
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 26 (2019)

Heft: 1: Die Schweiz : eine Kulturtransfergeschichte = La Suisse : une
histoire de transferts culturels

Artikel: Entretien avec Michel Espagne : passé, présent et futur de la notion de
transfert culturel

Autor: Fontaine, Alexandre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825894

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825894
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Entretien avec Michel Espagne

Passé, présent et futur de la notion de transfert culturel

Alexandre Fontaine

Michel Espagne crée, avec Michael Werner, le concept de transfert culturel
dans les années 1980. Il dirige le labex Transfers depuis 2011 et nous livre son

sentiment sur le passé, le présent et le futur de la notion lors d'un entretien qui
s'est déroulé le 9 janvier 2018 à l'Ecole normale supérieure de la rue d'Ulm.1

Si je ne m'abuse, le concept de transfert culturel s'élabore à l'origine au travers
de la figure de Heinrich Heine?

En effet, Heine essaie d'implanter en France la philosophie classique
allemande, hégélienne. Dans son Zur Geschichte der Religion und Philosophie in
Deutschland, il a recours à des constructions idéologiques et à des vocabulaires -
comme le saint-simonisme - qui sont eux-mêmes déjà empruntés à l'histoire
intellectuelle française. Tout le cadre des transferts culturels se trouve dans cet

exemple. D'ailleurs le saint-simonisme lui-même, sous sa forme des années

1830 du Père Enfantin, est le résultat d'une hybridation entre les traditions

françaises et puis les leçons que ces gens-là sont allés écouter auprès de Hegel
à Berlin. On voit que se construit un ensemble de passages à partir d'un pays à

l'autre et chaque fois de réinterprétations, puisqu'il n'y a pas de passage sans

réinterprétation.
En général, lorsque Ton fait circuler un concept ou une pratique d'un pays à

l'autre, c'est parce que Ton éprouve le besoin de réaliser cette importation et que
Ton en tire quelque chose dans son contexte propre. Du coup, cela transforme
nécessairement le contenu intellectuel de ce que Ton importe et souvent très

profondément, jusqu'à en modifier la nature profonde. A cet égard, lorsque vous
faites passer de la philosophie allemande en France, cela devient très souvent de

la science politique, alors qu'il ne s'agit pas de science politique dans le système
allemand originel.

Davantage que l'idée de circulation, les mécanismes de resémantisations sont
donc centraux pour qui veut comprendre la notion de transfert culturel. Pour-
riez-vous l'expliquer plus en détails? 173



Debatte / Débat traverse 2019/1

On peut imaginer que des choses circulent sans se transformer, et ce sont plutôt
des objets de la vie matérielle. Si vous transportez une bouteille de vin de

Bordeaux jusqu'à Saint-Pétersbourg, vous aurez toujours la même bouteille. Encore

faut-il souligner que les usages et les modes de consommation seront différents.

S'il s'agit d'une notion, cela ne se passe pas de la même manière. Au fond,

soyons tout de même prudents, car même l'objet matériel se transforme. Prenez

l'exemple du masque africain dans un musée européen. Il ne change pas dans

sa structure d'objet mais sa signification est totalement modifiée. Pour qu'il ait

une valeur en Afrique, il faut qu'il soit utilisé dans des rituels et vous avez des

musées africains où les objets, pour qu'ils ne perdent pas de leur valeur, sont

récupérés de temps en temps dans des rites.

Pensez-vous que l'on assiste nécessairement à une resémantisation lors du

transfert d'un objet d'un contexte (culturel) à l'autre? Même dans le cas où le

contexte d'accueil cherche à imiter scrupuleusement son «modèle», à l'identique?
Je pense que oui. J'essaie d'imaginer un contre-exemple, quelque chose qui
ne bougerait pas. Au niveau des écoles de pensée, cela paraît impossible. Il y a

d'ailleurs un exemple intéressant avec l'histoire des communismes nationaux. Si

vous prenez les communismes allemand, russe, chinois ou vietnamien, vous avez
des éléments qui sont chaque fois radicalement différents. On imagine un même

corps de doctrine, c'est vrai, mais comme il est adapté chaque fois à une histoire

nationale, à des représentations, à une esthétique nationale, il se transforme plus

ou moins radicalement. Au Vietnam, le communisme est très national. On peut
imaginer qu'en Chine, il y ait des réminiscences curieuses de la Chine impériale,
etc. Ainsi, des doctrines qui paraissent homogènes sur l'ensemble de la planète

me semblent tout à fait différenciées par la circulation. Est-ce que le libéralisme

économique lui-même est le même selon les pays, là aussi on peut avoir des doutes.

Cette représentation implique l'idée forte d'une valorisation de la «copie», qui
éloignée ou non de l'original, n'en a pas moins de légitimité. Dans ce sens, ne

s'agit-il pas également d'être particulièrement prudent avec le concept d'«in-
fluence», concept qui tend à dissimuler la nature et les contenus de la translation?
La notion d'influence me gêne depuis le départ puisqu'elle intègre des éléments

magiques, qui s'apparentent à une force s'écoulant à partir d'un point originel et

se transmettant à l'environnement. La création partirait donc de ce point d'origine.
Au contraire, j'ai plutôt l'impression que la création part de celui qui s'inspire
de quelque chose d'extérieur pour recréer un élément nouveau.

Inversement, je pense qu'il est essentiel de s'intéresser à la dimension créative

des processus de réinterprétation. Cela paraît assez curieux, mais on peut dire

174 que l'histoire intellectuelle est une histoire de réinterprétations et de références



Fontaine: Entretien avec Michel Espagne

importées, et ce dès l'Antiquité. On s'aperçoit que même L'Iliade et l'Odyssée
ont été en partie démarquées d'épopées mésopotamiennes comme l'Epopée de

Gilgamesh. Il n'empêche que L'Iliade et l'Odyssée paraissent tout de même

comme quelque chose d'original. On trouve d'ailleurs chez Herder l'idée selon

laquelle l'originalité se construit. Elle n'est ni donnée ni un phénomène de la

nature, vous la construisez. Quelqu'un qui reçoit quelque chose puis le transforme
crée de l'originalité. Et cette originalité n'est pas dans ce qu'il a reçu, elle est

dans son travail et se construit, s'élabore.

Comment situez-vous la notion par rapport à des courants comme l'histoire
connectée, transnationale ou globale?
Il est évident qu'il y a de fortes plages de recouvrement. Il faut voir aussi ce que les

gens entendent au cas par cas par histoire connectée, transnationale ou globale. Il
y a un aspect de l'histoire dite globale qui me gêne. C'est le fait que souvent cela

aboutit à étendre à l'ensemble de l'univers des représentations historiques nées

de préférence dans les pays anglophones et donc de généraliser. Eux-mêmes en

sont d'ailleurs conscients et je pense que la meilleure manière de s'en prémunir
serait de tenir compte de la pesanteur des cultures et des langues. C'est-à-dire

que pour faire des transferts culturels, il faut quand même faire de la philologie.
Je crois que l'histoire reposant sur les transferts culturels est une histoire qui
est virtuellement universelle, mais qui ne pousse pas à une sorte d'universalité
dès le départ, qui serait une universalité construite entre Londres et Chicago,
en ignorant ce qui peut se passer au Brésil ou dans les montagnes de l'Annam.

Et l'histoire à parts égales développée par Romain Bertrand?

J'y suis assez sensible. La démonstration qui m'impressionne est l'idée selon

laquelle vous prenez le récit historique fondateur sur Java dans des textes
essentiellement portugais ou hollandais, vous avez un certain nombre d'événements
mis en valeur. Quand vous prenez des textes locaux, ce qui exige que l'on domine
les langues et que l'on ait pris la peine de lire ces textes, on s'aperçoit que ces
événements considérés comme fondateurs passent complètement inaperçus, ou
au second plan, dans l'historiographie produite localement. Cela montre à quel
point il est quand même dangereux de concevoir une histoire universelle à partir
de Chicago ou Londres qui passerait complètement à côté d'éléments historiques
essentiels dans les histoires nationales. Je pense que la question des langues et
des traditions historiographiques multiples est absolument fondamentale. On ne

peut partir d'un point et dire que l'on va faire une histoire globale et, à partir de

là, vous dire comment je vois le monde. Pour autant, l'histoire à parts égales ne

va malheureusement pas encore jusqu'au point de demander aux historiens de

Java d'écrire une histoire des Portugais.



Debatte / Débat traverse 2019/1

On rejoint l'idée qui vous intéresse actuellement, et qui serait d'inviter des

collègues étrangers à rédiger l'histoire de nos nations?
Effectivement. Il s'agirait d'écrire des histoires des nations qui se considèrent

comme dépositaires de plein droit de l'historiographie. Vous connaissez les

discours sur l'homme africain qui n'est pas encore entré dans l'histoire. C'est tout
de même très symptomatique parce que c'est la manière caricaturale de décrire

un fait qui relève encore de la pratique majoritaire. Cela n'est pas à Shanghaï

que l'on écrit l'histoire des Etats-Unis, mais c'est à San Francisco que l'on écrit
l'histoire de la Chine. On le voit, l'histoire implique un pouvoir, et les gens ne

se délestent pas volontiers de leur pouvoir. La notion d'histoire globale a un

arrière-goût d'impérialisme mondial qui implique qu'on la prenne avec beaucoup
de prudence.

La notion de transfert culturel est souvent associée à l'espace franco-allemand.
Pourtant, la recherche s'est constamment élargie depuis une décennie, que ce

soit notamment sur la Russie, l'Asie, le Vietnam ou l'Afrique. A moyen terme,

pensez-vous que la recherche continue son expansion ou au contraire se resserrer

sur l'axe franco-allemand?
En raison de mes compétences linguistiques, je n'ai jamais complètement
abandonné l'axe franco-allemand élargi à un axe franco-germano-russe. J'estime que,

pour étudier de manière constructive des transferts culturels, il faut connaître les

historiographies et les langues locales, ce qui limite le champ des possibles. Cela

dit, je crois quand même que l'on peut travailler en collaboration avec des gens

qui les connaissent. Je pense donc que l'étude des transferts culturels devrait

encore s'étendre et n'est dans tous les cas pas arrivée à son terme.

L'exemple franco-allemand était un exemple de départ tout à fait intéressant,

peut-être un peu fortuit lié à mes propres compétences. Le cas franco-espagnol
du XVIIe siècle serait tout aussi pertinent mais je reste certain qu'il est essentiel

aujourd'hui de dépasser l'espace européo-nordaméricain stricto sensu, pour
étudier des cas de figure plus complexes. En Afrique par exemple, nous sommes

en présence de cultures très fractionnées sur le plan linguistique, qui n'ont pas

toutes des traditions écrites, même si l'idée selon laquelle il n'y a pas de traditions
écrites en Afrique est une conception elle-même un peu colonialiste. Quand j'en
discute avec des collègues africains, on voit bien qu'en Ethiopie, avec le ge'ez
et l'amharique, on dispose de textes depuis le Moyen Age. Les manuscrits de

Tombouctou sont des manuscrits en général en langue arabe. N'oublions pas que
l'arabe est une mémoire non seulement du Maghreb et du monde arabe, mais

également de l'Afrique subsaharienne. Il y a donc aussi des traditions historiogra-
phiques africaines même si le cadre semble, au premier abord, plus compliqué.



Fontaine: Entretien avec Michel Espagne

On l'a dit en préambule, la notion a étéfondée dans les années 1980. Quels en

furent les principaux développements et comment s'articule-t-elle?
La notion s'est voulue immédiatement ouverte, c'est-à-dire que l'on n'envisageait

pas de constituer une théorie définitive, un corps de doctrines, mais quelque
chose qui pouvait être élargi en fonction des gens qui s'intéressent au problème
et qui pouvaient apporter des éléments de construction théorique nouveaux. Je

préfère toujours en rester là, car j'ai l'impression que l'on a procédé par extension

d'emblée, c'est-à-dire qu'il y avait d'abord le franco-allemand, et puis on

voit bien que ce couple ne fonctionnait pas sans introduire l'Italie par exemple.
L'histoire de l'art entre la France et l'Allemagne s'intéresse avant tout à l'Italie
de la Renaissance. L'Allemagne a également une frontière à l'est qui est le monde

slave, avec notamment la Russie et la Pologne. On s'aperçoit que la culture russe

s'est très fortement inspirée de modèles allemands transformés et réadaptés, au

point d'ailleurs que si, en France, pour étudier les transferts culturels, il faut se

focaliser sur l'histoire des traductions, c'est moins nécessaire pour le monde

russe puisque les intellectuels russes connaissaient tous l'allemand. Au-delà, il
y a eu des extensions systématiques, les dernières en direction de l'Afrique, de

la Chine, du Vietnam.
Nous avons dernièrement travaillé sur l'Asie centrale qui est le cœur du continent

eurasiatique. On a encore l'impression fausse qu'il y a sur le continent eurasiatique
d'un côté l'Europe et de l'autre l'Asie. C'est donc le même continent, mais il n'y
aurait pas de liens entre ces deux parties bien qu'en fait ces liens existent depuis

l'Antiquité. La route de la soie n'a elle-même vraisemblablement jamais existé

au sens où vous auriez eu des gens qui partis de Xi'an seraient arrivés à Istanbul.
Mais ce sont des systèmes de relais qui ont fonctionné et cette route a été à peu
près la même que, dans l'autre sens, la voie de traduction du canon bouddhique.

Lorsque l'on étudie les manuscrits de Dunhuang que l'on a retrouvés vers 1900

dans les grottes du Mogao, on apprend de cette bibliothèque fermée et murée

au IXe siècle que les manuscrits retrouvés ont été rédigés en une vingtaine de

langues différentes: en grec, en hébreu, en syriaque, etc. Or, des langues comme
le tokharien ou le paléo-ouïghour semblent avoir eu comme principale fonction
d'être une étape entre les langues de l'Inde et le chinois. On traduisait du sanskrit

en paléo-ouïghour ou en tokharien, puis ensuite du tokharien au chinois. Ainsi,
l'Asie centrale est un espace privilégié pour les langues relais.

Il est donc très intéressant d'étendre la réflexion sur les transferts culturels à tous

ces espaces, et chaque fois que l'on commence à découvrir un nouveau champ,
il faut aussi prendre conscience de ses limites. Car cela exige des connaissances

très approfondies des cultures et des langues locales, et ces connaissances peuvent
aboutir à des perspectives théoriques nouvelles.



Debatte / Débat traverse 2019/1

On remarque également des extensions disciplinaires d'importance?
Oui, nous sommes partis de l'histoire des philologies et de l'histoire littéraire,
avant de passer à l'histoire de la philosophie et à l'histoire tout court. De manière

générale, l'histoire des sciences humaines est un domaine très prometteur pour
la recherche sur les transferts culturels. On s'est beaucoup intéressé à l'histoire
de l'anthropologie par exemple, et plus particulièrement à l'anthropologie dite
américaine fondée par Franz Boas, lequel est un Juif de Minden, marqué par le

collectionnisme des frères Grimm. Isabelle Kalinowski s'est efforcée de le
réintroduire dans l'espace des débats français. Il recueille les légendes des Kwakiutl
dans la langue originale et étudie ensuite les caractéristiques anthropologiques
de ce peuple. Or, tout cela n'est au fond que de la philologie allemande de la
tradition grimmo-humboldtienne transposée par un Juif allemand dans le contexte
américain.

Boas mettait déjà en doute le comparatisme en son temps?

Oui, et pour nous, le comparatisme est un concept que l'on regarde avec beaucoup

d'inquiétude. Boas lui-même préférait la notion de «rencontre objective» à celle
de comparatisme. Il avait lancé une grande entreprise qui consistait à étudier
le passage de légendes sibériennes en Amérique par le détroit de Béring. Il l'a
étudié non pas d'un point de vue comparatiste, mais en analysant les migrations
linguistiques ou des légendes. Il aurait certes pu prendre les légendes américaines

et sibériennes et les comparer pour retrouver des similitudes, mais il était méfiant

envers le comparatisme, essentiellement parce que ce concept mène à l'idée de

substrat. Cette idée est très inquiétante, car on sait bien que, dans l'indo-euro-
péanisme, cela a abouti à l'idée qu'il y a un peuple souche, indo-européen, dont
l'identité est remise en cause actuellement. Et puis le comparatisme pose d'autres

problèmes, car on compare rarement deux éléments extérieurs à son propre
horizon culturel. On compare en général soi-même à l'autre. N'oublions pas aussi

que le terme comparer ne veut pas dire la même chose dans toute les langues. Le

Vergleich allemand désigne plutôt un accord entre deux parties, ce qui n'existe

pas en français. Il y a en quelque sorte une réduction de la différence dans le

Vergleich, comme si la différence était un élément à éliminer. Les comparatismes
nationaux sont souvent très spécifiques et peu en phase avec to compare.

Comment percevez-vous les développements juturs de la notion de transfert?
Je pense qu'ils sont en relation avec des chantiers qui s'ouvrent maintenant. En

France en tout cas, l'histoire transnationale intègre une forte partie de transferts

culturels et se développe au fil des projets liés à des aires culturelles différentes

ou, lorsque l'on reste dans la même culture, à des disciplines différentes. Des

178 collègues qui se réclament des transferts culturels travaillent sur l'histoire de l'art



Fontaine: Entretien avec Michel Espagne

et s'intéressent à la circulation des œuvres dans l'espace à travers les expositions.
Une œuvre qui circule dans le monde jouit à chaque fois d'une réception différente

en fonction du contexte dans lequel elle est montrée. Les expositions sont un

excellent vecteur pour étudier les transferts culturels et notamment les expositions

artistiques. D'énormes banques de données sont en train d'être constituées. Un

autre vaste sujet est celui de la question des orientalismes, que l'on a exploré au

travers de la figure de Silvestre de Sacy. Votre propre domaine de l'histoire des

pédagogies me paraît également tout à fait essentiel et central.

De très nombreux chercheurs, d'horizons divers, se sont «emparés» de la notion
de transfert culturel, parfois même en formulant des ajustements théoriques
hasardeux. Cela voudrait-il dire qu 'il existe un transfert culturel du passage de

la notion de transfert culturel?
A mon avis, il est légitime que la notion soit aussi transférée. Ce qui n'est pas

légitime, c'est le fait d'ignorer complètement l'histoire d'un champ de recherche.

Je vois des gens qui critiquent la notion de transferts culturels, en affirmant qu'il
s'agit d'être beaucoup plus subtil et qu'un transfert impliquerait le déplacement
dans l'espace d'un objet brut: un transfert serait un transport négligeant la
transformation. L'ensemble de la théorie des transferts s'est au contraire centrée sur

la resémantisation.
Dans l'histoire des transferts culturels, il y a un reproche sur lequel je souhaiterais

revenir, celui de figer les espaces culturels mis en contact, alors que ces espaces
culturels eux-mêmes sont traversés par des courants antérieurs qui les constituent.
Je pense que cela n'est pas parce que l'on parle de France et d'Allemagne, que
l'on étudie par exemple un transfert entre ces deux pays, que l'on oublie que la

France n'est pas l'entité intangible «France» et que l'Allemagne n'est pas non

plus 1'«Allemagne». C'est-à-dire que l'on est obligé à un certain moment de

parler du passage de tel élément de la culture allemande vers France. Quand on
dit qu'il y a une réception de Hegel en France, on n'oublie pas pour autant que
Hegel s'est nourri de la réception de la Révolution française. Lorsque l'on parle
de l'influence de la culture grecque sur la Rome antique, on ne doit pas oublier

non plus que la Grèce elle-même devait beaucoup à l'Orient perse ou égyptien.
Simplement, du point de vue linguistique et du point de vue des universaux, on
est obligé à un certain moment d'employer des mots qui désignent une culture
dont on sait qu'elle n'existe pas. La France n'existe pas, l'Allemagne non plus,
mais il existe des transferts culturels franco-allemands.

De par l'intensité des constructions nationales, le XIXe siècle est vraisemblablement

le carrefour privilégiépar les historiens des transferts culturels. Pour autant,

avez-vous déjà envisagé d'utiliser la notion de transfert culturelpour mener une 179



Debatte / Débat traverse 2019/1

analyse de l'hyper-contemporain? Ne vit-on pas actuellement l'apogée de l'ère
de la déclinaison annoncée par William Morris dans «l'âge de l'ersatz», dominée

par exemple par le transfert systématique de programmes télévisés franchisés -
comme The Voice - et plus ou moins réadapté au contexte d'accueil?
Oui absolument. La question des périodes dépend des compétences de chacun. J'ai

pour ma part travaillé sur le XIXe siècle, période durant laquelle se sont élaborées

les nations européennes. Pour autant, on ne peut pas considérer que les nations

aient disparu au XXe ou au XXIe siècle. Il suffit d'ailleurs de voir actuellement

tous les discours sur le monde arabe pour s'apercevoir qu'il existe tout de même

quelque chose comme une construction identitaire forte liée aux langues arabes,

au Coran, à l'Islam. D'ailleurs, l'extrémisme islamiste utilise internet. Il y a

donc une sorte de récupération d'un objet importé pour de la propagande, qui ne

correspond évidemment pas à la finalité originelle d'internet.
Au sujet des séries télévisées, un élément m'avait frappé dans la Russie post-pe-
restroïka, c'est l'intérêt pour les telenovelas. C'est assez extraordinaire de voir
une famille russe dans un logement assez précaire qui ne voulait absolument pas

rater l'heure du feuilleton brésilien, même avec une traduction très approximative
car il n'y avait pas d'argent suffisant pour faire des sous-titrages corrects. Une

voix russe venait en superposition de la voix en portugais du Brésil, et tout cela

dans le contexte russe. Peut-être que l'Europe globalement s'est un peu
homogénéisée et, du coup, il serait peut-être plus intéressant d'étudier ce qui se passe
à l'extérieur. Et même à l'intérieur de l'Europe, je garde quelques doutes. Les

constructions identitaires françaises et allemandes sont loin d'avoir complètement

disparu, surtout lorsque l'on voit les relations franco-allemandes qui ne sont

pas si bonnes actuellement. On vit assurément dans un monde de transferts, de

passages matériels et intellectuels.

Que vous inspire l'idée d'une Suisse dont l'histoire serait une histoire de transferts

culturels?
Ce que je connais de l'histoire de Suisse m'évoque bien entendu une histoire de

transferts culturels, depuis les origines jusqu'à nos jours. Au XVIIIe siècle, les

Suisses connaissaient les langues, et cela leur permettait de servir d'éléments
de communication entre l'Allemagne et la France par exemple. Les Suisses de

l'Académie de Berlin écrivaient en français. Par ailleurs, la Suisse elle-même

a réceptionné beaucoup de choses. Un auteur comme Zschokke, Prussien, qui
illustre l'identité suisse, c'est tout de même étonnant.
Je trouve tout à fait intéressant que la Suisse ait été le pays qui a servi à la
formation de l'intelligentsia supérieure de la Corée du Nord. Quand vous prenez
l'actuel président qui a fait ses études dans la région de Berne, il a forcément

180 eu des expériences. Et quelle que soit sa tradition autocratique, il y a forcément



Fontaine: Entretien avec Michel Espagne

des idées qui l'ont imprégné ou marqué. Que peut-il en rester? A mon avis, il
doit en rester des choses, et cela doit être maintenu dans une discrétion extrême.

Dans la vie d'un adolescent, neuf ans cela compte. Les affichages idéologiques
camouflent toujours des réalités profondes. Dans ce sens, cela serait pertinent
de mener une analyse détaillée des hommes et des femmes qui ont été formés en

Suisse sur la longue durée.

Notes

1 Une version longue et intégrale de cet entretien a été publiée en portugais dans la revue
brésilienne Cadernos C1MEAC 8/2 (2018), 6-17, DOI: 10.18554/cimeac.v8i2.3263.




	Entretien avec Michel Espagne : passé, présent et futur de la notion de transfert culturel

