Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]
Band: 26 (2019)

Heft: 1: Die Schweiz : eine Kulturtransfergeschichte = La Suisse : une
histoire de transferts culturels

Artikel: Entretien avec Michel Espagne : passé, présent et futur de la notion de
transfert culturel

Autor: Fontaine, Alexandre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-825894

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-825894
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Entretien avec Michel Espagne

Passé, présent et futur de la notion de transfert culturel

Alexandre Fontaine

Michel Espagne crée, avec Michael Werner, le concept de transfert culturel
dans les années 1980. Il dirige le labex TransferS depuis 2011 et nous livre son
sentiment sur le passé, le présent et le futur de la notion lors d’un entretien qui
s’est déroulé le 9 janvier 2018 a I’Ecole normale supérieure de la rue d’Ulm.!

Si je ne m’abuse, le concept de transfert culturel s’élabore a I’origine au travers
de la figure de Heinrich Heine?

En effet, Heine essaie d’implanter en France la philosophie classique alle-
mande, hégélienne. Dans son Zur Geschichte der Religion und Philosophie in
Deutschland, il a recours a des constructions idéologiques et a des vocabulaires —
comme le saint-simonisme — qui sont eux-mémes déja empruntés a I’histoire
intellectuelle francaise. Tout le cadre des transferts culturels se trouve dans cet
exemple. D’ailleurs le saint-simonisme lui-méme, sous sa forme des années
1830 du Pére Enfantin, est le résultat d’une hybridation entre les traditions
francaises et puis les lecons que ces gens-la sont allés écouter aupres de Hegel
a Berlin. On voit que se construit un ensemble de passages a partir d’un pays a
’autre et chaque fois de réinterprétations, puisqu’il n’y a pas de passage sans
réinterprétation.

En général, lorsque ’on fait circuler un concept ou une pratique d’un pays a
I’autre, c’est parce que I’on éprouve le besoin de réaliser cette importation et que
I’on en tire quelque chose dans son contexte propre. Du coup, cela transforme
nécessairement le contenu intellectuel de ce que 1’on importe et souvent tres
profondément, jusqu’a en modifier la nature profonde. A cet égard, lorsque vous
faites passer de la philosophie allemande en France, cela devient trés souvent de
la science politique, alors qu’il ne s’agit pas de science politique dans le systeme
allemand originel.

Davantage que l’idée de circulation, les mécanismes de resémantisations sont
donc centraux pour qui veut comprendre la notion de transfert culturel. Pour-
riez-vous ’expliquer plus en détails?

173



174

Debatte / Débat traverse 2019/1

On peut imaginer que des choses circulent sans se transformer, et ce sont plutot
des objets de la vie matérielle. Si vous transportez une bouteille de vin de Bor-
deaux jusqu’a Saint-Pétersbourg, vous aurez toujours la méme bouteille. Encore
faut-il souligner que les usages et les modes de consommation seront différents.
S’il s’agit d’une notion, cela ne se passe pas de la méme maniére. Au fond,
soyons tout de méme prudents, car méme 1’objet matériel se transforme. Prenez
I’exemple du masque africain dans un musée européen. Il ne change pas dans
sa structure d’objet mais sa signification est totalement modifiée. Pour qu’il ait
une valeur en Afrique, il faut qu’il soit utilisé dans des rituels et vous avez des
musées africains ol les objets, pour qu’ils ne perdent pas de leur valeur, sont
récupérés de temps en temps dans des rites.

Pensez-vous que l’on assiste nécessairement a une resémantisation lors du
transfert d’un objet d’un contexte (culturel) a I’autre? Méme dans le cas ou le
contexte d’accueil cherche a imiter scrupuleusement son «modéle», a l'identique?
Je pense que oui. J’essaie d’imaginer un contre-exemple, quelque chose qui
ne bougerait pas. Au niveau des écoles de pensée, cela parait impossible. Il y a
d’ailleurs un exemple intéressant avec 1’histoire des communismes nationaux. Si
vous prenez les communismes allemand, russe, chinois ou vietnamien, vous avez
des éléments qui sont chaque fois radicalement différents. On imagine un méme
corps de doctrine, c’est vrai, mais comme il est adapté chaque fois a une histoire
nationale, a des représentations, a une esthétique nationale, il se transforme plus
ou moins radicalement. Au Vietnam, le communisme est trés national. On peut
imaginer qu’en Chine, il y ait des réminiscences curieuses de la Chine impériale,
etc. Ainsi, des doctrines qui paraissent homogenes sur 1’ensemble de la planete
me semblent tout a fait différenciées par la circulation. Est-ce que le libéralisme
économique lui-méme est le méme selon les pays, 1a aussi on peut avoir des doutes.

Cette représentation implique I’idée forte d’une valorisation de la «copie», qui
éloignée ou non de I’original, n’en a pas moins de légitimité. Dans ce sens, ne
s’agit-il pas également d’étre particulierement prudent avec le concept d’«in-
fluence», concept qui tend a dissimuler la nature et les contenus de la translation?
La notion d’influence me géne depuis le départ puisqu’elle intégre des éléments
magiques, qui s’apparentent a une force s’écoulant a partir d’un point originel et
se transmettant & I’environnement. La création partirait donc de ce point d’origine.
Au contraire, j’ai plutdt I’impression que la création part de celui qui s’inspire
de quelque chose d’extérieur pour recréer un élément nouveau.

Inversement, je pense qu’il est essentiel de s’intéresser a la dimension créative
des processus de réinterprétation. Cela parait assez curieux, mais on peut dire
que I’histoire intellectuelle est une histoire de réinterprétations et de références



Fontaine: Entretien avec Michel Espagne

importées, et ce des 1’ Antiquité. On s’apercoit que méme L’lliade et I’Odyssée
ont été en partie démarquées d’épopées mésopotamiennes comme [’'Epopée de
Gilgamesh. 11 n’empéche que L’lliade et I’Odyssée paraissent tout de méme
comme quelque chose d’original. On trouve d’ailleurs chez Herder 1’idée selon
laquelle 1’originalité se construit. Elle n’est ni donnée ni un phénomeéne de la
nature, vous la construisez. Quelqu’un qui recoit quelque chose puis le transforme
crée de ’originalité. Et cette originalité n’est pas dans ce qu’il a regu, elle est
dans son travail et se construit, s’élabore.

Comment situez-vous la notion par rapport a des courants comme [’ histoire
connectée, transnationale ou globale?

Il est évident qu’il y a de fortes plages de recouvrement. Il faut voir aussi ce que les
gens entendent au cas par cas par histoire connectée, transnationale ou globale. I1
y a un aspect de I’histoire dite globale qui me géne. C’est le fait que souvent cela
aboutit a étendre a I’ensemble de ’univers des représentations historiques nées
de préférence dans les pays anglophones et donc de généraliser. Eux-mémes en
sont d’ailleurs conscients et je pense que la meilleure maniére de s’en prémunir
serait de tenir compte de la pesanteur des cultures et des langues. C’est-a-dire
que pour faire des transferts culturels, il faut quand méme faire de la philologie.
Je crois que I’histoire reposant sur les transferts culturels est une histoire qui
est virtuellement universelle, mais qui ne pousse pas a une sorte d’universalité
des le départ, qui serait une universalité construite entre Londres et Chicago,
en ignorant ce qui peut se passer au Brésil ou dans les montagnes de 1’ Annam.

Et I’histoire a parts égales développée par Romain Bertrand?

J’y suis assez sensible. La démonstration qui m’impressionne est 1’idée selon
laquelle vous prenez le récit historique fondateur sur Java dans des textes essen-
tiellement portugais ou hollandais, vous avez un certain nombre d’événements
mis en valeur. Quand vous prenez des textes locaux, ce qui exige que 1’on domine
les langues et que 1’on ait pris la peine de lire ces textes, on s’apercoit que ces
événements considérés comme fondateurs passent complétement inapergus, ou
au second plan, dans I’historiographie produite localement. Cela montre a quel
point il est quand méme dangereux de concevoir une histoire universelle & partir
de Chicago ou Londres qui passerait complétement a coté d’éléments historiques
essentiels dans les histoires nationales. Je pense que la question des langues et
des traditions historiographiques multiples est absolument fondamentale. On ne
peut partir d’un point et dire que 1’on va faire une histoire globale et, a partir de
la, vous dire comment je vois le monde. Pour autant, I’histoire a parts égales ne
va malheureusement pas encore jusqu’au point de demander aux historiens de
Java d’écrire une histoire des Portugais.

175



176

Debatte / Débat traverse 2019/1

On rejoint l'idée qui vous intéresse actuellement, et qui serait d’inviter des col-
légues étrangers a rédiger I’histoire de nos nations?

Effectivement. Il s’agirait d’écrire des histoires des nations qui se considérent
comme dépositaires de plein droit de 1’historiographie. Vous connaissez les dis-
cours sur I’homme africain qui n’est pas encore entré dans 1’histoire. C’est tout
de méme trés symptomatique parce que c’est la maniere caricaturale de décrire
un fait qui reléve encore de la pratique majoritaire. Cela n’est pas a Shanghai
que I’on écrit I’histoire des Etats-Unis, mais c’est a San Francisco que I’on écrit
I’histoire de la Chine. On le voit, I’histoire implique un pouvoir, et les gens ne
se délestent pas volontiers de leur pouvoir. La notion d’histoire globale a un ar-
riere-gofit d’impérialisme mondial qui implique qu’on la prenne avec beaucoup
de prudence.

La notion de transfert culturel est souvent associée a l’espace franco-allemand.
Pourtant, la recherche s’est constamment élargie depuis une décennie, que ce
soit notamment sur la Russie, |’ Asie, le Vietnam ou I’Afrique. A moyen terme,
pensez-vous que la recherche continue son expansion ou au contraire se resserrer
sur l’axe franco-allemand?

En raison de mes compétences linguistiques, je n’ai jamais complétement aban-
donné I’axe franco-allemand élargi a un axe franco-germano-russe. J’estime que,
pour étudier de maniere constructive des transferts culturels, il faut connaitre les
historiographies et les langues locales, ce qui limite le champ des possibles. Cela
dit, je crois quand méme que 1’on peut travailler en collaboration avec des gens
qui les connaissent. Je pense donc que I’étude des transferts culturels devrait
encore s’étendre et n’est dans tous les cas pas arrivée a son terme.

L’exemple franco-allemand était un exemple de départ tout a fait intéressant,
peut-étre un peu fortuit li€ a mes propres compétences. Le cas franco-espagnol
du XVII¢ siecle serait tout aussi pertinent mais je reste certain qu’il est essentiel
aujourd’hui de dépasser 1’espace européo-nordaméricain stricto sensu, pour
étudier des cas de figure plus complexes. En Afrique par exemple, nous sommes
en présence de cultures tres fractionnées sur le plan linguistique, qui n’ont pas
toutes des traditions écrites, méme si 1’idée selon laquelle il n’y a pas de traditions
écrites en Afrique est une conception elle-méme un peu colonialiste. Quand j’en
discute avec des collégues africains, on voit bien qu’en Ethiopie, avec le ge’ez
et I’amharique, on dispose de textes depuis le Moyen Age. Les manuscrits de
Tombouctou sont des manuscrits en général en langue arabe. N’ oublions pas que
I’arabe est une mémoire non seulement du Maghreb et du monde arabe, mais
également de 1’ Afrique subsaharienne. I1 y a donc aussi des traditions historiogra-
phiques africaines méme si le cadre semble, au premier abord, plus compliqué.



Fontaine: Entretien avec Michel Espagne

On ’a dit en préambule, la notion a été fondée dans les années 1980. Quels en
Jfurent les principaux développements et comment s’articule-t-elle?

La notion s’est voulue immédiatement ouverte, c’est-a-dire que I’on n’envisa-
geait pas de constituer une théorie définitive, un corps de doctrines, mais quelque
chose qui pouvait étre élargi en fonction des gens qui s’intéressent au probléme
et qui pouvaient apporter des éléments de construction théorique nouveaux. Je
préfere toujours en rester la, car j’ai I’impression que I’on a procédé par exten-
sion d’emblée, c’est-a-dire qu’il y avait d’abord le franco-allemand, et puis on
voit bien que ce couple ne fonctionnait pas sans introduire 1’Italie par exemple.
L’histoire de I’art entre la France et I’ Allemagne s’intéresse avant tout a I’Italie
de la Renaissance. L’ Allemagne a également une frontiere a 1’est qui est le monde
slave, avec notamment la Russie et la Pologne. On s’apercoit que la culture russe
s’est trés fortement inspirée de modeles allemands transformés et réadaptés, au
point d’ailleurs que si, en France, pour étudier les transferts culturels, il faut se
focaliser sur I’histoire des traductions, c’est moins nécessaire pour le monde
russe puisque les intellectuels russes connaissaient tous I’allemand. Au-dela, il
y a eu des extensions systématiques, les dernieres en direction de 1’ Afrique, de
la Chine, du Vietnam.

Nous avons derniérement travaillé sur I’ Asie centrale qui est le cceur du continent
eurasiatique. On a encore 1’impression fausse qu’il y a sur le continent eurasiatique
d’un coté I’Europe et de 1’autre I’ Asie. C’est donc le méme continent, mais il n’y
aurait pas de liens entre ces deux parties bien qu’en fait ces liens existent depuis
I’ Antiquité. La route de la soie n’a elle-méme vraisemblablement jamais existé
au sens ou vous auriez eu des gens qui partis de Xi’an seraient arrivés a Istanbul.
Mais ce sont des systémes de relais qui ont fonctionné et cette route a été a peu
prés la méme que, dans 1’autre sens, la voie de traduction du canon bouddhique.
Lorsque I’on étudie les manuscrits de Dunhuang que 1’on a retrouvés vers 1900
dans les grottes du Mogao, on apprend de cette bibliotheque fermée et murée
au IX* siecle que les manuscrits retrouvés ont été rédigés en une vingtaine de
langues différentes: en grec, en hébreu, en syriaque, etc. Or, des langues comme
le tokharien ou le paléo-ouighour semblent avoir eu comme principale fonction
d’étre une étape entre les langues de I’Inde et le chinois. On traduisait du sanskrit
en paléo-ouighour ou en tokharien, puis ensuite du tokharien au chinois. Ainsi,
1’ Asie centrale est un espace privilégié pour les langues relais.

I1 est donc tres intéressant d’étendre la réflexion sur les transferts culturels a tous
ces espaces, et chaque fois que 1’on commence a découvrir un nouveau champ,
il faut aussi prendre conscience de ses limites. Car cela exige des connaissances
trés approfondies des cultures et des langues locales, et ces connaissances peuvent
aboutir a des perspectives théoriques nouvelles.

177



178

Debatte / Débat traverse 2019/1

On remarque également des extensions disciplinaires d’importance?

Oui, nous sommes partis de 1’histoire des philologies et de I’histoire littéraire,
avant de passer a 1’histoire de la philosophie et a 1’histoire tout court. De maniére
générale, I’histoire des sciences humaines est un domaine trés prometteur pour
la recherche sur les transferts culturels. On s’est beaucoup intéressé a 1’histoire
de I’anthropologie par exemple, et plus particulierement a I’anthropologie dite
américaine fondée par Franz Boas, lequel est un Juif de Minden, marqué par le
collectionnisme des freres Grimm. Isabelle Kalinowski s’est efforcée de le réin-
troduire dans I’espace des débats francais. Il recueille les 1égendes des Kwakiutl
dans la langue originale et étudie ensuite les caractéristiques anthropologiques
de ce peuple. Or, tout cela n’est au fond que de la philologie allemande de la
tradition grimmo-humboldtienne transposée par un Juif allemand dans le contexte
américain.

Boas mettait déja en doute le comparatisme en son temps?

Oui, et pour nous, le comparatisme est un concept que 1’on regarde avec beaucoup
d’inquiétude. Boas lui-méme préférait la notion de «rencontre objective» a celle
de comparatisme. Il avait lancé une grande entreprise qui consistait a étudier
le passage de légendes sibériennes en Amérique par le détroit de Béring. Il I’a
étudié non pas d’un point de vue comparatiste, mais en analysant les migrations
linguistiques ou des légendes. Il aurait certes pu prendre les 1égendes américaines
et sibériennes et les comparer pour retrouver des similitudes, mais il était méfiant
envers le comparatisme, essentiellement parce que ce concept meéne a I’idée de
substrat. Cette idée est trés inquiétante, car on sait bien que, dans I’indo-euro-
péanisme, cela a abouti a I’'idée qu’il y a un peuple souche, indo-européen, dont
I’identité est remise en cause actuellement. Et puis le comparatisme pose d’autres
problémes, car on compare rarement deux éléments extérieurs a son propre ho-
rizon culturel. On compare en général soi-méme a I’autre. N’ oublions pas aussi
que le terme comparer ne veut pas dire la méme chose dans toute les langues. Le
Vergleich allemand désigne plut6t un accord entre deux parties, ce qui n’existe
pas en frangais. Il y a en quelque sorte une réduction de la différence dans le
Vergleich, comme si la différence était un élément a éliminer. Les comparatismes
nationaux sont souvent trés spécifiques et peu en phase avec fto compare.

Comment percevez-vous les développements futurs de la notion de transfert?

Je pense qu’ils sont en relation avec des chantiers qui s’ouvrent maintenant. En
France en tout cas, I’histoire transnationale intégre une forte partie de transferts
culturels et se développe au fil des projets li€s a des aires culturelles différentes
ou, lorsque 1’on reste dans la méme culture, a des disciplines différentes. Des
collégues qui se réclament des transferts culturels travaillent sur I’histoire de 1’art



Fontaine: Entretien avec Michel Espagne

et s’intéressent a la circulation des ceuvres dans I’espace a travers les expositions.
Une ceuvre qui circule dans le monde jouit a chaque fois d’une réception différente
en fonction du contexte dans lequel elle est montrée. Les expositions sont un
excellent vecteur pour étudier les transferts culturels et notamment les expositions
artistiques. D’énormes banques de données sont en train d’étre constituées. Un
autre vaste sujet est celui de la question des orientalismes, que I’on a exploré au
travers de la figure de Silvestre de Sacy. Votre propre domaine de I’histoire des
pédagogies me parait également tout a fait essentiel et central.

De trés nombreux chercheurs, d’horizons divers, se sont «<emparés» de la notion
de transfert culturel, parfois méme en formulant des ajustements théoriques
hasardeux. Cela voudrait-il dire qu’il existe un transfert culturel du passage de
la notion de transfert culturel?

A mon avis, il est 1égitime que la notion soit aussi transférée. Ce qui n’est pas
légitime, c’est le fait d’ignorer compleétement 1’histoire d’un champ de recherche.
Je vois des gens qui critiquent la notion de transferts culturels, en affirmant qu’il
s’agit d’€tre beaucoup plus subtil et qu’un transfert impliquerait le déplacement
dans I’espace d’un objet brut: un transfert serait un transport négligeant la trans-
formation. L’ensemble de la théorie des transferts s’est au contraire centrée sur
la resémantisation.

Dans I’histoire des transferts culturels, il y a un reproche sur lequel je souhaiterais
revenir, celui de figer les espaces culturels mis en contact, alors que ces espaces
culturels eux-mémes sont traversés par des courants antérieurs qui les constituent.
Je pense que cela n’est pas parce que 1’on parle de France et d’ Allemagne, que
I’on étudie par exemple un transfert entre ces deux pays, que I’on oublie que la
France n’est pas 1’entité intangible «France» et que I’ Allemagne n’est pas non
plus I’«Allemagne». C’est-a-dire que 1’on est obligé a un certain moment de
parler du passage de tel élément de la culture allemande vers France. Quand on
dit qu’il y a une réception de Hegel en France, on n’oublie pas pour autant que
Hegel s’est nourri de la réception de la Révolution francaise. Lorsque 1’on parle
de I’influence de la culture grecque sur la Rome antique, on ne doit pas oublier
non plus que la Grece elle-méme devait beaucoup a 1’Orient perse ou égyptien.
Simplement, du point de vue linguistique et du point de vue des universaux, on
est obligé a un certain moment d’employer des mots qui désignent une culture
dont on sait qu’elle n’existe pas. La France n’existe pas, 1’ Allemagne non plus,
mais il existe des transferts culturels franco-allemands.

De par Uintensité des constructions nationales, le XIX® siécle est vraisemblable-
ment le carrefour privilégié par les historiens des transferts culturels. Pour autant,
avez-vous déja envisagé d’utiliser la notion de transfert culturel pour mener une

179



180

Debatte / Débat traverse 2019/1

analyse de I’hyper-contemporain? Ne vit-on pas actuellement I’apogée de |’ére
de la déclinaison annoncée par William Morris dans «l’dge de I’ersatz», dominée
par exemple par le transfert systématique de programmes télévisés franchisés —
comme The Voice — et plus ou moins réadapté au contexte d’accueil?

Oui absolument. La question des périodes dépend des compétences de chacun. J’ai
pour ma part travaillé sur le XIX* siecle, période durant laquelle se sont €laborées
les nations européennes. Pour autant, on ne peut pas considérer que les nations
aient disparu au XX ou au XXI° siecle. Il suffit d’ailleurs de voir actuellement
tous les discours sur le monde arabe pour s’apercevoir qu’il existe tout de méme
quelque chose comme une construction identitaire forte liée aux langues arabes,
au Coran, a I’'Islam. D’ailleurs, ’extrémisme islamiste utilise internet. Il y a
donc une sorte de récupération d’un objet importé pour de la propagande, qui ne
correspond évidemment pas a la finalité originelle d’internet.

Au sujet des séries télévisées, un élément m’avait frappé dans la Russie post-pe-
restroika, c’est 1’intérét pour les telenovelas. C’est assez extraordinaire de voir
une famille russe dans un logement assez précaire qui ne voulait absolument pas
rater I’heure du feuilleton brésilien, méme avec une traduction trés approximative
car il n’y avait pas d’argent suffisant pour faire des sous-titrages corrects. Une
VOix russe venait en superposition de la voix en portugais du Brésil, et tout cela
dans le contexte russe. Peut-étre que 1’Europe globalement s’est un peu homo-
généisée et, du coup, il serait peut-étre plus intéressant d’étudier ce qui se passe
a I’extérieur. Et méme a I’intérieur de 1’Europe, je garde quelques doutes. Les
constructions identitaires francaises et allemandes sont loin d’avoir complétement
disparu, surtout lorsque I’on voit les relations franco-allemandes qui ne sont
pas si bonnes actuellement. On vit assurément dans un monde de transferts, de
passages matériels et intellectuels.

Que vous inspire I’idée d’une Suisse dont I’ histoire serait une histoire de trans-
Serts culturels?

Ce que je connais de 1’histoire de Suisse m’évoque bien entendu une histoire de
transferts culturels, depuis les origines jusqu’a nos jours. Au XVIII® siecle, les
Suisses connaissaient les langues, et cela leur permettait de servir d’éléments
de communication entre 1’ Allemagne et la France par exemple. Les Suisses de
I’ Académie de Berlin écrivaient en francgais. Par ailleurs, la Suisse elle-méme
a réceptionné beaucoup de choses. Un auteur comme Zschokke, Prussien, qui
illustre I’identité suisse, c’est tout de méme étonnant.

Je trouve tout a fait intéressant que la Suisse ait été le pays qui a servi a la for-
mation de 1’intelligentsia supérieure de la Corée du Nord. Quand vous prenez
I’actuel président qui a fait ses études dans la région de Berne, il a forcément
eu des expériences. Et quelle que soit sa tradition autocratique, il y a forcément



Fontaine: Entretien avec Michel Espagne

des idées qui I’ont imprégné ou marqué. Que peut-il en rester? A mon avis, il
doit en rester des choses, et cela doit étre maintenu dans une discrétion extréme.
Dans la vie d’un adolescent, neuf ans cela compte. Les affichages idéologiques
camouflent toujours des réalités profondes. Dans ce sens, cela serait pertinent
de mener une analyse détaillée des hommes et des femmes qui ont été formés en
Suisse sur la longue durée.

Notes

1 Une version longue et intégrale de cet entretien a été publiée en portugais dans la revue brési-
lienne Cadernos CIMEAC 8/2 (2018), 6-17, DOI: 10.18554/cimeac.v8i2.3263.

181






	Entretien avec Michel Espagne : passé, présent et futur de la notion de transfert culturel

