Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]
Band: 26 (2019)

Heft: 1: Die Schweiz : eine Kulturtransfergeschichte = La Suisse : une
histoire de transferts culturels

Artikel: Renaissance als Gipfelgefuhl : Bemerkungen zum 200. Geburtstag von
Jacob Burckhardt

Autor: Groebner, Valentin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-825892

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-825892
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Renaissance als Gipfelgefiihl

Bemerkungen zum 200. Geburtstag von Jacob Burckhardt

Valentin Groebner

Im Friihjahr 2018 ist in Basel mit einigem Aufwand der 200. Geburtstag von
Jacob Burckhardt gefeiert worden, mit einer Ausstellung, einer eigenen Web-
site, Podiumsgesprichen und einer international besetzten wissenschaftlichen
Tagung.' Ihr Titel war programmatisch, aber etwas verritselt: «Burckhardt.
Renaissance.» War damit die nachhaltige Prigung gemeint, die Burckhardt
mit seinem beriihmten Buch von 1860 der Epochenbezeichnung Renaissance
verliehen hat, oder eine Wiedergeburt des grossen Baslers selbst? Bilder des
Jubilars und seines beriihmten Schreibtischs waren anldsslich der Veranstaltung
auf stadtischen Plakatwinden und in den Waggons der Basler Strassenbahn zu
sehen, die ihre Fahrgéste mit Zitaten des grossen Baslers begriissten. Geschichte,
so wurde Burckhardt dabei zitiert, «mache nicht schlau fiir ein ander Mal, son-
dern weise fiir immer» .2

Weisheit ist ein ziemlich hochgestecktes Ziel fiir die Wissenschaft von der Vergan-
genheit. Was ldsst sich aus grossen historischen Jubildumsfeiern lernen? 2015 sind
in der Schweiz gleich zwei solche Jahrestage gefeiert worden, die der Schlachten
von Morgarten und Marignano, 2017 das Jubildum von Martin Luthers Thesen.
Alle drei Ereignisse haben sich in jener Epoche des 14., 15. und 16. Jahrhunderts
abgespielt, in der — zeitlich etwas unbestimmt — Burckhardt 1860 in seiner Cultur
der Renaissance in Italien die grosse Zeitenwende und die Genese des modernen
Menschen angesetzt hat. Was verbindet in einem solchen organisierten Erinnern
die Vergangenheit mit der Gegenwart und mit welchen Ergebnissen?

Jubildum als Immer-schon-wir-Gefiihl

Es ist nicht ganz einfach, sich an die historischen Jubildumsfeiern 2015 zu
erinnern; die Beschworungen des Gedenkens und Erinnerns werden hinterher
tiberraschend schnell wieder vergessen. Zwei Tage vor der offiziellen Feier zur
Schlacht von Morgarten im Juni 2015 wurden sensationelle archdologische Funde
gemeldet, die den (schriftlich nur sehr diirftig belegten) Sieg der Schwyzer iiber

147



148

Essay / Essai traverse 2019/1

die Osterreicher in Morgarten 1315 ein fiir alle Mal bewiesen, so das Schweizer
Fernsehen und die Boulevardzeitung Blick.? Bei der Schlachtfeier selber gab es
ein Volksfest mit Bier- und Bratwurststinden, holzgeschnitzten Heldenfiguren,
Flugvorfithrungen eines F/A-18-Jagdbombers und einem historischen Umzug. Auf
dem Festgeldnde waren iiberall holzerne Hellebarden aufgestellt, von Schulklassen
bunt angemalt, die meisten rund um die Bushaltestellen; wahrscheinlich fiir den
Fall, dass die Osterreichischen Invasoren das niachste Mal nicht hoch zu Ross
kommen wiirden, sondern mit dem Offentlichen Nahverkehr. Ein Bundesrat hielt
die Festrede: Geschichte sei lebendig, verkiindete er. «Das beweisen Sie alle mit
diesem grossen eindriicklichen Aufmarsch hier.» (Applaus.) Vergesse ein Land
seine Geschichte, vergesse es seine Identitit. Aber «unsere Geschichte und unsere
Identitit lassen uns nicht gleichgiiltig» . Auf einer weiteren Gedenkfeier zum Sieg
von Morgarten im November 2015 sagte der Schweizer Verteidigungsminister,
das Jubildum sei Ausdruck der Schweizer Eigenstiandigkeit, Wehrbereitschaft
und «Teil unserer Identitdt».*

Den Jubildumsfeiern anlésslich des 500. Jahrestags der Schlacht von Marignano,
in der die Eidgenossen von einer franzosisch-venezianischen Armee bei Mailand
vernichtend geschlagen wurden, wurde im selben Jahr allerdings genau dasselbe
bescheinigt: Diese bittere Niederlage sei alles andere als historisch unwichtig,
im Gegenteil. Sie sei der Ursprung der eidgenossischen Neutralitit, so derselbe
Bundesrat, und deswegen zentraler Bestandteil des Schweizer Selbstverstind-
nisses. «Wenn ich damals gelebt hitte», sagte ein anderer Politiker, der Walliser
Prafekt Herbert Volken, 2015 in einem Interview iiber die Schlacht von Marignano
und den Walliser Kardinal Matthdus Schiner, der die Schweizer 1515 angefiihrt
hatte, «dann hétte er mich mitgenommen. Er hat ja nur die besten Walliser mit-
genommen.»°

Jubildum als Immer-schon-wir-Gefiihl: Das war nicht nur bei den tapferen Eid-
genossen so, sondern auch beim grossen Nachbarn, zwei Jahre spéter. Antrag
der CDU/CSU- und der SPD-Fraktion im Deutschen Bundestag, erster Satz: Der
500. Jahrestag des Thesenanschlags Luthers an der Schlosskirche zu Wittenberg
sei «fiir die Bundesrepublik in religidser, kulturgeschichtlicher und letztlich auch
touristischer Sicht von herausragender Bedeutung». Erst durch ihn, so der Text,
«konnten sich die Aufkliarung, die Herausbildung der Menschenrechte und die
Demokratie entwickeln».® So einfach ist das also: Wir selber, schon damals.
Luther ist aber nicht nur der Anfang der Aufkldarung, der Menschenrechte und
der Demokratie, wenn wir den beiden Fraktionen glauben mochten, sondern
auch der historischen Jubildumsfeiern: Bereits 1583 war sein 100. Geburtstag
feierlich begangen worden, 1617 der 100. Jahrestag seines Thesenanschlags,
1646 sein 100. Todestag — und so fort, eine ununterbrochene Kette von runden
Erinnerungstagen. Sie haben sehr unterschiedlichen staatlichen und kirchlichen



Groebner: Renaissance als Gipfelgefuhl

Institutionen der letzten Jahrhunderte die Moglichkeit gegeben, mit dem grossen
Mann vor allem an sich selber zu erinnern.’

Die passende Figur dazu hat im 21. Jahrhundert der Spielzeughersteller Geobra
Brandstitter auf den Markt gebracht. Anldsslich des Jubildums gab es Martin
Luther erstmals als Playmobil-Figur — 7.5 Zentimeter gross, Buch und Schreib-
feder in der Hand, hergestellt aus Acrylnitril-Butadien-Styrol. Die Figur ist die
erfolgreichste in der Geschichte der Firma; bis Jahresende 2017 wurde sie weit
iber eine Million Mal verkauft und hat heftige Kontroversen ausgelost. Der
vorherige Rekordhalter kam ebenfalls aus dem 16. Jahrhundert — Albrecht Diirer.
Der brachte es aber nur auf etwas iiber 100 000 Stiick .®

Geschichte oder Vergangenheit?

In der Alltagssprache verwenden wir Vergangenheit und Geschichte gewohnlich
synonym. Die Worter bezeichnen aber zwei sehr unterschiedliche Formen des
Umgangs mit historischem Material. Denn Vergangenheit ist unwiderruflich
vorbei — egal ob sie 500, 200 oder zwei Jahre zuriickliegt. Sie ist zwar unter-
schiedlich weit entfernt, aber gleich unerreichbar, ein fiir immer unzuginglich
gewordener Zeitbezirk. Die vermeintlich selbstbewusste Rede von einer eigenen
oder unserer Vergangenheit in der ersten Person vermittelt vor allem eine gewisse
Hilflosigkeit angesichts dieser unerreichbaren Zone: Vergangenheit kann nicht
mehr veridndert, verbessert oder repariert werden, und sie weiss auch nichts von
allen spéteren Anstrengungen, sie zu kommentieren.

Geschichte dagegen ist die Darstellung dieses abwesenden Friiher. Sie muss erzéhlt
und prisentiert werden, und deswegen hat sie immer sehr lebendige Protagonis-
ten — gerade dann, wenn sie die Geschichte ldngst verstorbener Personen oder weit
zuriickliegender Ereignisse ist. Geschichte spielt sich immer in der Gegenwart
ihrer Erzihler und ihres Publikums ab. Im Gegensatz zur stummen, liickenhaften
und unzuginglichen Vergangenheit tritt sie als detaillierte Erzihlung mit vielen
bunten Bildern auf und kann nach Bedarf jederzeit weiter ausgeschmiickt und
vervollstindigt werden. Sie verfiigt iiber Riickkopplungsschleifen, in der auch
die Erzédhler des Vergangenen und ihr Publikum - also wir — nachtréglich ihren
Platz finden konnen.

Diese Differenz zwischen Vergangenheit und Geschichte wird im Konzept
Renaissance auf wunderbare Weise zum Verschwinden gebracht. Sie ist in einem
ganz wortlichen Sinn Wiedergeburt, namlich die Riickkehr des wieder lebendig
gewordenen Verschwundenen von friiher. Diese Renaissance ist seit Burckhardt
eine historische Epoche. Auf jeden Fall ist sie aber ein Gefiihl: ein Wir-Gefiihl.
Sich selber spiiren, das ist das Versprechen, so intensiv wie moglich, in und an

149



150

Essay / Essai traverse 2019/1

echtem altem Zeug von frither. Denn seit Burckhardt ist die Renaissance ja der
Beginn moderner Individualitat und Subjektivitit; jedenfalls wurde (und wird)
sie in populédren Geschichtsbildern explizit dazu stilisiert.’

Das unterscheidet die Renaissance auch vom Mittelalter. Denn die beiden Be-
griffe bezeichnen nicht zwei getrennte Epochen, sondern zwei unterschiedliche
Erzdhlweisen. Das Mittelalter ist das fremde Eigene; es wird als Wurzel und
Grundlage, aber gleichzeitig als archaische Gegenwelt prasentiert. Die Renaissance
ist ebenfalls Ursprungserzahlung, aber in ihr gibt es keine Alteritit, im Gegenteil.
Die Erzdhlung von der Renaissance ist seit Burckhardts Buch von 1860 fiir die
kulturelle Selbstdefinition des Westens unverzichtbar: ein Geschichtsbild mit
Florenz als imagindrer Hauptstadt, das bis heute wenig von seiner Wirksamkeit
eingebiisst hat. Mit der Renaissance liess sich die Sonderstellung Mittel- und
Westeuropas historisch begriinden: Die européische Individualitit und die kul-
turelle Dynamik seien auf die Leistungen dieser selbstbewussten Humanisten,
Kiinstler und Kaufleute der Stadtrepubliken Italiens zuriickzufithren, so das
Credo der ilteren Forschung. Es prigt — unterschiedlich variiert — bis heute die
Uberblicksdarstellungen, Lexikoneintrige und Handbuchartikel.'® Die offizielle
Website zum Jubildum 2018 in Basel weiss deswegen schon im ersten Satz:
«Als Begriinder der Kulturgeschichte hat Jacob Burckhardt unsere modernen
Vorstellungen von kultureller Vielfalt massgeblich geprigt.»!!

Renaissance reloaded

Aber wie hat Burckhardt das gemacht, die Renaissance als jenes moderne
Wir-Gefiihl zu installieren, das gleichzeitig fiir «kulturelle Vielfalt» steht? In
seiner Cultur der Renaissance léasst sich das nachlesen. O-Ton: Ferdinand I. von
Aragon, Fiirst von Neapel, «galt als Bastard mit einer spanischen Dame, war aber
vielleicht von einem valencianischen Marranen [also einem getauften Juden, V.G ]
erzeugt. [...] Jedenfalls ist er unter den damaligen Fiirsten der schrecklichste.»
Ferdinands Steuersystem sei «grausam» und «mohammedanisch»; er umgibt
sich mit den einbalsamierten Leichnamen seiner Gegner «in der Tracht, die sie
zu Lebzeiten trugen». «Schon die echten Spanier treten in Italien fast immer nur
entartet auf»: Der Untergang der aragonesischen Konige von Neapel 1494 und
1503 zeige «vollends einen augenscheinlichen Mangel an Race»."

Dieses interessante Wort — in dlteren Ausgaben noch umstandslos als «Rasse»
wiedergegeben, in der kritischen Neuedition mit dem kleinen c historisiert — fallt
bei Burckhardt 6fter. Der Schleier, den Burckhardt in der berithmten Stelle iiber
das Erwachen des Individuums am Beginn des zweiten Kapitels beschreibt, «ge-
woben aus Glauben, Kindesbefangenheit und Wahn», ist eben derjenige, unter



Groebner: Renaissance als Gipfelgefuhl

dem der Mensch «sich nur als Race, Volk, Partei [...]» erkannt habe. «In Italien
zuerst verweht dieser Schleier in die Liifte», und es erwache eine «objektive
Betrachtung» des Staates und simtlicher Dinge der Welt. Plus das Subjektive:
«Der Mensch wird geistiges Individuum» (bei Burckhardt gesperrt gedruckt,
damit man es nicht iiberliest) «und erkennt sich als solches.»'3

Selbsterkenntnis durch den Blick zuriick: Das war die Einladung des grossen Baslers
an seine Leser, und die kamen ihr begeistert nach. Martin Ruehl hat 2015 in seinem
Buch The Italian Renaissance in the German Historical Imagination den Erfolg von
Burckhardts Buch und seinen Héhepunkt im Renaissancismus der Jahre zwischen
1870 und 1905 nachgezeichnet, inklusive der eher bizarren Aspekte. Denn Burck-
hardts Text wurde nachtraglich mit von Friedrich Nietzsche abgeleiteten Konzepten
vom unwiderstehlichen und produktiven Gewaltmenschen aufgeladen, und seine
Schilderungen vom Kunstschaffen und den politischen Intrigen des 15. und 16. Jahr-
hunderts, von den Verflechtungen von materieller Hochkultur und spektakulédren
politischen Karrieren und Abstiirzen dienten dem ausgehenden 19. Jahrhundert als
Vorlage fiir intensiv erotisch besetzte Dekadenzfantasien. In den Inszenierungen
der Historiengemalde, auf den Theaterbiihnen und in der historistischen Architek-
tur erschien Burckhardts Renaissancekultur als entfesselter sinnlicher Dekor und
historische Ausstattung, die an Uppigkeit und Glanz keine Wiinsche offenlassen
sollte. In den Festumziigen des Historienmalers Hans Makart kann man das ebenso
sehen wie in den gebauten Neorenaissance-Trdumen der Universitidt Wien, bei der
Miinchner Villa Pringsheim und vielen anderen historistischen Reenactments dieser
selbstbewussten, triumphierenden Zeitenwende.

Burckhardt wollte seine Vision der Renaissance allerdings als das ausschliess-
liche Vorrecht oder Exklusivprodukt des «italienischen Volksgeistes» verstanden
wissen. Die Deutschen kommen bei ihm als Kulturproduzenten schlicht nicht
vor. (Die Eidgenossen auch nicht.) Fiir seine enthusiastischen deutschsprachigen
Leser am Ende des 19. Jahrhunderts war das ein harter Brocken. Daher auch die
unablissigen Versuche — neben vielen anderen in sehr prominenter Form von
Thomas Mann —, Burckhardts unwiderstehliche Renaissance mit deutschem
Nationalprotestantismus, mit Diirer- und Lutherkult zu verschmelzen.'

Starker Ahne, starker Stil

Der Kitsch, den der Erfolg der Cultur der Renaissance im letzten Drittel des
19. Jahrhunderts ausgeldst hat, war aber nicht einfach nur ein Missversténdnis.
Eine solche Identifikation der Leser mit einem sinnlichen, wilden und funkelnd
widerspriichlichen Geschichtspanorama war im expressiven Stil des Buchs und
in seinen starken Wertungen selbst angelegt. Burckhardts historischer Riickblick

151



152

Essay / Essai traverse 2019/1

war explizit und selbstbewusst an die eigene Zeitgenossenschaft gebunden; der
Autor, meint Martin Ruehl, habe sich selber als modernen Renaissancemenschen
begriffen.!

In diesem Sinn, einer ganz wortlichen Interpretation von «Burckhardt. Renais-
sance» sozusagen, war und ist es sehr erfolgversprechend, als Nachfolger des
grossen Mannes aufzutreten. Man verleiht der eigenen Stimme sofort sehr viel
mehr Gewicht, wenn man in Burckhardts Namen spricht — und zwar mehr oder
weniger unabhiingig davon, was man sagt. «Schon bei Jacob Burckhardt ...»:
Wer den Anspruch erhebt, mit der Stimme des grossen Baslers zu sprechen, gibt
sich selber schon einmal eine ganz respektable hierarchische Position. Denn
wenn jemand «Schon bei Jacob Burckhardt ...» schreibt oder sagt, dann meint
er oder sie eigentlich: Ich habe sehr, sehr recht.

Mit Jacob Burckhardt kann man nédmlich je nach Gusto und Kontext sehr viel
sein, und das macht keinen kleinen Teil seiner anhaltenden Popularitit aus. Man
kann als skeptischer Konservativer auftreten, als ironischer Asthet, als niemals
irrender Super-Connaisseur, als pragmatischer Schweizer gegen deutschen
Uberschwang oder als geniesserischer Italophiler gegen Schweizer Biedersinn,
als liberaler Antinationaler oder als Verteidiger europdischer Werte gegen islami-
sche Bigotterie — geht alles. Auf den eleganten dlteren Herren mit der markanten
Nase konnen sich seit mehr als einem Jahrhundert alle einigen, von Alfred Ro-
senberg, der ihn in seiner nationalsozialistischen Programmschrift Der Mythus
des 20. Jahrhunderts als Rassentheoretiker pries, bis zu Friedrich Meinecke,
der im Mai 1945 meinte, bei Burckhardt konne man iiber die zerstorerischen
Wirkungen der «terribles simplificateurs» alles Notwendige erfahren. Fiir Lionel
Gossman war Burckhardt 2002 ein «cold war liberal», fiir Egon Flaig 2006 ein
Verteidiger christlicher Werte gegen einen totalitiren Islam.'® Es gibt ohnehin
nicht viele Historiker, denen eine siebenbindige Biografie von fast 4500 Seiten
gewidmet worden ist. Kurz, Burckhardt ist ein echter Wert; vor allem seit die
1000-Franken-Banknote sein Gesicht zeigt. Ein zweifelhaftes Kompliment fiir
jemanden, der es eingestandenermassen unertriglich fand, ein fotografisches
Portrit von sich anfertigen lassen zu miissen.!”

Dieser Erfolg ist auch deswegen bemerkenswert, weil Burckhardts Buch von 1860
mit den tatsdchlichen Entwicklungen des 14., 15. und 16. Jahrhunderts, wie die
Geschichtsforschung sie gut eineinhalb Jahrhunderte spiiter beurteilt, nicht viel zu
tun hat. Burckhardts Konzept von der Grundsteinlegung der Moderne im Florenz
des 14. Jahrhunderts wurde von Hans Baron in den 1930er-Jahren in leicht aktu-
alisierter Form als «civic Humanism» in die angelsidchsische Wissenschaftswelt
importiert.'”® Der nachhaltige akademische Erfolg dieses Konzepts machte die
Archive von Florenz und vielen anderen italienischen Stidten in den Jahrzehnten
nach dem Zweiten Weltkrieg zum Schauplatz intensiver und hoch arbeitsteiliger



Groebner: Renaissance als Gipfelgefihl

internationaler historischer Forschung. Deswegen verfiigen wir heute iiber viel
mehr erschlossene und gut erforschte Quellen iiber die Wirklichkeit des Lebens
im Italien der Renaissance, als Jacob Burckhardt sich hitte vorstellen konnen. Und
zwar sehr viel mehr: Hunderttausende von Privatbriefen, Millionen von Seiten
Geschiftsbiicher, Notariatsurkunden, Verhorprotokolle.'” Alle diese Quellen kannte
Burckhardt nicht, deswegen kommen sie bei ihm auch nicht vor.

Die Ergebnisse, zu denen heutige Forscher kommen, sehen deswegen sehr anders
aus als das Bild, das der grosse Basler gezeichnet hat. William J. Connell hat das
2002 auf die schone Formel gebracht, dass fiir einen Florentiner Stadtbewohner des
15. Jahrhunderts wenig so furchteinflossend gewesen wire wie die Burckhardt’sche
Vorstellung eines autonomen, nur auf sich allein gestellten Individuums.?® Seit
Ende der 1990er-Jahre hat die historische Forschung die vermeintliche heroische
Selbstentdeckung des modernen Menschen zwischen dem 14. und 16. Jahrhundert
auf vollig andere Weise und mit ganz anderen Ergebnissen erzihlt. Die Antike,
die zwischen dem 14. und 16. Jahrhundert vermeintlich wiederentdeckt wurde,
bestand aus Versatzstiicken, die ihre Entdecker fiir ihre eigenen Zwecke adap-
tierten und in gewisser Weise neu schufen.?! Mit ihren eigenen mittelalterlichen
Vorgédngern wie mit ihren griechischen, arabischen und osmanischen Nachbarn
im Osten waren sie dabei sehr viel stiarker verbunden, als sie vorgaben.??

Von Burckhardts Vision der Verschmelzung von Asthetik, Individualismus und
Politik ist dabei fast nichts iibrig geblieben. Die Forschung beurteilt Burckhardts
Protagonisten, ihre Lebenswelt und ihre Handlungsoptionen heute grundlegend
anders als der Basler Historiker. Vielleicht am eingéngigsten ablesbar ist diese
Neuorientierung an der Bedeutung, die Patronage und informelle Netzwerke in
den letzten dreissig Jahren fiir die Analyse der italienischen Hof- und Stadtkul-
turen gewonnen haben.?* Burckhardts heroische Individualitit hat sich unter dem
niichternen Blick der Forschung aufgeldst, und seine Renaissance ist selbst zum
Stereotyp geworden, zu einem Geschichtsbild. Und zwar zu einem von vorgestern.

Das Beste von friiher, fiir uns

Burckhardts Renaissancebuch ist ein schones Beispiel dafiir, wie eine literarische
Fiktion — die Erfindung einer Epoche als verfiihrerisches dsthetisches Arrange-
ment — durch ihren ungeheuren Erfolg selbst neue Wirklichkeiten erzeugt. Denn
Burckhardts Renaissance ist einem rhetorischen Instrument verpflichtet, das man
Maximalismus nennen konnte: der Beschworung des Superlativs. Er schreibt sehr
oft «der Grosste», «das Reinste», «das Subtilste». Die Vergleichsmassstébe, auf
denen dieses Ranking jeweils beruht, bleiben dabei aber unklar: Gross verglichen
womit?

153



154

Essay / Essai traverse 2019/1

Das ist schon in Burckhardts Cicerone von 1855 so, wo Leonardo als «der
vollkommene Mensch, riesenstark, schon bis ins hohe Alter», auftritt. «In ihm
ist die schonste Schwérmerseele mit der gewaltigsten Kraft des Gedankens und
mit dem hochsten Bewusstsein von den Bedingungen der idealen Composition
verbunden.»? In Burckhardts Cultur der Renaissance sind diese Superlative dann
in Kaskaden organisiert. Dante ist «der hochste Meister colossaler Komik», der
«herrlichsten Seelenschilderung»; seine Commedia ist «vollends unermesslich».
«Der Kosmopolitismus, welcher sich in den geistvollsten Verbannten entwickelt,
ist eine hochste Stufe des Individualismus.» Seine Verkorperung ist bei Burckhardt
«l’'uomo universale, welcher ausschliesslich Italien angehort», mit Leon Battista
Alberti als Superhelden. Alberti ist nicht nur Virtuose allseitiger Leibesiibungen
und Turnkiinste, unter dem die «wildesten Pferde» schaudern und zittern, sondern
auch Komponist, Architekt, Dichter, Techniker, Prophet. Er habe «hdchst intensive
Willenskraft» besessen, und «wie die Grossten der Renaissance sagte auch er:
<Die Menschen kénnen von sich aus alles, sobald sie wollen.»» Und, im néchsten
Absatz, noch eine weitere Steigerung: Dieser Alberti sei aber verglichen mit Leo-
nardo nur der Anfinger gegeniiber dem Vollender, «der Dilettant gegeniiber dem
Meister».”® Burckhardts Renaissancekiinstler ist ein Supersuperlativ.

Aber wie passt das zur «halbmohammedanischen Regierungsweise» der italie-
nischen Fiirsten bei Burckhardt, zu den «gewaltsamen, rechtlosen politischen
Verhiltnissen, die oft einem glanzenden und dauernden Sieg des Bosen dhnlich
sahen»? Die fiir ihre kulturellen Ausnahmeleistungen geriihmten Italiener geben
sich bei ihm zuletzt einer «fatalistischen Weltanschauung» hin, «dem antiken,
orientalischen und mittelalterlichen Aberglauben: Sie wurden Astrologen und
Magier.»?® Diesem erniichternden Fazit folgt ein langes und eher selten zitiertes
Kapitel iiber religidse Verirrungen und den Triumph der Astrologen. Burckhardts
Buch schliesst mit den platonischen Vorstellungen aus dem Kreis um Lorenzo
de’ Medici. «Hier beriihren sich Ankldnge der mittelalterlichen Mystik mit pla-
tonischen Lehren und einem eigentiimlich modernen Geiste.» Dann kommt ein
letzter Superlativ: «Vielleicht reifte hier eine hochste Erkenntnis der Welt und
des Menschen, um derentwillen allein die Renaissance von Italien die Fiihrerin
unseres Weltalters heissen muss.»?’ «Unseres», wohlgemerkt.

Mit diesen Worten endet die Cultur der Renaissance. Im Schlussabschnitt des
Buches kommen die Kiinste und die Kiinstler iiberhaupt nicht mehr vor, dafiir
aber ausfiihrlich die «damalige religiose Confusion», die Fragen nach dem Ver-
hiltnis zwischen wahrem Glauben und antiker Skepsis, Gewissen und Deismus.
Burckhardt macht Lorenzo de’ Medici dabei zum Protagonisten einer modernen
religiosen Supersynthese, die aber nur einem «Kreise auserwihlter Geister»
zuginglich gewesen sei: der «Idee, dass die sichtbare Welt von Gott aus Liebe
geschaffen».?®



Groebner: Renaissance als Gipfelgefahl

Nachtragliche Erfiillungen

Schreibt hier der Pfarrerssohn? Burckhardts Renaissance ist mindestens ebenso
Selbstdarstellung wie Beschreibung einer historischen Epoche — deswegen bleibt
sie ja unvollendet, unerfiillt. Er zitiert ein Lorenzo de’ Medici zugeschriebenes
Gedicht, dessen Refrain «zu uns heriibertont wie eine wehmiitige Ahnung der
kurzlebigen Renaissance selbst». Burckhardt stilisiert seine grosse Epoche nicht
einfach als Triumph, sondern als melancholischen Traum einer letztlich ausblei-
benden Vollendung. Italien, schreibt er im Schlusskapitel, habe «den Kulturtrieb
der Renaissance nicht gesund durch- und ausleben kdnnen, weil die Eroberung
und die Gegenreformation dazwischenkam».”

Diese finale Unerfiilltheit hat sich als hochst praktisch erwiesen. Denn sie bot
Burckhardts vielen Adepten die Moglichkeit, die bei ihm gescheiterte Wieder-
geburt der Antike in einer Art Rebirthing dann doch gliicken zu lassen, und zwar
vorzugsweise in ihrer eigenen Person. Der Erfolg des grossen Baslers beruht unter
anderem darauf, dass sein Konzept hervorragend als Rechtfertigung dafiir taugt,
von der Renaissance als kulturellem Gipfel und gleichzeitig von der eigenen
Auserwihltheit zu sprechen.

Was oder wer wurde in der Renaissance also eigentlich wiedergeboren? Die
Antwort ist einfach: Der, der sich gerade auf sie beruft. Seit Jacob Burckhardt ist
Renaissance ein Identifikationsbegriff. Und der sagt: Wir sind gemeint — ganz wie
beim Walliser Politiker, der 2015 davon iiberzeugt war, dass thn vor 500 Jahren
sein Kardinal nach Marignano mitgenommen hitte. Damit beschreibt er seine
Wahrnehmung der Geschichte sehr genau: Sie ist ein Riickreisetraum, ein Trost
fiir die leise Krdnkung, in der Vergangenheit nicht gemeint gewesen zu sein.
Burckhardts Renaissance ist deshalb genealogische Selbstzentrierung: Sie meint
den jeweiligen Autor und seine Leser. Das reicht von Friedrich Engels, der 1873
das «revolutiondre Wesen» der Renaissance hervorhob — «die grisste progressive
Umwilzung, die die Menschheit bis dahin erlebt hatte» —, iiber Ludwig Woltmann,
der 1905 in seiner Schrift Die Germanen und die Renaissance in Italien die Kultur
der Epoche auf die «besonderen Leistungen der eingewanderten germanischen
Rasse» zurlickfiihrte, bis zu Stephen Greenblatt, der 2011 seinen Bestseller Die
Wende. Wie die Renaissance begann die heroische Wiederentdeckung des antiken
Materialismus durch Poggio Bracciolini im 15. Jahrhundert in den USA enden
ldsst, in der Bibliothek von Thomas Jefferson.*

Der Architekt Paul Ligeti hat 1931 in seinem Buch Der Weg aus dem Chaos.
Eine Deutung des Weltgeschehens aus dem Rhythmus der Kunstentwicklung das
noch ein bisschen plastischer auf den Begriff — oder auf den Gipfel — gebracht.
Die Kurve, die bei ihm den Stand der Kulturentwicklung anzeigt, beginnt mit
dem Jahr 930, der Romanik, und steigt dann iiber die Gotik zur «Renaissance»

155



156

Essay / Essai traverse 2019/1

Abb.: Paul Ligeti, «Renaissance»-Gipfel, 1931. Titelblatt von Hans Christian Hones
et al. (Hg.), Was war Renaissance? Bilder einer Erzédhlform von Vasari bis Panofsky,
Passau 2013.

als einzigem Hohepunkt empor, angesiedelt zwischen den beiden Jahreszahlen
1370 und 1530. Dann geht es unwiderruflich wieder bergab, liber «Barock» und
«Rokoko» bis zu Klassizismus und Impressionismus, Endpunkt ist das Jahr 1930,
auf derselben Kulturstufe wie die Romanik.*! Ein 2017 erschienenes und sehr
erfolgreiches Buch iiber die Geschichte der Renaissance — es wurde auf die Short-
list fiir den Deutschen Buchpreis gesetzt — hat in ganz dhnlicher Diktion von der
«glorreichen Trias Leonardo, Raffael und Michelangelo» als «Fleisch gewordenen
Schopfergottern» gesprochen. War das ironisch gemeint? Wahrscheinlich nicht.
In Florenz 1504 habe «vielleicht die erlauchteste Versammlung in der Geschichte
der Kunst» stattgefunden, schreibt der Autor weiter; Michelangelos Skulpturen
zéihlten «zu den bedeutendsten Kunstwerken aller Zeiten» .

Das Beste aus der Vergangenheit: Das ist das Prinzip, nach dem bereits Burck-
hardts Cicerone zusammengestellt worden ist. Das Beste vom Besten von friiher
sei nicht verloren gegangen, so die Botschaft, sondern immer noch da, fiir unseren
konzentrierten Genuss. Burckhardts Cultur der Renaissance handelt ebenfalls
von Selbstvervollstindigung, aber nach hinten: Man geht zuriick, und alles wird
vollkommen, allseitig, superlativ. Der erfolgreiche Hofmaler Hans Makart, der
1879 beim Jubildumsumzug in Wien selbst als Renaissancemensch und Super-
kiinstler verkleidet hoch zu Ross posierte, hat dabei das Prinzip Jubildum schén
auf den Punkt gebracht: Der heroische Griindungsmoment aus der Vergangenheit
wird mit einem selbst nachgeriistet.*?



Groebner: Renaissance als Gipfelgefuhl

Vom Geldschein zum Schreibtisch

Was bei historischen Jubilden gefeiert wird, ist deswegen nicht ein Ereignis
aus einer fernen und unerreichbaren Zeit, sondern die jeweilige Institution, die
sich selbst feiert. Dieser Ahnenkult ist Selbstgratulation zum Geburtstag: Man
verwandelt sich selber in das Ergebnis — den legitimen Erben — der historischen
Figur und des historischen Ereignisses, das direkt auf einen zufiithrt und das man
daher selbst verkorpert.

Wer von der Modernitét Jacob Burckhardts spricht, hat deswegen in einem ganz
wortlichen Sinn recht. Auskunft gibt er damit aber vor allem iiber das eigene
Bediirfnis nach einem Schutzpatron aus der Vergangenheit. Was bei Jubilden im
Namen der Vergangenheit aufgerufen wird — und das haben die Gedichtnisfeiern
2015 und 2017 sehr schon gezeigt —, ist trotz anderslautender Bekundungen nicht
der Stolz auf die eigene Herkunft, vermute ich, sondern die Angst vor Verlust: vor
dem Verschwinden einer Geschichte, die es nicht gegeben hat und die deswegen
durch stindige Wiederholung immer wieder neu hergestellt werden muss. Es ist
die Angst davor, dass diese Repetition aufhort.

Gleichzeitig heisst Jubildum, das biblische Jubeljahr eigentlich: Erlass der Schul-
den. Man konnte das schon sehen unter den fleissigen Kolleginnen und Kollegen
aus den Museen, den Gedéachtnisinstitutionen, den Historischen Seminaren und
den Medien, als die Jubildumsjahre 2015 und 2017 vorbei waren: Uff, jetzt reicht
es auch erst einmal mit heroischen Schweizer Kriegern, mit den Schlachten und
dem Reformator. Ein ordentliches Jubildum schafft das ab, woran es so intensiv
erinnert hat. Wir werden Jacob Burckhardt deswegen fiir eine paar Jahre — oder
Jahrzehnte — los, weil seiner Weisheit in Basel so intensiv gedacht worden ist.
Burckhardt verwandelt sich von Geschichte zuriick in Vergangenbheit, in die grosse
unaufgerdumte Schublade. Die 1000-Franken-Note, die seit 1995 sein Gesicht
trdgt, ist zurzeit der kostbarste Geldschein der Welt. (Und dementsprechend
beliebt fiir diskrete Transfers hoher Geldsummen). Sie wird vermutlich 2019
mit der Ausgabe der neunten Banknotenserie durch die Schweizer Nationalbank
eingezogen und durch eine neu gestaltete Nachfolgerin ersetzt werden.

Den Veranstaltungen des Basler Jubildums hat aber nicht nur das Portrit des
Jubilars als Emblem gedient, sondern mehr noch sein Schreibtisch. In leer ge-
rdumtem Zustand — mit der Produktion von Texten hat er nichts mehr zu tun. Der
Schreibtisch wird nicht als Arbeitsgerit priasentiert, sondern (mit Harry Potter
beziehungsweise Joanne K. Rowling gesprochen) als «portkey», der verspricht,
seine Betrachter direkt in Jacob Burckhardts Welt hineinzufiihren.?* Oder ist er
Altar und Reliquie in einem, ein Gegenstand, der eine Gemeinde konstituiert,
die sich auf ihn bezieht? Emile Durkheim hat das ein Totem genannt: ein wirk-
michtiges Emblem, das ein Kollektiv repréasentiert. Aber wen? Die Stadt Basel,

157



158

Essay / Essai traverse 2019/1

wie sie sich selber gerne sehen wiirde? Die lokale Geschichtsforschung? Die
Historikerinnen und Historiker der ganzen Schweiz? Ein Jubildum ist eine Art
getraumte Wunscherfiillung: Es lédsst alle Fragenzeichen, alle Liicken und alle
Widerspriiche, die im Umgang mit der Vergangenheit nun einmal unentrinnbar
sind, verschwinden. Aber nur, solange die Plakate hangen. Hinterher vergisst es
sich dann selbst. Bis zur ndchsten Renaissance der Renaissance.

Anmerkungen

1

Eine erste Version dieses Texts wurde dort vorgetragen; im Folgenden leicht iiberarbeitet und
mit weiterfilhrenden Anmerkungen erginzt.

Umfangreiche Informationen {iber die verschiedenen Veranstaltungen zum Jubildum 2018 und
ein Pressespiegel sind zusammengestellt auf https://jacobburckhardt.ch (2. 1. 2019); dort auch
das Zitat.
www.srf.ch/sendungen/einstein/einstein-spezial/einstein-spezial-neue-funde-zur-morgarten-
schlacht (1. 10. 2018). Vgl. Anette JeanRichard, Stefan Hochuli, Eva Roth Heege, «Sensation
oder Medienhype? Resultate der archéologischen Prospektion im vermuteten Schlachtgelinde
von Morgarten», as. 39/3 (2016), S. 16-23; Annina Michel, «Ausgrabungen am Morgarten.
Zwischen Forschung und Schatzsucherei», Mitteilungen des historischen Vereins Schwyz 108
(2016),37-51.

Ueli Maurer am 21. Juni 2015 anlésslich der Jubildumsfeiern «700 Jahre Schlacht am Morgar-
ten», vollstandiger Text unter www.admin.ch/gov/de/start/dokumentation/medienmitteilungen.
msg-id-57763.html (1. 10. 2018); zur Rede im November www.morgarten.ch/fileadmin/user_
upload/Morgarten-Homepage/Archiv/Presse/Newsletter/2015-11_News.pdf (30. 10. 2018). Zu
den Feiern ausfiihrlich Silvia Hess, Morgarten. Die Inszenierung eines Ortes, Baden 2018.
Dokumentarfilm von Roland Huber: «Das Schlachtross des Papstes», Schweizer Fernsehen,
ausgestrahlt am 10. 9. 2015, www.srf.ch/sendungen/dok/das-schlachtross-des-papstes (1. 10.
2018). Zu Marignano: Georges Wiithrich, «Mythos Marignano», in Roland Haudenschild
(Hg.), Marignano 1515-2015, Lenzburg 2015; Emil Diirr, Die auswdrtige Politik der Eid-
genossenschaft und die Schlacht bei Marignano, Basel 1915; Theodor Rimli (Hg.), 650 Jahre
schweizerische Eidgenossenschaft, Ziirich 1941, 160-167. Die Formulierungen dieser élteren
Studien finden sich teilweise in wortlichen Ubernahmen wieder bei Markus Somm, «Eine
wunderbare Niederlage», Das Magazin, 18. 9. 2015; ders., Marignano. Die Geschichte einer
Niederlage, Ziirich 2015.

Zitiert nach Friedrich Wilhelm Graf, «Luthergedenken? Reformationsjubildum? Christus-
fest?», Merkur 804 (Mai 2016), 53.

Hole Rossler, «Luther, die Marke», in Luthermania — Ansichten einer Kultfigur (2017),
www.luthermania.de/exhibits/show/hole-roessler-luther-die-marke (2. 10. 2018); Stefan
Rhein, «Am Anfang war Luther. Die Personengedenkstitte und ihre protestantische Genea-
logie», in Anne Bohnenkamp (Hg.), Hauser der Erinnerung. Zur Geschichte der Personen-
gedenkstdtte im 19. Jahrhundert, Leipzig 2015, 59-70; Winfried Miiller (Hg.), Das histo-
rische Jubildum. Zur Geschichtlichkeit einer Zeitkonstruktion, Miinster 2004, darin Ulrich
Rousseaux, «Stidtische Jubiliumskultur zwischen Friiher Neuzeit und Moderne», 349-367;
vgl. auch Martin Sabrow, «Zeitgeschichte als Jubildumsreigen», Merkur 769 (Februar 2015),
43-54.

Micha Brumlik, «Was die AfD und Playmobil eint», die tageszeitung, 8. Juni 2016. Als Protest
gegen die Kommerzialisierung des Reformators wurden im Rahmen einer Kunstaktion an

95 Orten die Figuren eingeschmolzen. Siehe dazu die umfangreiche Dokumentation der Presse-
berichte um die Kontroversen auf https://de.wikipedia.org/wiki/Playmobil-Luther (21. 9. 2018).



Groebner: Renaissance als Gipfelgefahl

10

11
12
13

14

15

16

17

18

19

20
21

22

23

24

Fiir den deutschen Sprachraum einflussreich Richard van Diilmen, Die Entdeckung des In-
dividuums (1500-1800), Frankfurt am Main 1997; ders. (Hg.), Die Entdeckung des Ich. Die
Geschichte der Individualisierung vom Mittelalter bis zur Gegenwart, Koln, Weimar 2001;
zuletzt in zugespitzter Form bei Bernd Roeck, Der Morgen der Welt. Eine Geschichte der
Renaissance, Miinchen 2017. Vgl. auch John Martin, «Inventing Sincerity, Refashioning Pru-
dence: The Discovery of the Individual in Renaissance Europe», American Historical Review
102 (1997), 1309-1342, und die Beitrige in William J. Connell (Hg.), Society and Individual
in Renaissance Florence, Berkeley 2002.

William J. Connell, «Italian Renaissance Historical Narrative», in Daniel Woolf et al. (Hg.),
Oxford History of Historical Writing, Bd. 3, Oxford 2012, 347-363.
www.jacobburckhardt.ch, Startseite (24. 9. 2018).

Jacob Burckhardt, Die Cultur der Renaissance in Italien. Ein Versuch, hg. von Mikkel Man-
gold (Jacob Burckhardt Werke. Kritische Gesamtausgabe, Bd. 4), Miinchen, Basel 2018, 28 f.
Ebd., 92. Zu den wechselnden Schreibweisen Mikkel Mangold, «Editorisches Nachwort»,

in Jacob Burckhardt, Briefe, hg. von Max Burckhardt, Bd. 4, Basel, Stuttgart 1949/1994,
659-690, hier 677 £., 683.

Martin Ruehl, The Italian Renaissance in the German Historical Imagination, 1860-1930,
Cambridge 2015, 105-118.

Mit einiger Emphase zuletzt Christian Meier, «Der Suchende. Gesprich iiber Jacob Burck-
hardt», Zeitschrift fiir Ideengeschichte 12 (2018), 45-56, 54 f.; Martin A. Ruehl, «Jacob
Burckhardt und der Islam», Zeitschrift fiir Ideengeschichte 12 (2018), 11-22, 20 {.

Dazu Ruehl (wie Anm. 15); zur Rezeptionsgeschichte Stefan Rebenich, «Der Prophet aus
Basel», Zeitschrift fiir Ideengeschichte 12/2 (2018), 29-44.

«Mein eigenes Angesicht kann und will ich nicht fotographirn [sic] lassen», schrieb Burck-
hardt 1860 an einen Freund. «Der Widerwillle ist gar zu gross, ich weiss nicht warum.» Ders.
(wie Anm. 13) 52, 152; zu seinen Portriits Lucas Burkart, «Aus dem Rahmen. Jacob Burck-
hardt als Bildregisseur», Zeitschrift fiir Ideengeschichte 12/3 (2018), 76-92.

Hans Baron, The Crisis of the Early Italian Renaissance. Civic Humanism and Republican
Liberty in an Age of Classicism and Tyranny, Princeton NJ 1966; Ruehl (wie Anm. 14),
224-252.

Eine anregende Synthese neuerer Forschung zu Florenz und seinen Quellen bieten die Bei-
trige in Roger T. Crum, John Paoletti (Hg.), Renaissance Florence. A Social History, Cam-
bridge 2006.

William Connell, «Introduction», in ders. (wie Anm. 9), 1.

Alexander Nagel, Christopher Wood, Anachronic Renaissance, New York 2010; zum Renais-
sancehumanismus grundlegend Anthony Grafton, Commerce with the Classics. Ancient Books
and Renaissance Readers, Ann Arbor 1997, ders., Leon Battista Alberti. Master Builder of the
Renaissance, New York 2000; ders., Bring Out Your Dead. The Past as Revelation, New York
2001; Paula Findlen, «Possessing the Past. The Material World of the Italian Renaissance»,
American Historical Review 103 (1998), 83—114; Kenneth Gouwens, «Perceiving the Past»,
American Historical Review 103 (1998), 115-132.

Nancy Bisaha, Creating East and West. Renaissance Humanism and the Ottoman Turks, Phila-
delphia 2004; Gerald MacLean (Hg.), Re-Orienting the Renaissance, Basingstoke 2005; Anna
Contadini, Claire Norton (Hg.), The Renaissance and the Ottoman World, Farnham 2013.

So bereits Francis William Kent, Patricia Simons (Hg.), Patronage, Art and Society in Re-
naissance Italy, Canberra, Oxford 1987; Michael Rocke, Forbidden Friendships. Homose-
xuality and Male Culture in Renaissance Florence, Oxford 1996; Francis W. Kent, «Patron-
Client Networks in Renaissance Florence and the Emergence of Lorenzo as <Maestro della
Bottega>», in Carolyn James, Francis W. Kent (Hg.), Lorenzo de’ Medici, Princely Citizen,
Turnhout 2013, 199-225.

Jacob Burckhardt, Der Cicerone. Eine Anleitung zum Genuss der Kunstwerke Italiens, hg. von
Bernd Roeck, Christine Tauber, Martin Warnke (Jacob Burckhardt Werke. Kritische Gesamt-



160

Essay / Essai traverse 2019/1

25
26
27
28
29
30

31

32

33

34

ausgabe, Bd. 3), Miinchen, Basel 2001, 115 f. Zu dieser Passage siehe Christine Tauber, Jacob
Burckhardts «Cicerone». Eine Aufgabe zum Geniessen, Tiibingen 2000, 166 f.

Burckhardt, Briefe (wie Anm. 17), 95, 97-99, 108, 211, 255.

Ebd., 337, 339.

Ebd., 382.

Ebd., 374-382, Zitat 382.

Ebd., 290, 357.

Ruehl (wie Anm. 14); siehe auch Helmut Koopmann, Frank Baron (Hg.), Die Wiederkehr

der Renaissance im 19. und 20. Jahrhundert, Miinster 2013; Thomas Althaus, Markus Fauser
(Hg.), Der Renaissancismus-Diskurs um 1900. Geschichte und dsthetische Praktiken einer
Bezugnahme, Bielefeld 2016; Stephen Greenblatt, Die Wende. Wie die Renaissance begann,
Miinchen 2012, amerikanisches Original New York 2011.

Abgedruckt auf dem Titelblatt von Hans Christian Hones et al. (Hg.), Was war Renaissance?
Bilder einer Erzdhlform von Vasari bis Panofsky, Passau 2013.

Roeck (wie Anm. 9), 668, 673, 678. Das Prinzip lisst sich auch mit einer Szene aus dem
Hollywood-Film Men in Black von 1998 beschreiben. Dort stellen sich die zukiinftigen Elite-
agenten der Auswahlkommission vor. «Do you know why you are here?», fragt der strenge
Kommandant den ersten. «We’re here» — der Kandidat schligt die Hacken zusammen und
salutiert — «we’re here because we are the best of the best of the best, Sir!»

Ruehl (wie Anm. 14), 112. Mehr zur Person und Karriere bei Ralph Gleis (Hg.), Hans Makart.
Ein Kiinstler regiert die Stadt, Ausstellungskatalog, Wien, Miinchen 2011.

Siehe auch www jacobburckhardt.ch/desktop-jb-digital, ein Ausstellungsprojekt im Schwei-
zerischen Landesmuseum im Herbst 2018. Zum Portkey www.pottermore.com/writing-by-jk-
rowling/portkeys (2. 10. 2018): «Almost any inanimate object can be turned into a Portkey.
Once bewitched, the object will transport anyone who grasps it to a pre-arranged destination.»



	Renaissance als Gipfelgefühl : Bemerkungen zum 200. Geburtstag von Jacob Burckhardt

