
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 26 (2019)

Heft: 1: Die Schweiz : eine Kulturtransfergeschichte = La Suisse : une
histoire de transferts culturels

Artikel: Verkörpern - verfestigen - verflechten : Resonanz missionarischer
Kulturkontakte in der katholischen Schweiz der 1950er- und 1960er-
Jahre

Autor: Bleuer, Simone / Miller, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825888

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825888
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Verkörpern - verfestigen - verflechten

Resonanz missionarischer Kulturkontakte in der katholischen
Schweiz der 1950er- und 1960er-Jahre

Simone Bleuer, Barbara Miller

Das katholische Milieu der Schweiz konstituierte sich stets über seine

grenzüberschreitenden, transkulturellen Bezüge. Entgegen der Vorstellung einer nach

innen und aussen geschlossenen Einheit stand die katholische Gemeinschaft in

vielfältigerWeise in Beziehung zur Welt.1 Dabei wirkten insbesondere die
schweizerischen Missionen im Ausland als Katalysatoren der globalen Verflechtung.
Sie griffen nicht nur auf verschiedenen Ebenen in das Leben der Menschen in
den jeweiligen Missionsgebieten ein, sondern öffneten auch den Schweizer
Katholikinnen und Katholiken ein Fenster zu unbekannten Erdteilen, transferierten
Wissen sowie Deutungsangebote und transformierten dadurch ebenso die Kultur
der schweizerischen Ausgangsgesellschaft.
Diese Rückwirkungen resultierten aus der breiten Öffentlichkeitsarbeit, auf
welche die Missionen als spendenbasierte Projekte angewiesen waren. Eines

der am meisten erinnerten Symbole missionarischer Kampagnen ist die Figur
des «Nicknegerli». Bei jedem Münzeinwurf «bedankte» sich die stereotypisierte
schwarze Figur auf diesen Sammeldosen mit einem Kopfnicken - damit wurde

nicht nur ein hierarchisches Verhältnis zwischen europäischen und afrikanischen

Menschen versinnbildlicht, sondern ebenso der zunehmend globale Wirkungsraum
der katholischen Kirche im Alltag vergegenwärtigt.
Besonders während der Fastnachtszeit, in welcher die katholischen Missionen
breit für ihre Zwecke warben, war dieses missionstypische Objekt im öffentlichen

Raum geradezu omnipräsent. Mit ihm wurden koloniale Bildkulturen in
alle Winkel des katholischen Milieus getragen. Doch nicht nur die beliebte und

lange unkritisierte nickende Sammeldose, sondern auch weitere Elemente der

katholischen Fastnachtskultur machen deutlich, wie die Missionen Wissen in
die Schweiz transferierten, über diverse Kanäle verbreiteten und dadurch die

katholische Lebenswelt in einen transkulturellen Zusammenhang stellten. Im
Folgenden wird diese vielfältige Resonanz2 missionarischer Kulturkontakte in
den 1950er- und 1960er-Jahren beleuchtet, womit die Phase der einsetzenden

Dekolonisation und damit der fundamentalen Veränderung der globalen
politischen Verhältnisse im Fokus steht.



Bleuer, Miller: Verkörpern - verfestigen - verflechten

Katholische Kommunikationsgemeinschaft transkulturell

Im Vergleich zu anderen europäischen Ländern wies die katholische Missionsbewegung

in der Schweiz eine zeitliche Verzögerung auf. Deutschland und Frankreich

beispielsweise verzeichneten bereits seit den 1820er-Jahren eine Zunahme an
katholischen Missionsvereinigungen. Diese konzentrierten sich zunächst auf die «innere

Mission» der heimischen Gläubigen und bezogen dann ab der zweiten Hälfte des

19. Jahrhunderts auch aussereuropäische Gebiete mit ein.3 In der Schweiz intensivierten

bestehende Orden ihre weltweiten Aktivitäten erst in der Zwischenkriegszeit
und es kam zu Neugründungen von Missionsgesellschaften.

Ausschlaggebend dafür war das Image der Schweiz als neutrales und kolonial
unbelastetes Land. Während des Ersten Weltkriegs bedeutete die enge Verknüpfung

von Mission und Imperialismus einen Rückschlag für das katholische Missionsvorhaben

in globalem Massstab: Die Wahrnehmung der Missionare als Vertreter ihrer

jeweiligen Nation führte unter anderem dazu, dass sie von gegnerischen Ländern

ausgewiesen oder interniert wurden. Infolgedessen erschienen Schweizerinnen und

Schweizer in der Perspektive Roms geradezu prädestiniert dazu, in aussereuro-

päischen Ländern zu wirken. Der päpstliche Aufruf, die Internationalisierung des

Glaubens voranzutreiben, fand eifrigen Widerhall im Schweizer Katholizismus.

Spätestens in den 1950er- und 1960er-Jahren, als die schweizerische katholische

Missionsbewegung ihre Hochphase erlebte, war der bis anhin bestehende Rückstand

zu anderen europäischen Ländern ausgeglichen.4

Dieser massive Aufschwung wurde durch den Rückgriffauf die stark ausgebildeten
Strukturen des katholischen Milieus der Schweiz ermöglicht. Nach der Niederlage
im Sonderbundskrieg von 1848 und vor dem Hintergrund ihrer sozioökonomischen

und politischen Minderheitssituation bildeten die schweizerischen Katholikinnen
und Katholiken in ihren Stammlandkantonen eine Sub- beziehungsweise
Sondergesellschaft, die sich von zeitgenössischen Modernisierungsprozessen abgrenzte.5

Das katholische Milieu nahm umfassenden Charakter an und organisierte die
Schweizer Katholikinnen und Katholiken in allen Lebensbereichen6 - sie teilten

Handlungsmuster, Alltagserfahrungen und Symbolwelten, welchen durch das

missionarische Projekt eine transkulturelle Dimension verliehen wurde. Mit
Zeitschriften, Kalendern, Vorträgen und Ausstellungen sollten die Schweizer
Katholikinnen und Katholiken von der Notwendigkeit der Mission überzeugt und zur
finanziellen Mitarbeit bewegt werden. Die Priestermissionare transferierten darin
Wissen über Lebensweisen, Kulturen und Gesellschaften aus aussereuropäischen
Gebieten in die Schweiz. In diesem Zusammenhang wird <Wissen> als Produkt
eines kulturellen Prozesses verstanden, der von interessengeleiteten und

perspektivenabhängigen Akteuren getragen wird.7 Die Missionen agierten somit als broker
im Kulturkontakt zwischen der Schweiz und aussereuropäischen Gebieten und 95



Die Schweiz - eine Kulturtransfergeschichte traverse 2019/1

arbeiteten als Übersetzer und Vermittler an der Errichtung von Vorstellungswelten
und Wissensordnungen mit.8

Als organisierte und institutionalisierte Form der kulturellen Bedeutungsgenese
kam den grenzüberschreitenden Missionen insbesondere im Kontext der Alteritäts-
und Identitätskonstruktion eine elementare Funktion zu. Die Kulturkontakte mit
aussereuropäischen Gesellschaften dienten als Folie, vor welcher Inklusion und
Exklusion der katholischen imagined community verhandelt werden konnten.9 Der

globale Charakter der katholischen Subkultur ergab sich allerdings nicht rein aus

der stark wirkungsorientierten, institutionalisierten Produktion und Distribution
von missionarischem Wissen. Die Katholikinnen und Katholiken spielten auf
der Rezeptionsseite stets eine aktive Rolle in der Aneignung und Ausgestaltung
der transferierten Vorstellungen, Sinn- und Deutungsmuster. Folglich kann
das katholische Milieu als Kommunikationsgemeinschaft begriffen werden, in
welcher im dialektischen Zusammenspiel zwischen der Produktions- und der

Partizipationsebene Sinn generiert wurde.10 Die kommunikative Konstruktion

von Bedeutung und kollektiver Identität rückt damit in den Vordergrund. Diese

kulturgeschichtlichen Aspekte des Schweizer Katholizismus wurden seit den

1990er-Jahren von der Geschichtswissenschaft beleuchtet, wobei die globale
Dimension aber weitestgehend unbeachtet blieb."
Die Herstellung kultureller Gemeinschaft und sozialer Ordnung basierte innerhalb
des katholischen Milieus auf der Konfession als alltagsstrukturierender Kraft.
Über Sonn- und Feiertage, fix datierte Bräuche und Rituale wurden Wochen- und

Jahreszyklen festgeschrieben und in kollektiven Frömmigkeitszelebrierungen
christliche Inhalte auf einer performativen Ebene tradiert. Dazu gehörte auch das

alljährliche Feiern der Fastnacht. Diese Phase der Narrenfreiheit vor der vierzigtägigen

Fastenzeit beinhaltete ausgelassene Festivitäten, Umzüge und Maskenbälle

sowie insbesondere die Tradition der Kostümierung. Die Missionen nutzten dieses

charakteristische Brauchtum der katholischen Kommunikationsgemeinschaft, um
ihre Spendenaufrufe zu intensivieren, und versuchten, über die Integration des

Missionsgedankens das Vergnügungstreiben zu disziplinieren.
Diese Kampagnenform, in welcher Kinder und Jugendliche die primäre
Zielgruppe darstellten, war in den verschiedenen katholischen Missionsorden und

-gesellschaften weitverbreitet. Die Mobilisierung der jungen Katholikinnen und

Katholiken erfolgte insbesondere durch die zahlreichen, spezifisch an ein junges
Publikum gerichteten «Missionsblättchen». Während bis Mitte der 1960er-Jahre

die jeweiligen Missionsorden und -gesellschaften ihre eigenen Publikationen

vertrieben, bündelten 1967 die Kapuziner, die Benediktiner, die Weissen Väter
und die Missionsgesellschaft Bethlehem ihre Kindermissionsblättchen zu einer

kollektiven Ausgabe und organisierten fortan auch die Fastnachtsaktion gemeinsam.12

Die <Missionierung> des Fastnachtsrituals erfreute sich in der Hochphase



Bleuer, Miller: Verkörpern - verfestigen - verflechten

der katholischen Mission während der 1950er- und 1960er-Jahre grosser
Beliebtheit: In über vierhundert Gemeinden sammelten junge Missionshelfer und

Missionshelferinnen «für ihre aussereuropäischen Brüder und Schwestern», wobei

teilweise pro Kind ein Betrag von über zweihundert Franken erzielt wurde. Im

Zuge dieses karnevalistischen Massenphänomens wurde das <Andere> durch

verkleidete Schweizer Kinder verkörpert, Glaubensinhalte und Identität verfestigt
und das katholische Milieu mit der Welt verflochten.

Verkörpern: das <ln-die-Rolle-Schlüpfen>

Die grosse Popularität und Bedeutung der Fastnachtsaktion schlug sich darin

nieder, dass die «Missionsblättchen» in der gesamten ersten Jahreshälfte von ihr

geprägt waren. In der Januar- und Februarausgabe wurde die Leserschaft dazu

aufgerufen, sich als «Afrikanern», «Japanerli» oder «Chinesli» zu verkleiden

und in dieser Kostümierung von Haus zu Haus zu ziehen, um Spendengelder zu

sammeln. Die notwendigen Schritte zur Partizipation waren von Erfahrungsberichten

und Fotografien des vergangenen Jahres gerahmt, welche sowohl Vorfreude

wecken als auch einen Erwartungs- und Deutungshorizont vorgeben sollten.

Zusätzliche Anreize bot einerseits die Möglichkeit einer Wettbewerbsteilnahme,
bei welcher eingereichte Erlebnisaufsätze mit Buchpreisen belohnt wurden.

Andererseits fanden sich in den Folgenummern bis zum Juni Ranglisten der

gesammelten Spendenbeträge nach Ortschaften sowie eingesendete Fotografien
der Kostümierten.
Für den Spendengang selbst wurden Verse und Lieder, wie jenes in Abbildung 1,

zur Verfügung gestellt, die von den Kindern im Voraus auswendig gelernt wurden.

Die Betonung visueller Alterität durch die Praxis des Kostümierens wiederholte
sich dabei auf textlicher Ebene - performativ wie verbal wurde das Aussehen des

«Anderen» folglich zur primären Differenzkategorie konsolidiert.
Nebst der «zitroonegääl|e]» und «Ebeholz»-artigen Hautfarbe wurden die
verschiedenen Figuren in Vers und Verkleidung mit Variationen äusserlicher
Elemente versehen: die «Afrikanern» mit einem Krauskopf, Trommel oder Lanze,
die «Chinesli» mit Zöpfen und spitzen Hüten und die «Japanerli» mit Blumen

geschmückten Dutts und «Schlitzaugen». Diese multimediale Rahmung ergab

eine rassistische Repräsentation aussereuropäischer Menschen basierend auf

stereotypisierten äusseren Merkmalen.13

Das <In-die-Rolle-Schlüpfen> ermöglichte den Kindern die spielerische Partizipation

am missionarischen Projekt und weckte sowie bediente ihre Faszination

am <Anderem. Die Kostümausstattung in Form von Kleidern, Perücken, Hüten,
Blumen und Schminke wurde von den Missionen zur Verfügung gestellt und 97



Die Schweiz - eine Kulturtransfergeschichte traverse 2019/1

Gedicht für die Fastnachtssammlung

's Negcrli: I han e Huut wie Ebeholz
Und Zäh wie Elfebei,
i bi en chline Negerbueb ')
und z'Afrika dehei.

's Chinesli: Min Oeberzog vom Chopf zum Fueß

isch ganz zitroonegääl,
und för min lange, schwarze Zopf,
do bruuchts en starche Strähl.

's Japanerli: Und i bi en Japaanerbueb, 2)

ha Auge wie zwei Schlitz,
und bi hüt bios e bitzli z'Bsuech

i Euerer liebe Schwitz.

alli drei: Und wil me vo Eu Schwitzer seit,

Ehr seied schüli guet,
hend mer zu üserer Bettelreis
de nöötig Schneid und Muet,

Er wössed's jo, wie i de Schwitz

so frisch und frei und froh,
isch's z'China nöd, nöd z'Afrika
und nöd in Tokio!

Und wil Ehr nöd no Schwitzer send,

nei, Chrischte no dezue,
drom lönd mer Heidechinder Eu

au z'Nacht nöd Eueri Rueh.

Die schwarze chönd, di gääle chönd
und zupfed Eu im Trom,
und jedes seit: O helf doch au,
daß i in Himmel chomm!

') oder: i bi e chlises Negerli
2) oder: Und i bi e Japaneri

Clara Wettach

11

Abb. 1: Gedicht für die Fastnachtssammlung in Das kleine Bethlehem. Kindermonatsschrift

der Missionsgesellschaft Bethlehem 1, Immensee 1956, II.

konnte mit einem Bestellformular in der passenden Grösse angefordert werden.

Anhand der zahlreichen abgedruckten Fotografien kann nachvollzogen werden,
dass zu Beginn der 1950er-Jahre, als sich diese Kampagnenform der Missionen

allmählich zu einem Massenphänomen zu entwickeln begann, das Schminken

und Kostümieren noch sehr amateurhaft erfolgte. So schwärzten sich Kinder
ihre Haut zu Hause beispielsweise mit russigen Pfannen, wobei diese Gesichts-

bemalung auch den einzigen Unterschied zu den anderen Figuren darstellte,



Bleuer, Miller: Verkörpern - verfestigen - verflechten

da die Missionen noch nicht über spezifische Materialien für die Verkleidung
als «Afrikanerli» verfügten.14 Aufgrund der begeisterten Reaktion wurden die

Kostümsujets und Schminkanweisungen zusehends professionalisiert und damit
auch ein spezifischer Katalog visueller Zeichenkombinationen homogenisiert und

verfestigt. Dennoch war die missionarische Deutungshoheit über das Aussehen

des <Anderem limitiert: Noch bis Mitte der 1960er-Jahre schwärzten offenbar

auch immer mal wieder die «Japanerli» ihre Gesichter, was den sogenannten
Missionsonkel in den Zeitschriften zu wiederholter Richtigstellung veranlasste,

dass Japaner «weiss wie wir» seien und der schwarze Stift nur zur Betonung der

Augenbrauen diene.15

Die publizierten Erfahrungsberichte der Kinder verdeutlichen, wie die karikierten
und verzerrten Rollenmodelle als authentisch wahrgenommen wurden - beim

Sammeln der Gelder habe man ihnen nicht geglaubt, dass sie eigentlich weisse

Kinder seien. Ein gängiges Narrativ war darüber hinaus, dass sich die kleineren

Kinder vor den schwarzen Gesichtern gefürchtet hätten. Die Selbstinszenierungen
und Erzählungen der verkleideten Kinder und die missionarisch produzierten

Bedeutungszusammenhänge wirkten dabei dialektisch: Die «Angst vor dem

schwarzen Mann» wurde beispielsweise sowohl in den Liedern und Versen der

Missionen diskursiv als Erwartungs- und Erfahrungshorizont vorgegeben als

auch von den Kindern in den Erlebnisaufsätzen als häufige Reaktion auf ihre

Verkleidung dargestellt.16 Weiter stellten sich die schweizerischen Kinder für die

Fotografien, wie exemplarisch in Abbildung 2 sichtbar, in systematischer Weise

auf: Die sogenannten asiatischen «Kulturvölker» gruppierten sich stehend hinter

den knienden, afrikanischen «Naturvölkern». Die verschiedenen <Fremden>

wurden durch diese räumliche Anordnung zueinander in hierarchische Beziehung

gesetzt und in Bezug auf ihren <Zivilisationsgrad> differenziert. Im Zentrum der

fastnachtsspezifischen Ästhetik stand jeweils die eingangs erwähnte «nickende»

Sammeldose als Herzstück dieser missionarischen Repräsentation.
Die Subordination afrikanischer Menschen wiederholte sich auch auf sprachlicher

Ebene, indem sie durch die Verwendung der diminutiven Form des N-Wortes
als Einzige rassifiziert wurden.17 Diese in den «Missionsblättchen» auf textueller
und visueller Ebene verfestigten kolonialen Bildwelten wurden folglich durch die

schweizerischen Kinder in einem performativen Akt reproduziert. Gleichzeitig
trugen die eingesendeten Fotografien aufgrund ihrer umfangreichen Abbildung
in den Zeitschriften zu einer weiteren Perpetuierung solch differenzierender und

hierarchisierender Denkfiguren bei.

Durch das Einnehmen einer anderen Perspektive sollte bei der jungen Generation

auch Empathie für Kinder entfernter Erdteile gestiftet werden. Da der

Kostümierung aber die Reduktion auf vermeintlich repräsentative, äusserliche

Attribute inhärent ist, unterstützte diese missionarische Praxis im Kontext der 99



Die Schweiz - eine Kulturtransfergeschichte traverse 2019/1

Abb. 2: Gruppenfoto verkleideter Kinder in Das kleine Bethlehem.
Kindermonatsschrift der Missionsgesellschaft Bethlehem 2, Immensee

1962, 24.

katholischen Fastnachtskultur die Verbreitung rassistisch-kolonialer Vorstellungen

und schuf dementsprechend eher Distanz als Nähe. In den 1950er- und

1960er-Jahren, also in der Hochphase der Dekolonisationsbewegung, lassen sich

dabei Spannungsverhältnisse im missionarischen Kulturtransfer in die Schweiz

nachvollziehen: Die notwendigen Anpassungen an veränderte geopolitische
Verhältnisse geriet mit der funktionalen Dimension der missionarischen
Öffentlichkeitsarbeit in Konflikt. Während beispielsweise die rassistische Bezeichnung
für die afrikanische Figur gegen Ende der 1960er-Jahre vereinzelt durch den

Begriff «Afrikanerli» ersetzt wurde, blieben die Darstellungsweisen inhaltlich
persistent. Die «Propagandakommission» der Missionsgesellschaft Bethlehem
diskutierte zwar 1966, ob es «eigentlich anstössig sei», dass sich die Kinder
derart verkleideten, kam aber zum Schluss, «solange es noch Kolonialwaren

gibt», könne auch die missionarische Sammlung weiter durchgeführt werden.18

Die Kontinuität der Stereotypisierungen lag also vornehmlich in der intendierten

Wirkung missionarischer Fastnachtskampagnen begründet: Um die Spenden-
100 bereitschaft der Katholikinnen und Katholiken zu aktivieren, die Faszination für



Bleuer, Miller: Verkörpern - verfestigen - verflechten

die Mission aufrechtzuerhalten und die katholisch-schweizerische Identität zu

stärken, musste das <Andere> als Kontrastfolie in exotisierender Weise verkörpert
werden. Die unkritische, phänotypische Repräsentation in der karnevalistischen
Situation legt somit die Begrenztheit einer simulierten Alteritätserfahrung und

damit auch der identitätsstiftenden Momente offen. Die zeitweilige Übernahme

der anderen <Identität> markierte letztlich gerade die Differenz zur eigenen
und stärkte das hegemoniale Selbstverständnis als weisses, schweizerisches,
katholisches Kind.

Verfestigen: das «Eigene» vor dem «Anderen»

Die katholische Kirche stand der Fastnacht als Zeit der Vergnügungsanlässe und

ausgelassenen Feierlichkeiten skeptisch gegenüber und versuchte, mit eigenen

Veranstaltungen und speziellen Sühneandachten dem ausgelassenen Treiben

entgegenzusteuern.19 So warnten auch die Missionen ihre junge Leserschaft vor
den sündhaften Auswüchsen der Fastnacht. Diese «gottgegebenen Freudentage»
würden von vielen Kindern für ein enthemmtes Verhalten zweckentfremdet, wobei

einige gerade durch die Anonymität der Verkleidung zum Trugschluss verleitet
würden, dass nun Schwächere gequält und hemmungslos geflucht werden könne.

Entsprechend bleibe nach den Fastnachtstagen oft nichts anderes übrig als ein
leerer Geldbeutel und ein schlechtes Gewissen.20

Diesem unchristlichen Klamauk stellten die Missionen ihre eigene Notion von
Fastnacht gegenüber. Indem das vergnügliche Kostümieren zu der sinnhaften

Komponente «Mission» in Bezug gesetzt werde, könne die Freude am Verkleiden und

Verstellen, das «lustig Sein», in einen Akt der Wohltätigkeit transformiert werden,
der nicht nur länger anhaltende Befriedigung, sondern auch jenseitige Erlösung
im Himmel verspreche. So fand sich bis Mitte der 1960er-Jahre stets der Aufruf,
am entsprechenden Sammeltag zuerst «gute Meinung» beim Pfarrer zu machen,

sprich, das nachfolgende Werk Gott zu opfern. Auch der Akt des Spendensammelns
selbst wurde als aufopfernde Handlung beschrieben. Die «kleinen Missionshelfer
und -helferinnen» müssten «de nöötig Schneid und Muet» aufbringen, um ihre
Unsicherheiten zu überwinden, die Anfeindungen anderer Kinder zu ertragen und
den Widrigkeiten des Wetters zu trotzen. Gerade dieser «opferfrohe Einsatz» zeige
die wahre Gottesliebe und Hingabe und stelle damit die allerwichtigste Missionsgabe

dar.21 Die missionarische Fastnachtsaktion verlangte somit von den Kindern
in zeitlicher, religiöser wie auch gesellschaftlicher Hinsicht einen Verzicht und

versprach im Gegenzug eine dies- und jenseitige Belohnung.
In den inhaltlich beinahe identischen Erfahrungsberichten in den «Missionsblätt-
chen» wurde vor allem daraufhingewiesen, wie die fastnächtliche Wohltätigkeit



Die Schweiz - eine Kulturtransfergeschichte traverse 2019/1

einen persönlichen Gewinn in Form von Freude, Charakterbildung und religiösem
Wachsen beinhalte. Gleichzeitig zeugen die Erzählungen aber auch davon, dass

sich der Fastnachtsbrauch nur bedingt durch die Mission disziplinieren liess: Die

Kinder berichteten häufig davon, dass sie auf ihrem Sammelgang Süssigkeiten
erhalten hätten und somit nebst einem gut gefüllten «Kässeli» für die Mission
auch allerlei Naschwerk nach Hause tragen konnten.22 Diese Beschreibungen
konterkarierten die missionarische Repräsentation einer rein altruistisch
motivierten Spendensammlung. Sie zeigen aber auch, wie geschickt die Missionen
bestehende Bräuche für ihre eigenen Zwecke instrumentalisierten - der Fastnachtsbrauch,

Süssspeisen zusammenzutragen, war innerhalb des katholischen Milieus
verbreitet und etabliert und wurde von den Missionen als externer (eigentlich
widersprüchlicher) Anreiz mit ihren Zielsetzungen kombiniert. Anstatt ein neues

Ritual zu erfinden, griffen sie auf etablierte Strukturen zurück und stellten diese

in einen missionarischen Deutungszusammenhang.
Die kostümierten Kinder, die von Haus zu Haus zogen, trugen nicht nur zu einer

Verbreitung und Diffusion missionarischer Inhalte bei, sondern sollten auch eine

generationenübergreifende gesellschaftliche Disziplinierung bewirken. In den

Versen und Liedern wurden die Schweizer Privilegien den Missständen in
anderen Erdteilen gegenübergestellt, wodurch Mitgefühl und schlechtes Gewissen

ausgelöst werden konnten. Darüber hinaus appellierten die Verse und Lieder an

die charakterlichen Eigenschaften der Spendenden, welche nicht nur «Schwitzer

send, nei Chrischte no dezue».23 Sie hoben die Wohltätigkeit, das Verständnis und

die Empathie der Spendenden und deren globales Verantwortungsbewusstsein
hervor und stärkten dadurch die entsprechende Selbstwahrnehmung der Schweizer

Gläubigen. Zudem fand sich auch in Bezug auf die Spendenden das Narrativ
einer himmlischen Vergütung der geleisteten Dienste und dadurch eine Schärfung
des katholischen Profils. Der zu missionierende <Andere> erschien in den Versen

und Liedern in der Rolle des dies- und jenseitigen Fürsprechers, der durch die

Wohltätigkeit der Katholikinnen und Katholiken gerettet wurde, deshalb für sie

beten und diesen Akt der Nächstenliebe später im Himmel bekannt geben würde.

Schliesslich sah der Spendengang der Kinder und Jugendlichen explizit den

Besuch bei kranken oder einsamen Menschen vor, denen mittels der Verse und

Lieder eine Freude bereitet werden sollte. In zahlreichen Erlebnisberichten
wurde diesbezüglich von gerührten Zuhörenden in Spitälern, Altersheimen oder

abgelegenen Weilern berichtet.24 In diesem Kontext stand weniger die finanzielle

Entlohnung im Zentrum als vielmehr die wohltätige Wirkung für Unterprivilegierte

in der Schweiz.
Die innere Funktion der missionarischen Fastnachtsaktion erschöpfte sich

folglich nicht darin, die Kinder vor den Auswüchsen einer enthemmten Gesell-
102 schaft während der Fasnachtstage zu schützen, sondern beinhaltete auch explizit



Bleuer, Miller: Verkörpern - verfestigen - verflechten

disziplinarische und vergesellschaftende Elemente. Die innere Kohäsion des

katholischen Milieus und damit das Verständnis des <Eigenen> wurde so vor der

Folie des <Anderen> verfestigt.

Verflechten: das Globale im Lokalen

Das missionsspezifische Verständnis grenzüberschreitender Beziehungen und

die Interpretationsraster zur Deutung globaler Verhältnisse waren sowohl durch

Kontinuitäten wie auch durch Brüche geprägt. In den 1950er-Jahren verband die

missionarische Fastnachtsaktion die Schweizer Katholikinnen und Katholiken

vor allem über die religiöse Dimension mit geografisch weit entfernten Erdteilen.

So wurde den Schweizer Kindern in den Versen und Liedern die Rettung
aussereuropäischer Kinder aus dem «Heidentum» als hauptsächliches Argument
für die Spendensammlung präsentiert. Das <Andere> konnte nur durch die Taufe

von seinem Schicksal erlöst und von ewiger Verdammnis befreit werden. Dabei

wurde die Anzahl «erretteter Heidenkinder» zur eigentlichen Währung des

Spendensammelns: Der Ertrag der jeweiligen Fastnachtsaktion wurde durch

die missionarisch errechneten Kosten von 25 Franken für den «Loskauf» eines

«Heidenkindes» geteilt, womit die genaue Anzahl der nun «erlösbaren» Kinder
ermittelt wurde.25 Dies besass eine lange Tradition, welche auf den Freikauf von
Sklavenkindern durch die Missionare im 19. Jahrhundert zurückging.26 Aufgrund
der Popularität dieser Denkfigur blieben die symbolischen 25 Franken und die

metaphorische Handlungsbezeichnung des «Loskaufs» aussereuropäischer Kinder

bis in die 1960er-Jahre bestehen. Indem die Schweizer Kinder teils konkrete
NamensVorschläge für die Neugetauften mitlieferten, konnte zudem eine direkte

Beziehung zu ihnen suggeriert und ein paternalistisches Verhältnis Schweiz -
Übersee auf personaler Ebene verankert werden.27

Im Verlauf der 1960er-Jahre differenzierten sich die präsentierten Anreize und

Beweggründe zur Sammelaktion sowie die Verwendungszwecke der Spendengelder

langsam aus. Auch wenn die «Rettung der Heidenkinder» weiterhin dominierte,
summierten und verdichteten sich die Darstellungen, welche die materielle
Not und den Hunger in den Missionsländern betonten. Den Schweizer Kindern
wurde erklärt, dass es immer noch viele Länder gebe, «die erst anfangen, sich zu

entwickeln», und dass ihnen dabei geholfen werden müsse, denn «von sich aus

können sie das nicht».28 Durch die Fastnachtsaktion hätten die Missionare in den

aussereuropäischen Gebieten die Möglichkeit, den Menschen in gesellschaftlicher,
wirtschaftlicher und gesundheitlicher Hinsicht zu helfen. Damit war die Beziehung
zwischen der katholischen Schweiz und den Menschen anderer Erdteile nicht mehr

primär durch die religiöse Bekehrungskomponente strukturiert, sondern basierte 103



Die Schweiz - eine Kulturtransfergeschichte traverse 2019/1

verstärkt auf weltlichen Aspekten und zielte auf eine Verringerung ökonomischer
und sozialer Disparitäten im Weltmassstab ab. Diese Verschiebungen können
als Reaktion auf die neue Konkurrenzsituation verstanden werden, welche den

katholischen Missionen durch das Aufkommen von Entwicklungshilfeorganisationen

auf dem schweizerischen Spendenmarkt begegnete. Zugleich sind sie

Ausdruck dafür, dass auch für die Missionen das Konzept der <Entwicklung>
zunehmend an Bedeutung gewann. Dieses sich im Zuge der Dekolonisation zu
einem zentralen Deutungsmuster wandelnde Verständnis der globalen Ordnung
fand auch Eingang in die missionarische Bedeutungskonstruktion.
Trotz dieser inhaltlichen Verschiebungen blieb die Darstellung der Bedürftigkeit
des aussereuropäischen <Anderen> und seiner Abhängigkeit von der Hilfe aus

der Schweiz bestehen. Damit zementierten die Missionen auch weiterhin das

hegemoniale Verständnis von schweizerischen Gebenden und aussereuropäischen

Empfangenden. Dieses hierarchische Verhältnis wurde im Rahmen der

Fastnachtsaktion durch das Aufeinandertreffen der als das <Andere> verkleideten
Kinder und der schweizerischen Erwachsenen mehrdimensional wiederholt und

zugespitzt.
Die einsetzende Transformation missionarischer Deutungsangebote spiegelt sich

exemplarisch in der allmählichen Verabschiedung von der eingangs erwähnten
rassistischen Sammeldose als traditionellem Bestandteil der Fastnachtsaktion:

Während die schwarze, nickende Figur bis Mitte der 1960er-Jahre noch

konkurrenzlos verwendet wurde, versuchten die Missionen gegen Ende des

Jahrzehnts Alternativen zu etablieren. In den Missionszeitschriften fanden sich

etwa umfangreiche Anleitungen zum Basteln einer afrikanischen Trommel, eines

Wasserkrugs oder eines Totempfahls, welche fortan als «Missionskässeli» bei

der Spendenaktion verwendet werden sollten.29 Darüber hinaus wurde ab 1964

der offizielle Missionsglobus vertrieben. Die Werbung für die Sammelbüchse

widerspiegelt das sich verändernde Verständnis globaler Beziehungen: «Durch

Einwurf einer Münze dreht sich die kleine Weltkugel und lässt ferne Länder an

deinem Auge vorüberziehen. Der Missionsglobus möchte dich täglich daran

erinnern, dass du nicht allein bist auf dieser Welt, sondern noch viele unbekannte

Brüder und Schwestern hast. Du hilfst ihnen durch die Gabe, die du einwirfst.
Dadurch gerät die Welt in Bewegung und wendet sich zum Bessern. Soll dich
das nicht freuen?»30

Trotz dieser zunehmenden Bemühungen der Missionen, das Verhältnis der Schweiz

zur Welt in andere Deutungszusammenhänge zu stellen, erwiesen sich die
etablierten Strukturen im katholischen Milieu als langlebig. Wie auf den publizierten
Fotografien der kostümierten Kinder ersichtlich, vermochten die alternativen

Spendenkassen die traditionelle Figur zumindest bis 1970 nicht zu ersetzen. Dies

104 verweist auf die Diskrepanz zwischen der Produktions- und der Rezeptionsseite:



Bleuer, Miller: Verkörpern - verfestigen - verflechten

Während die Missionen diskursiv die bereitgestellten Interpretationsraster
modifizierten, blieben die kolonialen Repräsentationen des <Anderen> in der Umsetzung

des Fastnachtsrituals auf visueller und performativer Ebene bestehen. Die

ausgeprägten Milieustrukturen wirkten somit zwar als Transmissionsriemen zur
Diffusion missionarischer Inhalte, gleichzeitig hemmten diese charakteristischen

Architekturen und Mechanismen der katholischen Kommunikationsgemeinschaft
aber auch die durch die Missionen initiierten Transformationen des interdepen-
denten Verständnisses vom <Eigenen> und <Anderen>.

Die Instrumentalisierung des <Anderen> in der schweizerischen Fastnachtskultur
ist nur eines von zahllosen Beispielen, welches die Vorstellung von Mission als

einseitigem Transfer von der Schweiz nach Übersee aufbricht. Es vermag
aufzuzeigen, wie Missionen nicht nur Inhalte über andere Erdteile in die Schweiz

transferierten, sondern als interessengeleitete Übersetzer an der Aushandlung
und Transformation von Bedeutung mitwirkten. Darüber hinaus werden die

Logiken der Rezeption deutlich, da die missionarischen Inhalte nicht einfach in
die katholische Gemeinschaft diffundierten, sondern spezifischen Aneignungskontexten

unterlagen. Vor allem zeigt das Beispiel aber, dass sich

Bedeutungszusammenhänge, Weltanschauungen sowie Fremd- und Selbstverständnisse der

katholischen Kommunikationsgemeinschaft insbesondere auch im Kontakt mit
aussereuropäischen Gesellschaften konstituierten. Mit dieser
verflechtungsgeschichtlichen Perspektive offenbart sich die katholische Schweiz als Produkt

globaler Austauschprozesse, deren historischer Wandel innerhalb einer geteilten
Geschichte> verortet werden muss.31

Aufgrund ihrer immensen Öffentlichkeitsarbeit hatten Missionen schliesslich
eine gewaltige Deutungs- und Wirkungskraft und gestalteten damit weit über
das katholische Milieu hinaus das schweizerische Selbstverständnis und kollektive

Gedächtnis mit. Sie banden die Schweizerinnen und Schweizer mit ihren

Darstellungen und Repräsentationen in hegemoniale westliche Deutungsrahmen
und Diskurse ein, in denen Selbst- und Fremdbilder sowie globale Verhältnisse
in kolonialen Kategorien gedacht wurden. Dabei zeigen die missionarischen

Rückwirkungen auf die Fastnachtskultur in den 1950er- und 1960er-Jahren
bereits die persistente - teilweise bis heute nachklingende - Wirkmächtigkeit
dieser generalisierenden Vorstellungen und Bilder. Entgegen dem Verständnis
einer <helvetischen Inseb oder eines <Sonderfalles> war die Schweiz Teil einer

länderübergreifenden Kolonialkultur, welche eine zentrale Rolle in der

Ausgestaltung der imagined community Schweiz spielt(e).

105



Die Schweiz - eine Kulturtransfergeschichte traverse 2019/1

Résumé
Incarner - Consolider - Entrelacer. Résonance des contacts culturels
missionnaires en Suisse catholique dans les années 1950 et 1960

Loin d'apparaître comme un ensemble homogène et hermétique, le milieu catholique

suisse se constitue constamment par des échanges transculturels. A travers
le mouvement missionnaire extraeuropéen, projet reposant sur des dons, et donc

sur un intense travail de relations publiques, les catholiques ont été reliés au

monde. L'exemple du carnaval montre comment les missions utilisent à leurs fins

les traditions caractéristiques de la communauté catholique en transcendant ces

rituels sur le plan culturel. Dans ce contexte, l'<Autre> est incarné par des enfants

suisses déguisés, la foi et l'identité sont renforcées et les milieux catholiques sont

intriqués dans le monde. Aussi, les missions inscrivent-elles les Suissesses et

les Suisses dans des cadres de pensée et dans des discours occidentaux qui sont

hégémoniques et dans lesquels sont construits les images de soi et de l'étranger
ainsi que les rapports globaux selon des catégories coloniales.

(Traduction: Matthieu Gillabert)

Anmerkungen

1 Das Konzept des Milieus wurde von Mario Rainer Lepsius im Kontext Deutschlands für
die Katholizismusforschung eingeführt. Er charakterisierte das katholische Sozialmilieu als

«höchst geschlossenes» System. Mario Rainer Lepsius, «Parteiensystem und Sozialstruktur.
Zum Problem der Demokratisierung der deutschen Gesellschaft», in Gerhard Albert Ritter
(Hg.), Die deutschen Parteien vor 1918, Köln 1973, 56-80. In der schweizerischen
Katholizismusforschung wird der Milieubegriff synonym zu den Termini der Sub- beziehungsweise
Sondergesellschaft verwendet. Vgl. unter anderem Urs Altermatt, Franziska Metzger, «Milieu,
Teilmilieus und Netzwerke. Das Beispiel des Schweizer Katholizismus», in Urs Altermatt
(Hg.), Katholische Denk- und Lebenswelten. Beiträge zur Kultur- und Sozialgeschichte des

Schweizer Katholizismus im 20. Jahrhundert, Freiburg 2003, 15-38.
2 Der aus der Akustik stammende Begriff der Resonanz wird hier für die Analyse der

Rückwirkungen missionarischer Botschaften in den Ausgangsgesellschaften verwendet. Vgl. dazu

Rebekka Habermas, Richard Hölzl (Hg.), Mission global. Eine Verflechtungsgeschichte seit
dem 19. Jahrhundert, Köln 2014.

3 Vgl. unter anderem Gerald Faschingeder, «Missionsgeschichte als Beziehungsgeschichte»,
Historische Anthropologie 10 (2002), 1-30; Richard Hölzl, «Aus der Zeit gefallen? Katholische

Mission zwischen Modernitätsanspruch und Zivilisationskritik», in Christoph
Bultmann, Jörg Rüpke, Sabine Schmolinsky (Hg.), Religionen in Nachbarschaft, Münster 2012,
143-164; Siegfried Weichlein, «Ultramontanismus im frühen 19. Jahrhundert», in Gisela

Fleckenstein, Joachim Schmiedl (Hg.), Ultramontanismus, Paderborn 2005,93-110.
4 Urs Altermatt, Josef Widmer, «Das Schweizerische Missionswesen im Wandel», Neue Zeit¬

schriftfür Missionswissenschaft A3 (1987), 169-187,270-290.
5 Urs Altermatt, Der Weg der Schweizer Katholiken ins Ghetto, Freiburg 1995.

6 Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne, Zürich 1989.



Bleuer, Miller: Verkörpern - verfestigen - verflechten

7 Vgl. Mitchell Ash, «Von Vielschichtigkeiten und Verschränkungen. Kulturen der Wissenschaft

- Wissenschaften in der Kultur», Beiträge zur Wissensgeschichte 30 (2007), 91-105.
8 Zu «cultural broker» vgl. unter anderem Margaret Connell Szasz, Between Indians and White

Worlds. The Cultural Broker, Norman 2001.
9 Das Konzept der «imagined community» wurde in Bezug auf die Nation entwickelt und

betont den Konstruktionscharakter sozialer Zusammengehörigkeit. Vgl. Benedict Anderson,
Imagined Communities. Reflections on the Origin and Spread ofNationalism, London 1991.

10 Für die Kommunikationsgemeinschaft als Instrumentarium zur Untersuchung von Mechanis¬

men der Identitätsbildung vgl. Franziska Metzger, «Konstruktionsmechanismen der
katholischen Kommunikationsgemeinschaft», Schweizerische Zeitschrift für Religions- und

Kulturgeschichte 99 (2005), 433^147.
11 Zur kulturgeschichtlichen Wende in der schweizerischen Katholizismusforschung vgl. unter

anderem Urs Altermatt, «Plädoyer für eine Kulturgeschichte des Katholizismus», in Karl-
Joseph Hummel (Hg.), Zeitgeschichtliche Katholizismusforschung, Paderborn 2004, 169-188;
Altermatt (wie Anm. 1); Franziska Metzger, «Die kulturgeschichtliche Wende in der

zeitgeschichtlichen Freiburger Katholizismusforschung», Zeitschriftfür Schweizerische
Kirchengeschichte 96 (2002), 145-170.

12 Die aufwendigste Mobilisierung betrieb die Missionsgesellschaft Bethlehem mit ihren Pu¬

blikationen Das kleine Bethlehem. Kindermonatsschrift der Missionsgesellschaft Bethlehem,
Immensee 1947-1962; Petit Bethléem. Bulletin de la Société des missions étrangères de

Bethléem pour la jeunesse scolaire de Suisse romande, 1954—1968, und Jugend-Bethlehem.
Jugend-Missionszeitschrift der Missionsgesellschaft Bethlehem, 1963-1966. Aber auch

beispielsweise die Kapuziner riefen in ihrer Zeitschrift Jung-Afrika. Missionsschrift der
Schweizer Kapuzinerfür die Jugend, 1932-1962, beziehungsweise Salaam. Missionsschrift
der Schweizer Kapuziner, 1963-1966, umfangreich zur Fastnachtsaktion auf. Die gemeinsame
Publikation erschien ab 1967 unter dem Titel JUMI. Jugend + Mission. Katholische
Jugendmissionszeitschrift beziehungsweise En mission: enfance missionaire. Bulletin édité pour la
jeunesse scolaire de Suisse romande, 1967-1988.

13 Die Variationen äusserer Merkmale können in dem in Abbildung 1 abgedruckten Gedicht
oder etwa in folgenden Versen nachvollzogen werden: «Missionsliedli nach der Melodie <Roti

Rösli ...»>, Das kleine Bethlehem 28 (1954), 13; «Gedichte für die Fastnachtssammlung»,
Das kleine Bethlehem 34 (1960), 25 f.

14 Exemplarisch: Unbetitelte Fotografie, Das kleine Bethlehem 27 (1953), 63. Wie in vielen
anderen abgedruckten Fotografien ist hier nachvollziehbar, dass in den ersten Jahren der

Fastnachtssammlung die «Afrikanern» die gleichen Kostüme trugen wie die «Chinesli» und

«Japanerli». Sie hoben sich rein durch die Schwärzung ihres Gesichts von den anderen Figuren

ab.

15 Für die Anweisungen des «Missionsonkels» in der Bestellliste für Kleider und Gedichte zur
Fastnachtssammlung siehe etwa Das kleine Bethlehem 35 (1961), 4: «P. S. betreffs Kopfbedeckung:

Neger tragen Kruselhaar (Perücke). Chinesen und Japaner tragen Haartracht wie wir
(keine Perücke). Chinesen pflegen Hüte zu tragen und Japanerinnen Blumen im Haar. Japaner
sind weiss wie wir (nicht schminken). Der beiliegende Stift ist für die Augenbrauen.»

16 Für den vorgegebenen Erwartungshorizont durch die Mission vgl. etwa das Lied «Negerli
singen», Das kleine Bethlehem 27 (1953), 11. Für die Wiederholung dieses Narrativs in den

Erfahrungsberichten der Kinder exemplarisch «Nur der Hund knurrt die Negerlein an», Das
kleine Bethlehem 28 (1954), 4 f., oder auch «Ein grosser schwarzer Hund», Dax kleine Bethlehem

34 (1960), 21 f.
17 Obschon in den Quellen der rassistische Terminus dominiert, wird im Rahmen dieses Arti¬

kels - um eine weitere Perpetuierung des Begriffs zu vermeiden - die vereinzelt auftauchende

Bezeichnung «Afrikanerli» verwendet.
18 Sitzungsprotokoll der Propagandakommission, 3/1966, Archiv der SMB, Luzern, unsortiert.
19 Vgl. Altermatt (wie Anm. 6), 318.



Die Schweiz - eine Kulturtransfergeschichte traverse 2019/1

20 Zum Argument des sündhaften Verhaltens während der Fastnachtstage vgl. unter anderem
«Bald ist Fasnacht», Das kleine Bethlehem 29 (1955), 2, oder «Die schlauen Füchslein»,
Jugend-Bethlehem 37 (1963), 3.

21 Exemplarisch für die missionarische Deutung des Sammeins als Opfergang «Warum wir für
die Heidenkinder sammeln», Das kleine Bethlehem 32 (1958), 12, und für die Übernahme

dieses Narrativs durch die Kinder der Erlebnisbericht «Fastnacht so edel wie noch nie», Das
kleine Bethlehem 28 (1954), 4.

22 Vgl. unter anderem «Winterstürme an der Fastnacht 1949», Das kleine Bethlehem 26 (1951),
2; «Japaner, Chinesen und Neger durchwandern unser Dorf», Jugend-Bethlehem 36 (1965), 7;
«Wer beteiligt sich an der Fastnachtssammlung?», Jugend-Bethlehem 40 (1966), 11.

23 Clara Wettach, «Gedicht für die Fastnachtssammlung», Das kleine Bethlehem 30 (1956), 11.

24 Vgl. dazu die Erlebnisberichte «Unser Besuch im Krankenhaus», Das kleine Bethlehem 31

(1957), 20; «So erlebten wir die Fastnachtssammlung 1961», Das kleine Bethlehem 36 (1962),
22; sowie «Missionare und Missionarinnen», JUMl 2 (1968), 24.

25 Für das Dividieren des gesammelten Geldes durch den Beitrag eines «Heidenkinderloskaufs»

vgl. etwa «Helft uns helfen», Das kleine Bethlehem 29 (1955), 4-6.
26 So erklärte es der «Missionsonkel» der jugendlichen Leserschaft, vgl. «Im Plauderstübchen

des Missionsonkels», Jugend-Bethlehem 37 (1963), 30.
27 Vgl. unter anderem «Schönste Fastnachtsfreuden», Das kleine Bethlehem 31 (1957), 22.
28 «Im Plauderstübchen des Missionsonkels», Jugend-Bethlehem 37 (1963), 77 f.
29 Für die Bastelanleitungen exemplarisch «Wir basteln ein Missionskässeli!», i//A?/ 3 (1969), 48.
30 «Du kannst die Welt in Bewegung bringen!», Jugend-Bethlehem 38 (1963), 23.
31 Paradigmatisch für die Perspektive der «geteilten Geschichte» Sebastian Conrad, Shalini Ran¬

deria, «Geteilte Geschichten - Europa in einer postkolonialen Welt», in dies. (Hg.), Jenseits
des Eurozentrismus. Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften,
Frankfurt am Main 2002,9-49.

108


	Verkörpern - verfestigen - verflechten : Resonanz missionarischer Kulturkontakte in der katholischen Schweiz der 1950er- und 1960er-Jahre

