Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]
Band: 26 (2019)

Heft: 1: Die Schweiz : eine Kulturtransfergeschichte = La Suisse : une
histoire de transferts culturels

Artikel: Verkdrpern - verfestigen - verflechten : Resonanz missionarischer
Kulturkontakte in der katholischen Schweiz der 1950er- und 1960er-
Jahre

Autor: Bleuer, Simone / Miller, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825888

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-825888
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

94

Verkorpern - verfestigen - verflechten

Resonanz missionarischer Kulturkontakte in der katholischen
Schweiz der 1950er- und 1960er-Jahre

Simone Bleuer, Barbara Miller

Das katholische Milieu der Schweiz konstituierte sich stets iiber seine grenz-
iiberschreitenden, transkulturellen Beziige. Entgegen der Vorstellung einer nach
innen und aussen geschlossenen Einheit stand die katholische Gemeinschaft in
vielfaltiger Weise in Beziehung zur Welt.! Dabei wirkten insbesondere die schwei-
zerischen Missionen im Ausland als Katalysatoren der globalen Verflechtung.
Sie griffen nicht nur auf verschiedenen Ebenen in das Leben der Menschen in
den jeweiligen Missionsgebieten ein, sondern 6ffneten auch den Schweizer Ka-
tholikinnen und Katholiken ein Fenster zu unbekannten Erdteilen, transferierten
Wissen sowie Deutungsangebote und transformierten dadurch ebenso die Kultur
der schweizerischen Ausgangsgesellschaft.

Diese Riickwirkungen resultierten aus der breiten Offentlichkeitsarbeit, auf
welche die Missionen als spendenbasierte Projekte angewiesen waren. Eines
der am meisten erinnerten Symbole missionarischer Kampagnen ist die Figur
des «Nicknegerli». Bei jedem Miinzeinwurf «bedankte» sich die stereotypisierte
schwarze Figur auf diesen Sammeldosen mit einem Kopfnicken — damit wurde
nicht nur ein hierarchisches Verhiltnis zwischen européischen und afrikanischen
Menschen versinnbildlicht, sondern ebenso der zunehmend globale Wirkungsraum
der katholischen Kirche im Alltag vergegenwirtigt.

Besonders wihrend der Fastnachtszeit, in welcher die katholischen Missionen
breit fiir ihre Zwecke warben, war dieses missionstypische Objekt im offent-
lichen Raum geradezu omniprisent. Mit ihm wurden koloniale Bildkulturen in
alle Winkel des katholischen Milieus getragen. Doch nicht nur die beliebte und
lange unkritisierte nickende Sammeldose, sondern auch weitere Elemente der
katholischen Fastnachtskultur machen deutlich, wie die Missionen Wissen in
die Schweiz transferierten, {iber diverse Kanile verbreiteten und dadurch die
katholische Lebenswelt in einen transkulturellen Zusammenhang stellten. Im
Folgenden wird diese vielfiltige Resonanz? missionarischer Kulturkontakte in
den 1950er- und 1960er-Jahren beleuchtet, womit die Phase der einsetzenden
Dekolonisation und damit der fundamentalen Verinderung der globalen poli-
tischen Verhiltnisse im Fokus steht.



Bleuer, Miller: Verk&rpern - verfestigen — verflechten

Katholische Kommunikationsgemeinschaft transkulturell

Im Vergleich zu anderen europdischen Landern wies die katholische Missionsbewe-
gung in der Schweiz eine zeitliche Verzogerung auf. Deutschland und Frankreich
beispielsweise verzeichneten bereits seit den 1820er-Jahren eine Zunahme an katho-
lischen Missionsvereinigungen. Diese konzentrierten sich zunichst auf die «innere
Mission» der heimischen Glaubigen und bezogen dann ab der zweiten Hilfte des
19. Jahrhunderts auch aussereuropéische Gebiete mit ein.? In der Schweiz intensi-
vierten bestehende Orden ihre weltweiten Aktivitdten erst in der Zwischenkriegszeit
und es kam zu Neugriindungen von Missionsgesellschaften.

Ausschlaggebend dafiir war das Image der Schweiz als neutrales und kolonial
unbelastetes Land. Wihrend des Ersten Weltkriegs bedeutete die enge Verkniipfung
von Mission und Imperialismus einen Riickschlag fiir das katholische Missionsvor-
haben in globalem Massstab: Die Wahrnehmung der Missionare als Vertreter ihrer
jeweiligen Nation fiihrte unter anderem dazu, dass sie von gegnerischen Lindern
ausgewiesen oder interniert wurden. Infolgedessen erschienen Schweizerinnen und
Schweizer in der Perspektive Roms geradezu préadestiniert dazu, in aussereuro-
pdischen Landern zu wirken. Der pépstliche Aufruf, die Internationalisierung des
Glaubens voranzutreiben, fand eifrigen Widerhall im Schweizer Katholizismus.
Spitestens in den 1950er- und 1960er-Jahren, als die schweizerische katholische
Missionsbewegung ihre Hochphase erlebte, war der bis anhin bestehende Riickstand
zu anderen europiischen Landern ausgeglichen.*

Dieser massive Aufschwung wurde durch den Riickgriff auf die stark ausgebildeten
Strukturen des katholischen Milieus der Schweiz ermoglicht. Nach der Niederlage
im Sonderbundskrieg von 1848 und vor dem Hintergrund ihrer sozio6konomischen
und politischen Minderheitssituation bildeten die schweizerischen Katholikinnen
und Katholiken in ihren Stammlandkantonen eine Sub- beziehungsweise Sonder-
gesellschaft, die sich von zeitgendssischen Modernisierungsprozessen abgrenzte.>
Das katholische Milieu nahm umfassenden Charakter an und organisierte die
Schweizer Katholikinnen und Katholiken in allen Lebensbereichen® — sie teilten
Handlungsmuster, Alltagserfahrungen und Symbolwelten, welchen durch das
missionarische Projekt eine transkulturelle Dimension verliehen wurde. Mit
Zeitschriften, Kalendern, Vortrigen und Ausstellungen sollten die Schweizer Ka-
tholikinnen und Katholiken von der Notwendigkeit der Mission iiberzeugt und zur
finanziellen Mitarbeit bewegt werden. Die Priestermissionare transferierten darin
Wissen iiber Lebensweisen, Kulturen und Gesellschaften aus aussereuropiischen
Gebieten in die Schweiz. In diesem Zusammenhang wird <Wissen> als Produkt
eines kulturellen Prozesses verstanden, der von interessengeleiteten und perspekti-
venabhingigen Akteuren getragen wird.” Die Missionen agierten somit als broker
im Kulturkontakt zwischen der Schweiz und aussereuropiischen Gebieten und

95



96

Die Schweiz - eine Kulturtransfergeschichte traverse 2019/1

arbeiteten als Ubersetzer und Vermittler an der Errichtung von Vorstellungswelten
und Wissensordnungen mit.?

Als organisierte und institutionalisierte Form der kulturellen Bedeutungsgenese
kam den grenziiberschreitenden Missionen insbesondere im Kontext der Alteritéts-
und Identitidtskonstruktion eine elementare Funktion zu. Die Kulturkontakte mit
aussereuropiischen Gesellschaften dienten als Folie, vor welcher Inklusion und
Exklusion der katholischen imagined community verhandelt werden konnten.? Der
globale Charakter der katholischen Subkultur ergab sich allerdings nicht rein aus
der stark wirkungsorientierten, institutionalisierten Produktion und Distribution
von missionarischem Wissen. Die Katholikinnen und Katholiken spielten auf
der Rezeptionsseite stets eine aktive Rolle in der Aneignung und Ausgestaltung
der transferierten Vorstellungen, Sinn- und Deutungsmuster. Folglich kann
das katholische Milieu als Kommunikationsgemeinschaft begriffen werden, in
welcher im dialektischen Zusammenspiel zwischen der Produktions- und der
Partizipationsebene Sinn generiert wurde.' Die kommunikative Konstruktion
von Bedeutung und kollektiver Identitét riickt damit in den Vordergrund. Diese
kulturgeschichtlichen Aspekte des Schweizer Katholizismus wurden seit den
1990er-Jahren von der Geschichtswissenschaft beleuchtet, wobei die globale
Dimension aber weitestgehend unbeachtet blieb."

Die Herstellung kultureller Gemeinschaft und sozialer Ordnung basierte innerhalb
des katholischen Milieus auf der Konfession als alltagsstrukturierender Kraft.
Uber Sonn- und Feiertage, fix datierte Briuche und Rituale wurden Wochen- und
Jahreszyklen festgeschrieben und in kollektiven Frommigkeitszelebrierungen
christliche Inhalte auf einer performativen Ebene tradiert. Dazu gehorte auch das
alljahrliche Feiern der Fastnacht. Diese Phase der Narrenfreiheit vor der vierzig-
tagigen Fastenzeit beinhaltete ausgelassene Festivititen, Umziige und Maskenbille
sowie insbesondere die Tradition der Kostiimierung. Die Missionen nutzten dieses
charakteristische Brauchtum der katholischen Kommunikationsgemeinschaft, um
ihre Spendenaufrufe zu intensivieren, und versuchten, iiber die Integration des
Missionsgedankens das Vergniigungstreiben zu disziplinieren.

Diese Kampagnenform, in welcher Kinder und Jugendliche die primére Ziel-
gruppe darstellten, war in den verschiedenen katholischen Missionsorden und
-gesellschaften weitverbreitet. Die Mobilisierung der jungen Katholikinnen und
Katholiken erfolgte insbesondere durch die zahlreichen, spezifisch an ein junges
Publikum gerichteten «Missionsbléttchen». Wihrend bis Mitte der 1960er-Jahre
die jeweiligen Missionsorden und -gesellschaften ihre eigenen Publikationen
vertrieben, biindelten 1967 die Kapuziner, die Benediktiner, die Weissen Viter
und die Missionsgesellschaft Bethlehem ihre Kindermissionsblittchen zu einer
kollektiven Ausgabe und organisierten fortan auch die Fastnachtsaktion gemein-
sam.'? Die <Missionierung> des Fastnachtsrituals erfreute sich in der Hochphase



Bleuer, Miller: Verkérpern - verfestigen — verflechten

der katholischen Mission wihrend der 1950er- und 1960er-Jahre grosser Be-
liebtheit: In iiber vierhundert Gemeinden sammelten junge Missionshelfer und
Missionshelferinnen «fiir ihre aussereuropéischen Briider und Schwestern», wobei
teilweise pro Kind ein Betrag von iiber zweihundert Franken erzielt wurde. Im
Zuge dieses karnevalistischen Massenphidnomens wurde das <Andere> durch
verkleidete Schweizer Kinder verkdrpert, Glaubensinhalte und Identitét verfestigt
und das katholische Milieu mit der Welt verflochten.

Verkorpern: das «In-die-Rolle-Schliipfen:»

Die grosse Popularitit und Bedeutung der Fastnachtsaktion schlug sich darin
nieder, dass die «Missionsblittchen» in der gesamten ersten Jahreshélfte von ihr
geprigt waren. In der Januar- und Februarausgabe wurde die Leserschaft dazu
aufgerufen, sich als «Afrikanerli», «Japanerli» oder «Chinesli» zu verkleiden
und in dieser Kostiimierung von Haus zu Haus zu ziehen, um Spendengelder zu
sammeln. Die notwendigen Schritte zur Partizipation waren von Erfahrungsberich-
ten und Fotografien des vergangenen Jahres gerahmt, welche sowohl Vorfreude
wecken als auch einen Erwartungs- und Deutungshorizont vorgeben sollten.
Zusitzliche Anreize bot einerseits die Moglichkeit einer Wettbewerbsteilnahme,
bei welcher eingereichte Erlebnisaufsitze mit Buchpreisen belohnt wurden.
Andererseits fanden sich in den Folgenummern bis zum Juni Ranglisten der
gesammelten Spendenbetrige nach Ortschaften sowie eingesendete Fotografien
der Kostiimierten.

Fiir den Spendengang selbst wurden Verse und Lieder, wie jenes in Abbildung 1,
zur Verfiigung gestellt, die von den Kindern im Voraus auswendig gelernt wurden.
Die Betonung visueller Alteritéit durch die Praxis des Kostiimierens wiederholte
sich dabei auf textlicher Ebene — performativ wie verbal wurde das Aussehen des
«Anderen» folglich zur primiren Differenzkategorie konsolidiert.

Nebst der «zitroonegiil[e]» und «Ebeholz»-artigen Hautfarbe wurden die ver-
schiedenen Figuren in Vers und Verkleidung mit Variationen dusserlicher Ele-
mente versehen: die «Afrikanerli» mit einem Krauskopf, Trommel oder Lanze,
die «Chinesli» mit Zopfen und spitzen Hiiten und die «Japanerli» mit Blumen
geschmiickten Dutts und «Schlitzaugen». Diese multimediale Rahmung ergab
eine rassistische Reprisentation aussereuropdischer Menschen basierend auf
stereotypisierten dusseren Merkmalen."

Das <In-die-Rolle-Schliipfen> erméglichte den Kindern die spielerische Partizi-
pation am missionarischen Projekt und weckte sowie bediente ihre Faszination
am <Anderen>. Die Kostiimausstattung in Form von Kleidern, Periicken, Hiiten,
Blumen und Schminke wurde von den Missionen zur Verfiigung gestellt und

97



98

Die Schweiz — eine Kulturtransfergeschichte traverse 2019/1

Gedicht fiir die Fa:stnachtssammliung{_-g

" ’$ Negerli: 1 han e Huut wie Ebeholz
Und Zih wie Elfebei,
i bi en chline Negerbueb *)
und z’Afrika dehei.

*s Chinesli: Min Oeberzog vom Chopf zum Fuefs
isch ganz zltroonegaal
und f6r min lange, schwarze Zopf,
do bruuchts en starche Strahl.

*s Japanerli: Und i bi en Japaanerbueb 2}
; ha Auge wie zwei Schlitz,
und bi hiit blos ¢ bitzli z’Bsuech
i Euerer liebe Schwitz.

alli drei:  Und wil me vo Eu Schwitzer seit,
Ehr seied schiili guet,
hend mer zu tserer Bettelreis
de nootig Schneid und Muet.

Er wossed’s jo, wie i de Schwitz
" so frisch und frei und froh,
isch’s z’China ndd, nod z’Afrika
- und néd in Tokio!

Und wil Ehr n6d no Schwitzer send,
nei, Chrischte no dezue, ‘
drom 16nd mer Heidechinder Eu
au z’Nacht néd Eueri Rueh.

Die schwarze chond, di gaile chond
und zupfed Eu im Trom,

und jedes seit: O helf doch au,

dafl i in Himmel chomm!

1) oder: i bie chlises Negerli
2) oder; Und i bi ¢ Japaneri

Clara Wettach

11

Abb. 1: Gedicht fiir die Fastnachtssammlung in Das kleine Bethlehem. Kindermonats-
schrift der Missionsgesellschaft Bethlehem 1, Immensee 1956, 11.

konnte mit einem Bestellformular in der passenden Grosse angefordert werden.
Anhand der zahlreichen abgedruckten Fotografien kann nachvollzogen werden,
dass zu Beginn der 1950er-Jahre, als sich diese Kampagnenform der Missionen
allmihlich zu einem Massenphdnomen zu entwickeln begann, das Schminken
und Kostiimieren noch sehr amateurhaft erfolgte. So schwirzten sich Kinder
ihre Haut zu Hause beispielsweise mit russigen Pfannen, wobei diese Gesichts-
bemalung auch den einzigen Unterschied zu den anderen Figuren darstellte,



Bleuer, Miller: Verkorpern - verfestigen — verflechten

da die Missionen noch nicht iiber spezifische Materialien fiir die Verkleidung
als «Afrikanerli» verfiigten." Aufgrund der begeisterten Reaktion wurden die
Kostiimsujets und Schminkanweisungen zusehends professionalisiert und damit
auch ein spezifischer Katalog visueller Zeichenkombinationen homogenisiert und
verfestigt. Dennoch war die missionarische Deutungshoheit iiber das Aussehen
des <Anderen> limitiert: Noch bis Mitte der 1960er-Jahre schwirzten offenbar
auch immer mal wieder die «Japanerli» ihre Gesichter, was den sogenannten
Missionsonkel in den Zeitschriften zu wiederholter Richtigstellung veranlasste,
dass Japaner «weiss wie wir» seien und der schwarze Stift nur zur Betonung der
Augenbrauen diene.'

Die publizierten Erfahrungsberichte der Kinder verdeutlichen, wie die karikierten
und verzerrten Rollenmodelle als authentisch wahrgenommen wurden — beim
Sammeln der Gelder habe man ihnen nicht geglaubt, dass sie eigentlich weisse
Kinder seien. Ein gingiges Narrativ war dariiber hinaus, dass sich die kleineren
Kinder vor den schwarzen Gesichtern gefiirchtet hétten. Die Selbstinszenierungen
und Erzdhlungen der verkleideten Kinder und die missionarisch produzierten
Bedeutungszusammenhinge wirkten dabei dialektisch: Die «Angst vor dem
schwarzen Mann» wurde beispielsweise sowohl in den Liedern und Versen der
Missionen diskursiv als Erwartungs- und Erfahrungshorizont vorgegeben als
auch von den Kindern in den Erlebnisaufsidtzen als hdufige Reaktion auf ihre
Verkleidung dargestellt.'® Weiter stellten sich die schweizerischen Kinder fiir die
Fotografien, wie exemplarisch in Abbildung 2 sichtbar, in systematischer Weise
auf: Die sogenannten asiatischen «Kulturvélker» gruppierten sich stehend hin-
ter den knienden, afrikanischen «Naturvolkern». Die verschiedenen <Fremden>
wurden durch diese raumliche Anordnung zueinander in hierarchische Beziehung
gesetzt und in Bezug auf ihren «Zivilisationsgrad> differenziert. Im Zentrum der
fastnachtsspezifischen Asthetik stand jeweils die eingangs erwihnte «nickende»
Sammeldose als Herzstiick dieser missionarischen Reprisentation.

Die Subordination afrikanischer Menschen wiederholte sich auch auf sprachlicher
Ebene, indem sie durch die Verwendung der diminutiven Form des N-Wortes
als Einzige rassifiziert wurden.'” Diese in den «Missionsblittchen» auf textueller
und visueller Ebene verfestigten kolonialen Bildwelten wurden folglich durch die
schweizerischen Kinder in einem performativen Akt reproduziert. Gleichzeitig
trugen die eingesendeten Fotografien aufgrund ihrer umfangreichen Abbildung
in den Zeitschriften zu einer weiteren Perpetuierung solch differenzierender und
hierarchisierender Denkfiguren bei.

Durch das Einnehmen einer anderen Perspektive sollte bei der jungen Gene-
ration auch Empathie fiir Kinder entfernter Erdteile gestiftet werden. Da der
Kostiimierung aber die Reduktion auf vermeintlich repriasentative, dusserliche
Attribute inharent ist, unterstiitzte diese missionarische Praxis im Kontext der

99



100

Die Schweiz - eine Kulturtransfergeschichte traverse 2019/1

Abb. 2: Gruppenfoto verkleideter Kinder in Das kleine Bethlehem.
Kindermonatsschrift der Missionsgesellschaft Bethlehem 2, Immen-
see 1962, 24.

katholischen Fastnachtskultur die Verbreitung rassistisch-kolonialer Vorstel-
lungen und schuf dementsprechend eher Distanz als Nihe. In den 1950er- und
1960er-Jahren, also in der Hochphase der Dekolonisationsbewegung, lassen sich
dabei Spannungsverhiltnisse im missionarischen Kulturtransfer in die Schweiz
nachvollziehen: Die notwendigen Anpassungen an verinderte geopolitische
Verhiltnisse geriet mit der funktionalen Dimension der missionarischen Offent-
lichkeitsarbeit in Konflikt. Wihrend beispielsweise die rassistische Bezeichnung
fiir die afrikanische Figur gegen Ende der 1960er-Jahre vereinzelt durch den
Begriff «Afrikanerli» ersetzt wurde, blieben die Darstellungsweisen inhaltlich
persistent. Die «Propagandakommission» der Missionsgesellschaft Bethlehem
diskutierte zwar 1966, ob es «eigentlich anstossig sei», dass sich die Kinder
derart verkleideten, kam aber zum Schluss, «solange es noch Kolonialwaren
gibt», konne auch die missionarische Sammlung weiter durchgefiihrt werden.'®
Die Kontinuitét der Stereotypisierungen lag also vornehmlich in der intendierten
Wirkung missionarischer Fastnachtskampagnen begriindet: Um die Spenden-
bereitschaft der Katholikinnen und Katholiken zu aktivieren, die Faszination fiir



Bleuer, Miller: Verkérpern — verfestigen — verflechten

die Mission aufrechtzuerhalten und die katholisch-schweizerische Identitét zu
stirken, musste das <Andere> als Kontrastfolie in exotisierender Weise verkorpert
werden. Die unkritische, phéinotypische Reprisentation in der karnevalistischen
Situation legt somit die Begrenztheit einer simulierten Alteritatserfahrung und
damit auch der identititsstiftenden Momente offen. Die zeitweilige Ubernahme
der anderen <Identitdt> markierte letztlich gerade die Differenz zur eigenen
und stdrkte das hegemoniale Selbstverstindnis als weisses, schweizerisches,
katholisches Kind.

Verfestigen: das «Eigene» vor dem <Anderen»

Die katholische Kirche stand der Fastnacht als Zeit der Vergniigungsanlédsse und
ausgelassenen Feierlichkeiten skeptisch gegeniiber und versuchte, mit eigenen
Veranstaltungen und speziellen Siihneandachten dem ausgelassenen Treiben
entgegenzusteuern.'” So warnten auch die Missionen ihre junge Leserschaft vor
den siindhaften Auswiichsen der Fastnacht. Diese «gottgegebenen Freudentage»
wiirden von vielen Kindern fiir ein enthemmtes Verhalten zweckentfremdet, wobei
einige gerade durch die Anonymitit der Verkleidung zum Trugschluss verleitet
wiirden, dass nun Schwéchere gequélt und hemmungslos geflucht werden kénne.
Entsprechend bleibe nach den Fastnachtstagen oft nichts anderes iibrig als ein
leerer Geldbeutel und ein schlechtes Gewissen.?

Diesem unchristlichen Klamauk stellten die Missionen ihre eigene Notion von
Fastnacht gegeniiber. Indem das vergniigliche Kostiimieren zu der sinnhaften Kom-
ponente <Mission> in Bezug gesetzt werde, konne die Freude am Verkleiden und
Verstellen, das «lustig Sein», in einen Akt der Wohltitigkeit transformiert werden,
der nicht nur linger anhaltende Befriedigung, sondern auch jenseitige Erlosung
im Himmel verspreche. So fand sich bis Mitte der 1960er-Jahre stets der Aufruf,
am entsprechenden Sammeltag zuerst «gute Meinung» beim Pfarrer zu machen,
sprich, das nachfolgende Werk Gott zu opfern. Auch der Akt des Spendensammelns
selbst wurde als aufopfernde Handlung beschrieben. Die «kleinen Missionshelfer
und -helferinnen» miissten «de néo6tig Schneid und Muet» aufbringen, um ihre
Unsicherheiten zu iiberwinden, die Anfeindungen anderer Kinder zu ertragen und
den Widrigkeiten des Wetters zu trotzen. Gerade dieser «opferfrohe Einsatz» zeige
die wahre Gottesliebe und Hingabe und stelle damit die allerwichtigste Missions-
gabe dar.*! Die missionarische Fastnachtsaktion verlangte somit von den Kindern
in zeitlicher, religioser wie auch gesellschaftlicher Hinsicht einen Verzicht und
versprach im Gegenzug eine dies- und jenseitige Belohnung.

In den inhaltlich beinahe identischen Erfahrungsberichten in den «Missionsblatt-
chen» wurde vor allem darauf hingewiesen, wie die fastniachtliche Wohltétigkeit

101



102

Die Schweiz — eine Kulturtransfergeschichte traverse 2019/1

einen personlichen Gewinn in Form von Freude, Charakterbildung und religiosem
Wachsen beinhalte. Gleichzeitig zeugen die Erzéahlungen aber auch davon, dass
sich der Fastnachtsbrauch nur bedingt durch die Mission disziplinieren liess: Die
Kinder berichteten haufig davon, dass sie auf ihrem Sammelgang Siissigkeiten
erhalten hétten und somit nebst einem gut gefiillten «Késseli» fiir die Mission
auch allerlei Naschwerk nach Hause tragen konnten.?> Diese Beschreibungen
konterkarierten die missionarische Reprisentation einer rein altruistisch moti-
vierten Spendensammlung. Sie zeigen aber auch, wie geschickt die Missionen
bestehende Briuche fiir ihre eigenen Zwecke instrumentalisierten — der Fastnachts-
brauch, Siissspeisen zusammenzutragen, war innerhalb des katholischen Milieus
verbreitet und etabliert und wurde von den Missionen als externer (eigentlich
widerspriichlicher) Anreiz mit ihren Zielsetzungen kombiniert. Anstatt ein neues
Ritual zu erfinden, griffen sie auf etablierte Strukturen zuriick und stellten diese
in einen missionarischen Deutungszusammenhang.

Die kostiimierten Kinder, die von Haus zu Haus zogen, trugen nicht nur zu einer
Verbreitung und Diffusion missionarischer Inhalte bei, sondern sollten auch eine
generationeniibergreifende gesellschaftliche Disziplinierung bewirken. In den
Versen und Liedern wurden die Schweizer Privilegien den Missstinden in an-
deren Erdteilen gegeniibergestellt, wodurch Mitgefiihl und schlechtes Gewissen
ausgelost werden konnten. Dariiber hinaus appellierten die Verse und Lieder an
die charakterlichen Eigenschaften der Spendenden, welche nicht nur «Schwitzer
send, nei Chrischte no dezue» . Sie hoben die Wohltitigkeit, das Verstiandnis und
die Empathie der Spendenden und deren globales Verantwortungsbewusstsein
hervor und stérkten dadurch die entsprechende Selbstwahrnehmung der Schwei-
zer Glaubigen. Zudem fand sich auch in Bezug auf die Spendenden das Narrativ
einer himmlischen Vergiitung der geleisteten Dienste und dadurch eine Schirfung
des katholischen Profils. Der zu missionierende <Andere> erschien in den Versen
und Liedern in der Rolle des dies- und jenseitigen Fiirsprechers, der durch die
Wohltitigkeit der Katholikinnen und Katholiken gerettet wurde, deshalb fiir sie
beten und diesen Akt der Nichstenliebe spiter im Himmel bekannt geben wiirde.
Schliesslich sah der Spendengang der Kinder und Jugendlichen explizit den
Besuch bei kranken oder einsamen Menschen vor, denen mittels der Verse und
Lieder eine Freude bereitet werden sollte. In zahlreichen Erlebnisberichten
wurde diesbeziiglich von geriihrten Zuhdrenden in Spitilern, Altersheimen oder
abgelegenen Weilern berichtet.” In diesem Kontext stand weniger die finanzielle
Entlohnung im Zentrum als vielmehr die wohltitige Wirkung fiir Unterprivile-
gierte in der Schweiz.

Die innere Funktion der missionarischen Fastnachtsaktion erschopfte sich
folglich nicht darin, die Kinder vor den Auswiichsen einer enthemmten Gesell-
schaft wihrend der Fasnachtstage zu schiitzen, sondern beinhaltete auch explizit



Bleuer, Miller: Verkdrpern - verfestigen — verflechten

disziplinarische und vergesellschaftende Elemente. Die innere Kohidsion des
katholischen Milieus und damit das Verstindnis des <Eigenen> wurde so vor der
Folie des <Anderen> verfestigt.

Verflechten: das Globale im Lokalen

Das missionsspezifische Verstindnis grenziiberschreitender Beziehungen und
die Interpretationsraster zur Deutung globaler Verhéltnisse waren sowohl durch
Kontinuititen wie auch durch Briiche geprégt. In den 1950er-Jahren verband die
missionarische Fastnachtsaktion die Schweizer Katholikinnen und Katholiken
vor allem {iber die religiose Dimension mit geografisch weit entfernten Erdtei-
len. So wurde den Schweizer Kindern in den Versen und Liedern die Rettung
aussereuropdischer Kinder aus dem «Heidentum» als hauptsédchliches Argument
fiir die Spendensammlung prisentiert. Das <Andere> konnte nur durch die Taufe
von seinem Schicksal erlost und von ewiger Verdammnis befreit werden. Da-
bei wurde die Anzahl «erretteter Heidenkinder» zur eigentlichen Wihrung des
Spendensammelns: Der Ertrag der jeweiligen Fastnachtsaktion wurde durch
die missionarisch errechneten Kosten von 25 Franken fiir den «Loskauf» eines
«Heidenkindes» geteilt, womit die genaue Anzahl der nun «erlésbaren» Kinder
ermittelt wurde.?® Dies besass eine lange Tradition, welche auf den Freikauf von
Sklavenkindern durch die Missionare im 19. Jahrhundert zuriickging.?® Aufgrund
der Popularitit dieser Denkfigur blieben die symbolischen 25 Franken und die
metaphorische Handlungsbezeichnung des «Loskaufs» aussereuropiischer Kin-
der bis in die 1960er-Jahre bestehen. Indem die Schweizer Kinder teils konkrete
Namensvorschlige fiir die Neugetauften mitlieferten, konnte zudem eine direkte
Beziehung zu ihnen suggeriert und ein paternalistisches Verhiltnis Schweiz —
Ubersee auf personaler Ebene verankert werden.?’

Im Verlauf der 1960er-Jahre differenzierten sich die prisentierten Anreize und Be-
weggriinde zur Sammelaktion sowie die Verwendungszwecke der Spendengelder
langsam aus. Auch wenn die «Rettung der Heidenkinder» weiterhin dominierte,
summierten und verdichteten sich die Darstellungen, welche die materielle
Not und den Hunger in den Missionsldndern betonten. Den Schweizer Kindern
wurde erklirt, dass es immer noch viele Lénder gebe, «die erst anfangen, sich zu
entwickeln», und dass ihnen dabei geholfen werden miisse, denn «von sich aus
konnen sie das nicht».?® Durch die Fastnachtsaktion hitten die Missionare in den
aussereuropdischen Gebieten die Moglichkeit, den Menschen in gesellschaftlicher,
wirtschaftlicher und gesundheitlicher Hinsicht zu helfen. Damit war die Beziehung
zwischen der katholischen Schweiz und den Menschen anderer Erdteile nicht mehr
primér durch die religiose Bekehrungskomponente strukturiert, sondern basierte

103



104

Die Schweiz - eine Kulturtransfergeschichte traverse 2019/1

verstérkt auf weltlichen Aspekten und zielte auf eine Verringerung 6konomischer
und sozialer Disparititen im Weltmassstab ab. Diese Verschiebungen kénnen
als Reaktion auf die neue Konkurrenzsituation verstanden werden, welche den
katholischen Missionen durch das Aufkommen von Entwicklungshilfeorgani-
sationen auf dem schweizerischen Spendenmarkt begegnete. Zugleich sind sie
Ausdruck dafiir, dass auch fiir die Missionen das Konzept der <Entwicklung>
zunchmend an Bedeutung gewann. Dieses sich im Zuge der Dekolonisation zu
einem zentralen Deutungsmuster wandelnde Verstindnis der globalen Ordnung
fand auch Eingang in die missionarische Bedeutungskonstruktion.

Trotz dieser inhaltlichen Verschiebungen blieb die Darstellung der Bediirftigkeit
des aussereuropdischen <Anderen> und seiner Abhingigkeit von der Hilfe aus
der Schweiz bestehen. Damit zementierten die Missionen auch weiterhin das
hegemoniale Verstindnis von schweizerischen Gebenden und aussereuropii-
schen Empfangenden. Dieses hierarchische Verhiltnis wurde im Rahmen der
Fastnachtsaktion durch das Aufeinandertreffen der als das <Andere> verkleideten
Kinder und der schweizerischen Erwachsenen mehrdimensional wiederholt und
zugespitzt.

Die einsetzende Transformation missionarischer Deutungsangebote spiegelt sich
exemplarisch in der allmdhlichen Verabschiedung von der eingangs erwihnten
rassistischen Sammeldose als traditionellem Bestandteil der Fastnachtsak-
tion: Wihrend die schwarze, nickende Figur bis Mitte der 1960er-Jahre noch
konkurrenzlos verwendet wurde, versuchten die Missionen gegen Ende des
Jahrzehnts Alternativen zu etablieren. In den Missionszeitschriften fanden sich
etwa umfangreiche Anleitungen zum Basteln einer afrikanischen Trommel, eines
Wasserkrugs oder eines Totempfahls, welche fortan als «Missionskisseli» bei
der Spendenaktion verwendet werden sollten.” Dariiber hinaus wurde ab 1964
der offizielle Missionsglobus vertrieben. Die Werbung fiir die Sammelbiichse
widerspiegelt das sich verdndernde Verstindnis globaler Beziehungen: «Durch
Einwurf einer Miinze dreht sich die kleine Weltkugel und lédsst ferne Lander an
deinem Auge voriiberziehen. Der Missionsglobus mochte dich téglich daran er-
innern, dass du nicht allein bist auf dieser Welt, sondern noch viele unbekannte
Briider und Schwestern hast. Du hilfst ihnen durch die Gabe, die du einwirfst.
Dadurch gerit die Welt in Bewegung und wendet sich zum Bessern. Soll dich
das nicht freuen?»*

Trotz dieser zunehmenden Bemiihungen der Missionen, das Verhiltnis der Schweiz
zur Welt in andere Deutungszusammenhiénge zu stellen, erwiesen sich die eta-
blierten Strukturen im katholischen Milieu als langlebig. Wie auf den publizierten
Fotografien der kostiimierten Kinder ersichtlich, vermochten die alternativen
Spendenkassen die traditionelle Figur zumindest bis 1970 nicht zu ersetzen. Dies
verweist auf die Diskrepanz zwischen der Produktions- und der Rezeptionsseite:



Bleuer, Miller: Verkorpern - verfestigen - verflechten

Wiihrend die Missionen diskursiv die bereitgestellten Interpretationsraster modi-
fizierten, blieben die kolonialen Reprisentationen des <Anderen> in der Umset-
zung des Fastnachtsrituals auf visueller und performativer Ebene bestehen. Die
ausgeprigten Milieustrukturen wirkten somit zwar als Transmissionsriemen zur
Diffusion missionarischer Inhalte, gleichzeitig hemmten diese charakteristischen
Architekturen und Mechanismen der katholischen Kommunikationsgemeinschaft
aber auch die durch die Missionen initiierten Transformationen des interdepen-
denten Verstindnisses vom <Eigenen> und <Anderen>.

Die Instrumentalisierung des <Anderen> in der schweizerischen Fastnachtskultur
ist nur eines von zahllosen Beispielen, welches die Vorstellung von Mission als
einseitigem Transfer von der Schweiz nach Ubersee aufbricht. Es vermag auf-
zuzeigen, wie Missionen nicht nur Inhalte iiber andere Erdteile in die Schweiz
transferierten, sondern als interessengeleitete Ubersetzer an der Aushandlung
und Transformation von Bedeutung mitwirkten. Dariiber hinaus werden die
Logiken der Rezeption deutlich, da die missionarischen Inhalte nicht einfach in
die katholische Gemeinschaft diffundierten, sondern spezifischen Aneignungs-
kontexten unterlagen. Vor allem zeigt das Beispiel aber, dass sich Bedeutungs-
zusammenhinge, Weltanschauungen sowie Fremd- und Selbstverstandnisse der
katholischen Kommunikationsgemeinschaft insbesondere auch im Kontakt mit
aussereuropdischen Gesellschaften konstituierten. Mit dieser verflechtungs-
geschichtlichen Perspektive offenbart sich die katholische Schweiz als Produkt
globaler Austauschprozesse, deren historischer Wandel innerhalb einer <geteilten
Geschichte> verortet werden muss.*!

Aufgrund ihrer immensen Offentlichkeitsarbeit hatten Missionen schliesslich
eine gewaltige Deutungs- und Wirkungskraft und gestalteten damit weit iiber
das katholische Milieu hinaus das schweizerische Selbstverstandnis und kollek-
tive Gedéchtnis mit. Sie banden die Schweizerinnen und Schweizer mit ihren
Darstellungen und Reprisentationen in hegemoniale westliche Deutungsrahmen
und Diskurse ein, in denen Selbst- und Fremdbilder sowie globale Verhiltnisse
in kolonialen Kategorien gedacht wurden. Dabei zeigen die missionarischen
Riickwirkungen auf die Fastnachtskultur in den 1950er- und 1960er-Jahren
bereits die persistente — teilweise bis heute nachklingende — Wirkmaéchtigkeit
dieser generalisierenden Vorstellungen und Bilder. Entgegen dem Verstindnis
einer <helvetischen Insel> oder eines <Sonderfalles> war die Schweiz Teil einer
landeriibergreifenden Kolonialkultur, welche eine zentrale Rolle in der Aus-
gestaltung der imagined community Schweiz spielt(e).

105



106

Die Schweiz — eine Kulturtransfergeschichte traverse 2019/1

Résumé
Incarner — Consolider — Entrelacer. Résonance des contacts culturels
missionnaires en Suisse catholique dans les années 1950 et 1960

Loin d’apparaitre comme un ensemble homogene et hermétique, le milieu catho-
lique suisse se constitue constamment par des échanges transculturels. A travers
le mouvement missionnaire extraeuropéen, projet reposant sur des dons, et donc
sur un intense travail de relations publiques, les catholiques ont été reliés au
monde. L’exemple du carnaval montre comment les missions utilisent a leurs fins
les traditions caractéristiques de la communauté catholique en transcendant ces
rituels sur le plan culturel. Dans ce contexte, I’ <Autre> est incarné par des enfants
suisses déguisés, la foi et I’identité sont renforcées et les milieux catholiques sont
intriqués dans le monde. Aussi, les missions inscrivent-elles les Suissesses et
les Suisses dans des cadres de pensée et dans des discours occidentaux qui sont
hégémoniques et dans lesquels sont construits les images de soi et de 1’étranger
ainsi que les rapports globaux selon des catégories coloniales.

(Traduction: Matthieu Gillabert)

Anmerkungen

1 Das Konzept des Milieus wurde von Mario Rainer Lepsius im Kontext Deutschlands fiir
die Katholizismusforschung eingefiihrt. Er charakterisierte das katholische Sozialmilieu als
«hochst geschlossenes» System. Mario Rainer Lepsius, «Parteiensystem und Sozialstruktur.
Zum Problem der Demokratisierung der deutschen Gesellschaft», in Gerhard Albert Ritter
(Hg.), Die deutschen Parteien vor 1918, Koln 1973, 56-80. In der schweizerischen Katho-
lizismusforschung wird der Milieubegriff synonym zu den Termini der Sub- beziehungsweise
Sondergesellschaft verwendet. Vgl. unter anderem Urs Altermatt, Franziska Metzger, «Milieu,
Teilmilieus und Netzwerke. Das Beispiel des Schweizer Katholizismus», in Urs Altermatt
(Hg.), Katholische Denk- und Lebenswelten. Beitrédge zur Kultur- und Sozialgeschichte des
Schweizer Katholizismus im 20. Jahrhundert, Freiburg 2003, 15-38.

2 Der aus der Akustik stammende Begriff der Resonanz wird hier fiir die Analyse der Riick-
wirkungen missionarischer Botschaften in den Ausgangsgesellschaften verwendet. Vgl. dazu
Rebekka Habermas, Richard Holzl (Hg.), Mission global. Eine Verflechtungsgeschichte seit
dem 19, Jahrhundert, Koln 2014,

3 Vgl. unter anderem Gerald Faschingeder, «Missionsgeschichte als Beziehungsgeschichte»,
Historische Anthropologie 10 (2002), 1-30; Richard Holzl, «Aus der Zeit gefallen? Katho-
lische Mission zwischen Modernititsanspruch und Zivilisationskritik», in Christoph Bult-
mann, Jorg Riipke, Sabine Schmolinsky (Hg.), Religionen in Nachbarschaft, Miinster 2012,
143-164; Siegfried Weichlein, «Ultramontanismus im frithen 19. Jahrhundert», in Gisela
Fleckenstein, Joachim Schmiedl (Hg.), Ultramontanismus, Paderborn 2005, 93-110.

4 Urs Altermatt, Josef Widmer, «Das Schweizerische Missionswesen im Wandel», Neue Zeit-
schrift fiir Missionswissenschayt 43 (1987), 169-187, 270-290.

5 Urs Altermatt, Der Weg der Schweizer Katholiken ins Ghetto, Freiburg 1995.

6 Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne, Ziirich 1989.



Bleuer, Miller: Verkérpern — verfestigen — verflechten

10

11

12

13

14

15

16

17

18
19

Vgl. Mitchell Ash, «Von Vielschichtigkeiten und Verschrinkungen. Kulturen der Wissen-
schaft — Wissenschaften in der Kultur», Beitrige zur Wissensgeschichte 30 (2007), 91-105.
Zu «cultural broker» vgl. unter anderem Margaret Connell Szasz, Between Indians and White
Worlds. The Cultural Broker, Norman 2001.

Das Konzept der «imagined community» wurde in Bezug auf die Nation entwickelt und
betont den Konstruktionscharakter sozialer Zusammengehdrigkeit. Vgl. Benedict Anderson,
Imagined Communities. Reflections on the Origin and Spread of Nationalism, London 1991.
Fiir die Kommunikationsgemeinschaft als Instrumentarium zur Untersuchung von Mechanis-
men der Identititsbildung vgl. Franziska Metzger, «Konstruktionsmechanismen der katho-
lischen Kommunikationsgemeinschaft», Schweizerische Zeitschrift fiir Religions- und Kultur-
geschichte 99 (2005), 433-447.

Zur kulturgeschichtlichen Wende in der schweizerischen Katholizismusforschung vgl. unter
anderem Urs Altermatt, «Plddoyer fiir eine Kulturgeschichte des Katholizismus», in Karl-
Joseph Hummel (Hg.), Zeitgeschichtliche Katholizismusforschung, Paderborn 2004, 169-188;
Altermatt (wie Anm. 1); Franziska Metzger, «Die kulturgeschichtliche Wende in der zeit-
geschichtlichen Freiburger Katholizismusforschung», Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchen-
geschichte 96 (2002), 145-170.

Die aufwendigste Mobilisierung betrieb die Missionsgesellschaft Bethlehem mit ihren Pu-
blikationen Das kleine Bethlehem. Kindermonatsschrift der Missionsgesellschaft Bethlehem,
Immensee 1947-1962; Petit Bethléem. Bulletin de la Société des missions étrangéres de
Bethléem pour la jeunesse scolaire de Suisse romande, 1954—1968, und Jugend-Bethlehem.
Jugend-Missionszeitschrift der Missionsgesellschaft Bethlehem, 1963-1966. Aber auch
beispielsweise die Kapuziner riefen in ihrer Zeitschrift Jung-Afrika. Missionsschrift der
Schweizer Kapuziner fiir die Jugend, 1932—-1962, beziehungsweise Salaam. Missionsschrift
der Schweizer Kapuziner, 1963—1966, umfangreich zur Fastnachtsaktion auf. Die gemeinsame
Publikation erschien ab 1967 unter dem Titel JUMI. Jugend + Mission. Katholische Jugend-
missionszeitschrift beziehungsweise En mission: enfance missionaire. Bulletin édité pour la
Jjeunesse scolaire de Suisse romande, 1967-1988.

Die Variationen dusserer Merkmale konnen in dem in Abbildung 1 abgedruckten Gedicht
oder etwa in folgenden Versen nachvollzogen werden: «Missionsliedli nach der Melodie <Roti
Rosli ...>», Das kleine Bethlehem 28 (1954), 13; «Gedichte fiir die Fastnachtssammlung»,
Das kleine Bethlehem 34 (1960), 25 f.

Exemplarisch: Unbetitelte Fotografie, Das kleine Bethlehem 27 (1953), 63. Wie in vielen
anderen abgedruckten Fotografien ist hier nachvollziehbar, dass in den ersten Jahren der
Fastnachtssammlung die «Afrikanerli» die gleichen Kostiime trugen wie die «Chinesli» und
«Japanerli». Sie hoben sich rein durch die Schwirzung ihres Gesichts von den anderen Figu-
ren ab.

Fiir die Anweisungen des «Missionsonkels» in der Bestellliste fiir Kleider und Gedichte zur
Fastnachtssammlung siehe etwa Das kleine Bethlehem 35 (1961), 4: «P. S. betreffs Kopfbede-
ckung: Neger tragen Kruselhaar (Periicke). Chinesen und Japaner tragen Haartracht wie wir
(keine Periicke). Chinesen pflegen Hiite zu tragen und Japanerinnen Blumen im Haar. Japaner
sind weiss wie wir (nicht schminken). Der beiliegende Stift ist fiir die Augenbrauen.»

Fiir den vorgegebenen Erwartungshorizont durch die Mission vgl. etwa das Lied «Negerli
singen», Das kleine Bethlehem 27 (1953), 11. Fiir die Wiederholung dieses Narrativs in den
Erfahrungsberichten der Kinder exemplarisch «Nur der Hund knurrt die Negerlein an», Das
kleine Bethlehem 28 (1954), 4 f., oder auch «FEin grosser schwarzer Hund», Das kleine Bethle-
hem 34 (1960), 21 f.

Obschon in den Quellen der rassistische Terminus dominiert, wird im Rahmen dieses Arti-
kels — um eine weitere Perpetuierung des Begriffs zu vermeiden — die vereinzelt auftauchende
Bezeichnung «Afrikanerli» verwendet.

Sitzungsprotokoll der Propagandakommission, 3/1966, Archiv der SMB, Luzern, unsortiert.
Vgl. Altermatt (wie Anm. 6), 318.

107



108

Die Schweiz — eine Kulturtransfergeschichte traverse 2019/1

20

21

22

23
24

25

26

27
28
29
30
31

Zum Argument des siindhaften Verhaltens wihrend der Fastnachtstage vgl. unter anderem
«Bald ist Fasnacht», Das kleine Bethlehem 29 (1955), 2, oder «Die schlauen Fiichslein»,
Jugend-Bethlehem 37 (1963), 3.

Exemplarisch fiir die missionarische Deutung des Sammelns als Opfergang « Warum wir fiir
die Heidenkinder sammeln», Das kleine Bethlehem 32 (1958), 12, und fiir die Ubernahme
dieses Narrativs durch die Kinder der Erlebnisbericht «Fastnacht so edel wie noch nie», Das
kleine Bethlehem 28 (1954), 4.

Vgl. unter anderem «Winterstiirme an der Fastnacht 1949», Das kleine Bethlehem 26 (1951),
2; «Japaner, Chinesen und Neger durchwandern unser Dorf», Jugend-Bethlehem 36 (1965), 7;
«Wer beteiligt sich an der Fastnachtssammlung?», Jugend-Bethlehem 40 (1966), 11.

Clara Wettach, «Gedicht fiir die Fastnachtssammlung», Das kleine Bethlehem 30 (1956), 11.
Vgl. dazu die Erlebnisberichte «Unser Besuch im Krankenhaus», Das kleine Bethlehem 31
(1957), 20; «So erlebten wir die Fastnachtssammlung 1961», Das kleine Bethlehem 36 (1962),
22; sowie «Missionare und Missionarinnen», JUMI 2 (1968), 24.

Fiir das Dividieren des gesammelten Geldes durch den Beitrag eines «Heidenkinderloskaufs»
vgl. etwa «Helft uns helfen», Das kleine Bethlehem 29 (1955), 4-6.

So erklirte es der «Missionsonkel» der jugendlichen Leserschaft, vgl. «Im Plauderstiibchen
des Missionsonkels», Jugend-Bethlehem 37 (1963), 30.

Vgl. unter anderem «Schonste Fastnachtsfreuden», Das kleine Bethlehem 31 (1957), 22.

«Im Plauderstiibchen des Missionsonkels», Jugend-Bethlehem 37 (1963), 77 .

Fiir die Bastelanleitungen exemplarisch «Wir basteln ein Missionskésseli!», JUMI 3 (1969), 48.
«Du kannst die Welt in Bewegung bringen!», Jugend-Bethlehem 38 (1963), 23.
Paradigmatisch fiir die Perspektive der «geteilten Geschichte» Sebastian Conrad, Shalini Ran-
deria, «Geteilte Geschichten — Europa in einer postkolonialen Welt», in dies. (Hg.), Jenseits
des Eurozentrismus. Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften,
Frankfurt am Main 2002, 9—49.



	Verkörpern - verfestigen - verflechten : Resonanz missionarischer Kulturkontakte in der katholischen Schweiz der 1950er- und 1960er-Jahre

