
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 23 (2016)

Heft: 3: Zeiterfahrungen : Beschleunigung und plurale Temporalitäten =
Expériences du temps : accélération et temporalités plurielles

Artikel: Eigene und fremde Zeiten im 16. Jahrhundert

Autor: Hanss, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-650830

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-650830
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eigene und fremde Zeiten im 16. Jahrhundert'

Stefan Hanß

Beschleunigung und Frühe Neuzeit

Forschungen zum Themenfeld frühneuzeitlicher Zeitlichkeit werden nach wie

vor stark von Reinhart Kosellecks Thesen bestimmt. Endzeitannahmen und

zyklische Zeitvorstellungen der Reformation, in der sich die Airforia durch das

Walten Gottes im exemp/nm manifestiere, seien im Zuge des Absolutismus durch

politische Prognostik und mit der Französischen und der industriellen Révolu-
tion durch ein Beschleunigungsempfinden abgelöst worden, wodurch sich um
1800 ein lineares Verständnis von Geschichte als «Kollektivsingular» gebildet
habeKoselleck versteht Beschleunigung, «die Mnsere Moderne kennzeichnet»,
als Verzeitlichungsprozess der Geschichte. Die Sattelzeit um 1800 werde zu

«Mnserer Epochenschwelle», da mit ihr die «Ausbildung moderner Zeiterfah-

rung» einhergehe. Nicht historische Akteure, sondern <der Fortschritt) und <die

Beschleunigung) - als «eine spezifische Variante dieses Fortschritts» - treten
als Agens in Erscheinung: «Der Fortschritt [...] eine Zukunft»; «im Sog
der Beschleunigung entsteht eine Verzögerung, die die geschichtliche Zeit [...]
vorantreibt.» Insofern «die Zukunft dieses Fortschritts [...] durch die Beschleu-

nigung [gekennzeichnet wird], mit der sie auf nn.s zukommt», wird «die in sich

beschleunigte Zeit» zu «nnsere/r/ Geschichte».-'

Indem er «Fortschritt als die erste genuin geschichtliche Zeitkategorie» definiert
und «den technisch-industriellen Fortschritt» zur Vorbedingung des Beschleu-

nigungsempfindens macht, spricht Koselleck vorindustriellen Gesellschaften

eine/iir ibn entscheidende Qualität des Zeitempfindens ab. Damit gibt es eine

Zeit «vor unserer Epochenschwelle» und «die Geschichte selber» danach, so-
dass <die Geschichte) erst nach 1800 beginnt, weil Fortschritt und «geschieht-
liehe Beschleunigung» zur Bedingung von Geschichte selbst sowie zu deren

retrospektivem Massstab werden: «Denn nachdem die Beschleunigung als eine

spezifisch geschichtszeitliche Kategorie einmal zum Erfahrungsmuster gewor-
den ist, verwandelt sich im Rückblick die gesamte Geschichte in eine Zeitfolge
zunehmender Akzeleration.»"



Zeiterfahrungen traverse 2016/3

Diese Fortschrittsgeschichte fragt, wie «modern» Zeitaussagen historischer
Akteure waren. Entsprechend strotzt Kosellecks Zeitanalyse von «noch»- und

«erst»-Aussagen Es geht nicht um die vielschichtige Rekonstruktion frühneu-
zeitlichen Zeitwissens, sondern um dessen Klassifikation anhand anachronis-
tischer Massstäbe. Gradmesser dieser one-way /zisftny (Johannes Fabian) von
«Fortschritt, Entwicklung und Modernität ([...] Stagnation, Unterentwicklung,
Tradition)» ist die vermeintlich exakte Uhrzeit, die Koselleck in Japan «noc/z

im 19. Jahrhundert» vermisst. Wenn wir Fabians Kritik an der «Western clock
time» als «distancing device» ernstnehmen, liesse sich Kosellecks Aussage zur
Prognostik allerdings dahingehend umformulieren, dass seine Geschichte <der>

Zeit <die> Zeit produziert, aus der heraus und in die hinein sie sich entwirft.''
Wenn Flistoriker die Frühe Neuzeit als Vorgeschichte dieser technologisch-zeit-
theoretischen Fortschrittsgeschichte thematisierten und vor allem die von Mis-
sionaren in die Welt getragenen Uhren als Siegeszug europäischen Fortschritts
in Form präziser(er) Zeitmessung deuteten, ist Fabians Kritik auch hier anwend-
bar.' Solche Forschungen sagen gleich jenen Kosellecks häufig mehr über die

Zeitvorstellungen der Autoren als über jene frühneuzeitlicher Akteure aus." Ich
untersuche daher Zeitwissen und Kulturkontakte im Kontext weltweit agierender
Missionare im 16. Jahrhundert, um anhand dieser für hierarchisierende Logiken
des geschichtlichen Schreibens über Zeit zu sensibilisieren. Inwiefern konstruierten

Akteure durch das Schreiben über Zeit Fremdheit und kulturelle Hierarchien?
Welche Bedeutung kam hierbei Phänomenen der Be- und Entschleunigung zu?®

Fremde Zeiten und Missionare

Der in Yucatan tätige Inquisitor und Franziskaner Diego de Landa behandelte in
seiner Re/acidn (1566) ausführlich das Maya-Kalendersystem. Es unterschied

zwischen dem rituellen fzoi&'in mit 260 Tagen (13 x 20 Tage) und dem astrolo-

gischen /zaè' mit 365 Tagen (18 x 20 + 5 Tage). Zusätzlich ergab sich die lange

Zählung (è'aÂYzzn) aus dem Zusammentreffen beider Kalender alle 52 Jahre.'®

Landa beschrieb die Kalender anhand derer Glyphen und Festakte, die er in Bezug

zum Julianischen Kalender setzte. Der Missionar legte fremde Zeitrechnungen
in einer vergleichenden Methode dar, die kulturelle Entitäten konstituierte, In-
digene objektivierte und Dichotomien homogenisierte: «Die /ndios» besässen

«Schriftzeichen», «wofür wir die Sonntagsbuchstaben benutzen», «sie haben ein

so vollkommenes Jahr wie das zznsere», und «der erste Tag des Jahres war bei

diesen Mensc/zen immer der sechzehnte Tag z/nseres Monats Juli und der erste

Tag i/zres Monats Pop». Er räsonierte auch über die sozialen Bedeutungen von
Zeitwissen: «[W]ie wir z/ns nach zznserezn Kalender richten», so «machten sie



Hanß: Eigene und fremde Zeiten im 16. Jahrhundert

e/ne Ar/ vo« Kalender, nach dem sie sich sowohl bei /7/ren Festen als auch bei
z'Aren Berechnungen, im Handel und bei den Geschäften richteten»."
Landas komparatistisches Schreiben über fremde Zeiten konstituierte Indigene
als <die Anderem und setzte die eigene Zeit als Norm, da er kalendarische Dif-
ferenzen mit den «Schwierigkeiten» begründete, die Indigene angeblich «beim
Zählen der zu den Monaten insgesamt gehörenden Tage hatten». Varianz wird
hier zur heilsgeschichtlichen Devianz, denn «der Teufel, der sie hierin wie bei
den übrigen Dingen täuschte», wird als Akteur eingeführt, der fremde Zeiten als

Betrug innerhalb des göttlichen Heilsplans entwarf, «um sich selbst zu ehren».

Priester seien somit Zeitexperten, die «dem Volk die Antworten des Teufels [... ]

überbringen».
Dies legitimierte die Zerstörung indigener Kalender durch Missionare und

diente Landa zugleich als Rechtfertigung, «dass ich i/zren Kalender darstellen
und dabei über /Are Fastenbräuche und Zeremonien [...] sowie über andere

Dinge sprechen werde»: «[W]ie es meiner Absicht entspricht, sollen all diese

Dinge [...], die hier behandelt werden, nur als Anlass dienen, um Gottes Güte

zu preisen, der in unseren Zeiten so viel gelitten und aus Gnade bei so vielem
Abhilfe geschaffen hat, damit wir es aus christlicher Liebe erkennen und zu

ihm bitten, dass seine Güte erhalten bleibe [...], so dass es i/men [...] nicht
an Hilfe fehlt oder diese Menschen das begonnene Werk nicht aufgeben, da-

rum wieder in i/ire Übel und Irrtümer verfallen [...], indem die Teufel in die

Heimstatt i/zrer Seele zurückkehren, aus der wir sie unter grossen Sorgen und

Mühen zu vertreiben suchten, als wir sie läuterten und von i/zren Lastern und
früheren schlechten Gewohnheiten reinigten.»"
Die Austreibung fremder, teuflischer, früherer Zeiten wird durch die Missio-

nierung im Heilsplan verzeitlicht. Die Konzeption und Narrativierung fremden
Zeitwissens als Ding (cosuj entsprach der ars a/zodemica und prägte auch die

Art, wie der Franziskanermissionar Bernardino de Sahagün und der Spanier
Cristobal de Molina im 16. Jahrhundert über Zeitkonzeptionen der Azteken und
Inka schrieben. Indem sie Zeit vergegenständlichten, objektivierten sie Fremdheit.

Als dämonische Täuschung war verdinglichtes Zeitwissen der Anderen ohne die

normierte Zeitkonzeption göttlichen Heils nicht beschreibbar. «[Ich] werde [...]
hier i/zren Kalender jedoch nur der Ordnung unseres Kalenders entsprechend und

zusammen mit ihm anführen», rechtfertigte sich Landa. Damit wird die Zeit des

Heils zur conditio sine gua non fremder Zeiten, die Missionare heilsteleologisch
klassifizierten." So beschrieb auch der in China wirkende Jesuit Matteo Ricci
Uhren «nach unserer Art» mit Stundenangabe «unterschiedlich von i/zrer», also

relational unter Betonung von Abweichungen."
Im Alltag waren beschriebene Zeitdichotomien freilich vielschichtiger. In
Ostasien begegneten Missionare anderen Zeitkonzeptionen, innerhalb deren 27



Zeiterfahrungen traverse 2016/3

sie sich schnell zum eigenen Vorteil zu bewegen versuchten. Akteure mit
verschiedenem Zeitwissen setzten dies ein, um Handlungsfelder zu besetzen

sowie um Ressourcen zu konkurrieren (etwa im Vorhersagen von Sonnen- und

Mondfinsternissen). Das ermöglichte Ricci 1601 schliesslich, Peking betreten

zu dürfen, weil chinesische Gelehrte hofften, Jesuiten könnten den Kalender
verbessern. Ricci erbat deshalb die Entsendung eines Astronomen aus Rom, und

seine Nachfolger nahmen hohe Positionen am Kaiserhof ein und beeinflussten
die Kalenderreform."
Vor Ort begegneten Missionare eigenen Entschleunigungen. Zum einen erforderte

der Spracherwerb enormen Zeitaufwand." Zum anderen basierten Kalender auf
weit vor Christi Geburt datierbaren Zyklen. Die Maya-Zählung führte ins Jahr

3114 vor Christus, weshalb Landa diese Rechnung ad in/zra'tam als heimtückisches

Teufelswerk verurteilte. Auch die Götter, die er als Zeitäquivalente der Sonn-

tagsbuchstaben verstand (èacaèes), seien vorsintflutlichen Ursprungs." In China
stiessen Jesuiten auf Quellen, die Geschehnisse beschrieben, die fast 800 Jahre

vor die biblische Flut zu datieren waren. Die Dimensionen dieser Infragestellung
tradierten Zeitwissens werden angesichts konfessionspolemischer Debatten um
Bibelexegese und Chronologie ersichtlich."
Auffällig ist, dass sich den Missionaren die Bedeutung von Uhren innerhalb

ebenjener Kontakte und Konkurrenzen um Zeitwissen erschloss. Zeitmesser
sollten beanspruchte Hegemonien durchsetzen und die Teleologie des Heilsplans

beschleunigen helfen. Spanier errichteten in Übersee Uhren und Glocken, um
Autorität zu symbolisieren und Zeitrhythmen zu normieren. Der Quechua-Chro-
nist Felipe Guaman Poma de Ayala hoffte auf eine Sonnenuhr und eine Glocke
in jeder peruanischen Stadt, um Arbeits- und Gebetsrhythmen zu strukturieren

(1615, Abb. 1)3° Uhren zierten das Wohnhaus von Hernân Cortés und die Casa
/Je /a AwzJ/encz'a in Mexiko (1530/33), was sie zu besonderen Artefakten der

Herrschaftsrepräsentation werden liess. Die Anbringung von Uhren in Darién

(Panama, 1521) sowie an der Kathedrale und der Aw/fi'enc/a in Panama (1540,
1542) finanzierte eigens Spaniens Monarchie.^' Doch vor allem Missionare
übermittelten Zeitanzeiger. Um 1600 brachten Jesuiten Uhren nach Ecuador
und China. Dort verschenkten sie Uhrenautomaten an Provinzgouverneure,
erhielten die Erlaubnis zur Errichtung von Gotteshäusern und reagierten erneut
mit Uhrengeschenken. Fortan zierten sie Gebäude, etwa in Zhaoqing. Für Ricci
war es weniger die präzise Zeitangabe als vielmehr die mechanische Auto-
matisierung der Uhr, die zu deren Verehrung beitrug. Missionaren dienten Uhren
als Symbole, welche die Betrachter von der Konversion überzeugen sollten,
weil mechanisierte Zeitpräzision mit dem vermeintlichen Schöpfungsplan kor-
relierte. Chinesische Schriftzeichen erläuterten daher auf der dem Gouverneur

28 von Nanchang geschenkten Uhr den Viertelstundentakt und die Sphären der



Hanß: Eigene und fremde Zeiten im 16. Jahrhundert

Abb. 1: Gwa/nan Romas ZeiZregZsfer.

(FeZZpe Gaaman Po/na ate AjaZa, FZ prZ-

mer naeva cordmca y Zme« gobierao,
Zig. v. /oZw V. Marra, RoZena Adorno,
MexZfo-SfaaZz 79S0 /76Z5/, S. 799)

Abb. 2: Japam'sc/ie tZZireaazZapft'ow

und GenreZmiova/Zow. (© 77ie Trustees

o/zZie ßri/ZsZi Maseam, 1906,7220,0.87,
KoryasaZ 7so<7a, Tb/ceZ no èans/io, Japan,
7760-7780)

Zeit Gottes. Und genau deshalb unternahmen Jesuiten enorme Anstrengungen,
dem Ming-Kaiser Uhren durch für Geschenkübergaben zuständige Eunuchen
überreichen zu dürfen, die sie in der Wartung der Zeitanzeiger unterrichteten.^
Jesuiten schenkten auch japanischen Daimios mechanische Uhren V Vier kon-
vertierte Latein-Schüler, die Alessandro Valignano nach Europa schickte, führten
nach ihrer Rückkehr in Nagasaki mitgebrachte Uhren vor (1590). Zudem priesen
sie den venezianischen 7orre de/Z'oro/ogZo und berichteten, wie Senatoren sie

als Zeichen der Wertschätzung dorthin geführt hätten. Die Reisenotizen der

Konvertiten dienten - in jesuitischer Überarbeitung - der Veröffentlichung eines

zum Spracherwerb intendierten Buchs (1590). In diesem schwärmte Michael

Chijiwa über die Rädergetriebe der Uhren, welche die Jesuiten «uns» gebracht
hätten. Seine Beschreibung einer Uhr aus Toledo, bei deren Anblick man wegen
des «unglaublichen Spektakels in Bewunderung verloren» sei, diente dann der

Erläuterung astronomischer Zeit an der Missionsschule. Sie sollte Japaner «zu-
tiefst beeindruckt zurücklassen und uns [...] von der aussergewöhnlichen Erfin-
dungsgabe der Europäer und der Schönheit und Pracht ihrer Dinge überzeugen»

Erfolgreich war daher auch die Bitte von Dominikanermönchen, der spanische 29



Zeiterfahrungen traverse 2016/3

Monarch möge zur Unterrichtung von Indigenen eine Uhr ins guatemaltekische
Teculatlan übersenden (1543).®

Wenn Missionare fremde Zeitanzeiger als technisch unterlegen beschrieben,®

urteilten sie also nicht über Grade des Fortschritts, sondern über heilstheo-

retisch normierte Relationen von Fremdheit. Fortschritt war nicht das Ziel
einer Geschichte, für deren Entwicklungsgrad Technik als Indikator fungierte,
sondern Technologie war ein Mittel zur Beschleunigung des Heilsplans, in-
sofern sie Übereinstimmung mit vermeintlich göttlich geschaffenen Rhythmen
gewährleisten sowie Konversionsüberzeugung und <gottkonformes> Handeln

generieren sollte. Daher ist es anachronistisch, missionarische Zeit-Schriften und

Uhrengeschenke als Expansions- und Fortschrittsgeschichte westlicher Zeitprä-
zision zu interpretieren. Da jesuitisches Schreiben gemeinschaftsstiftend war,"
sagen die Schriften mehr über Zeitvorstellungen der Missionare aus als zu jenen
derer, über die sie schrieben. Durch temporafe/ng practices (Johannes Fabian)
zelteten (Norbert Elias) sich Missionare im Schreiben über Zeitvorstellungen
räumlich-entfernter Menschen selbst, da sie Fremdheit als objektivierende und
hierarchisierende Kategorie innerhalb der Heilsgeschichte etablierten?®

Fallbeispiele, die solchen Erzählungen hierarchisierender Objektivierung
widersprechen, existieren allerdings zur Genüge. Statt einer Exportgeschichte
von Technik, Beschleunigung und Fortschritt als Modernisierung sind lokale

Nachfragen und adaptive Gebrauchsweisen missionarischer Uhren in Japan

zu betonen, wo mit Gewichten beschwerte Unruhen tradierte Zeiten - saisonal

variierende Stundenlängen - beibehielten. Ein Holzschnitt belegt beispielhaft,
wie solche Zeitpraktiken innovative Assoziationsräume klassisch-japanischer
Poesie schufen (Abb. 2): Ein Liebespaar justiert die Uhr neu, um sich mehr

gemeinsame Zeit zu verschaffen, während die Zeilen auf das Geläut der
berühmten Glocke des Mii-dera verweisen.® Zudem basiert die jesuitisch-
japanische Lobpreisung des venezianischen Uhrenturms auf zeitgenössischen

Venedig-Reiseführern, und (re)konvertierte Zen-Mönche adaptierten biblische
Zeitvorstellungen?® Auch ist die Wertschätzung gläserner Uhren in Japan
und China häufig weniger auf Zeitkonzeptionen als auf ihre Materialität und

Symbolkraft zurückzuführen?'

Entsprechend sind Reaktionen auf und Umgangsweisen mit missionarischem
Zeitwissen zu bedenken, so warnten zum Beispiel Chinesen vor jesuitischem
Technikkult." Missionare unterrichteten Eunuchen in der Wartung mechanischer

Uhren, doch diese eigneten sie sich als Experten imperialen Zeitwissens an, die

anhand von Wasseruhren Zeit ritualisiert in der Verbotenen Stadt verkündeten?®

Die chinesisch-jesuitische Kalenderreform (1629) kann statt als Siegeszug
missionarisch-westlicher Zeitpräzisierung somit ebenso als Aneignung und

30 (Aus-)Nutzung von Zeitwissen gedeutet werden, wenn der kaiserlich beauf-



Hanß: Eigene und fremde Zeiten im 16. Jahrhundert

tragte Gelehrte Xu Guangqi bewusst auf von Tycho Brahe entwickelte Instru-
mente zur Sternenbeobachtung zurückgriff.'* Zudem ist die Uhrenaufnahme

in Tradition existierender Zeitanzeiger als adaptive Rezeption zu verstehen:

Chinesische Kaiser hatten bereits Muslime als Astronomen beschäftigt, ihre
Werke übersetzen lassen und später Uhren gesammelt und Werkstätten gegrün-
det." Entsprechend ist auch nach geschlechterübergreifenden Zeitrhythmen in
Ming-Haushalten zu fragen.-'®

Weitere Gegengeschichten zur vermeintlichen Fortschrittsgeschichte von Zeit-

Präzision durch missionarische Uhren sind für Mittelamerika anzuführen, wo
angesichts präkolumbianischer Zeitgeräte die Erfolgsgeschichte neu verzeit-
behender Kolonisierung sehr zweifelhaft wird: Spanier und Indigene praktizierten
Zeit in Nutzung derselben Ressourcen, Sonnenuhren dienten meist dem internen
Gebrauch klerikaler Gemeinschaften, und die Uhrenproduktion vor Ort war

wegen Handwerkermangels erstaunlich gering." Gleichfalls tradierte das Popol
Vh/î Maya-Zeitwissen auch in der Kolonialzeit, während der etwa in Guatemala

und Peru indigene und gregorianische Kalender einander ergänzten.'® Es waren
also «Gruppen von Praktikern», «die Informationen über Techniken [und Zeiten]
austauschten»," was die Fraglosigkeit der Fortschrittsgeschichte beschleunigter

Zeitpräzisierung untergräbt.

Zeit und Fremdheit

Wenn Missionare über andere Zeiten schrieben und Historiker diese Texte heran-

zogen, fungierte die Weitem clock rime häufig als lineare «Distanzierungseinheit»,
welche die plurale Existenz von Eigenzeiten negierte. Damit wurden - in An-

wendung Fabians - drei Umstände verschwiegen. Erstens, dem'al o/coevalness:
Missionare verfassten Zeit-Schriften in einer gemeinsamen Zeit dialogisch vor
Ort, ohne dies in der Verschriftlichung <dem Anderen) zuzugestehen. Zweitens,

politics o/rime: Im Schreiben über andere Zeiten zelteten sich Missionare selbst,
indem sie Fremdheit als objektivierende und hierarchisierende Kategorie innerhalb
des Heilsplans konstruierten. Doch temps confn, perfw und vecn entsprechen
einander nicht. Drittens, temporal contingency o/expansion: Fortschrittsnarrative

unterschlagen die Fragwürdigkeit der Expansion von Zeiten.'"'

Beschleunigung war heils-, nicht fortschrittstheoretisch normiert, und gerade
deshalb etablierten Missionare - aber auch Historiker - darüber Fremdheit als

Distanzmarkierung.'" Bereits Fabian hat gezeigt, wie Anthropologen durch
Praktiken der Verzeitlichung Untersuchungsgegenstände konzipierten: Kulturen
wurden als <noch nicht) temporal distanziert und so als <fremd> beschreibbar,

was die Wissenschaftlichkeit des Textes narrativierte."' Angesichts von Unter- 31



Zeiterfahrungen traverse 2016/3

nehmungen, Zeit als heuristische und historische Kategorie zu problematisieren,
ist ebenso nach dem Schreiben über Zeit in der und als Geschichte zu fragen. Statt

Zeit essentialistisch und ahistorisch vorauszusetzen, sind historisch spezifisches
Zeitwissen und sozial zu situierende Zeitpraktiken zu untersuchen, mit denen

sich Akteure situierten - zeltete« (Elias)Die Frage, wie Anthropologen über

Zeit forschten und ihre Forschungsinteressen als Objekte konstituierten, ist des-

halb auch an geschichtswissenschaftliche Studien heranzutragen. Sie liegt nahe,

weil das Schreiben über Zeit die Objektivierung des disziplinären Forschungs-

gegenstands der Historikerzunft bedingt: die Thematisierung von Geschehenem

als Vergangenem. Damit vermag eine Untersuchung missionarischen Schreibens

über Zeitvorstellungen nichteuropäischer Menschen in der Frühen Neuzeit auch

für hierarchisierende Logiken historiografischen Schreibens über Zeitvorstel-

lungen vormoderner Menschen im 20. Jahrhundert zu sensibilisieren. Möglich
ist dieser <schiefe Vergleich) deshalb,"" weil es sich jeweils um Schreibpraktiken
handelte, in denen Akteure über Zeit Fremdheit hierarchisierten: ethnogra-
fisches und historiografisches Schreiben über Zeitvorstellungen von Akteuren
in räumlicher und zeitlicher Entfernung, in denen zwischen ffie/r rime und onr
ri'me unterschieden wird V"

Deshalb sind historische Kontexte des Schreibens über Zeit daraufhin zu unter-

suchen, wie sie der Beanspruchung kultureller Überlegenheit dien(t)en, um
spezifische Selbstbeschreibungen zu artikulieren, statt Zeit zu essentialisieren."®

Möglich war dies durch das rewn'ri'ng (Fabian) beziehungsweise die re/ignrari'on

(Ricœur) des Zeitlichen im Schreibakt, die Heils-, Beschleunigungs- und Fort-

schrittsteleologien entwarfen. Die Narrativierung be- und entschleunigter Zeiten
konstituierte Fremdheit als objektivierende Hierarchisierung."' Wenn Studien

seit geraumer Zeit das rfoi/ig /»'.story, die /moc/ncri'on und das ma&mg o/ ///'.story

als historisches Schreiben über Geschichte problematisieren, das die diskursive

Wirkmächtigkeit von Akteuren verhandelt und kulturelle Hierarchien etabliert,

so ist es an der Zeit, auch die Generierung, Repräsentation und Legitimation
des Wissens über Zeit(en) als Produkt historischer Praktiken zu kontextualisie-

ren - und so vielleicht den Implikationen traditioneller Narrative zu entgehen."®

Dies kann beispielsweise durch andere Modi des Erzählens"' oder durch die

Einbeziehung nicht kolonialer, nicht christlicher, nicht männlicher Akteure und

materiell-visueller Artefakte geschehend" Die po/ri/cs o/ri'me liegen also auch

darin, wie erzählte Zeiten als zeitlich spezifische Zuschreibungsakte historische

Wirkmächtigkeit zusprachen und soziale Relevanz erlangten. In der Narrativie-

rung von Zeit als soziokulturellem Zeiten in der Geschichte - also in konkreten
Situationen -, wurden Vorstellungen über Zeitlichkeit von Geschichte kommu-

niziert, die kulturelle Hierarchien begründeten. Es ist daher nötig, sich die Zeit
32 zu nehmen, über Zeiten nachzudenken.



Hanß: Eigene und fremde Zeiten im 16. Jahrhundert

Anmerkungen

1 Ich danke Reinhard Bernbeck, Matthew Champion, Renate Dürr, Fabian Fechner, Achim
Landwehr, Hans Medick, Jan Marco Sawilla, Tobias Winnerling sowie den Herausgeber-
und Beiträgerinnen für Denkanstösse und Kommentare.

2 Reinhart Koselleck, Vergangene Zukun/t. Zur Semantik gesckickr/icker Zeiten, Frankfurt a. M.
1989 (hier v. a. «Vergangene Zukunft der frühen Neuzeit» und «Historia Magistra Vitae. Über
die Auflösung des Topos im Horizont neuzeitlich bewegter Geschichte»); Ders., Zeitschichten.
Studien zur ffisforik, mit einem Beitrag von Hans-Georg Gadamer, Frankfurt a. M. 2003.

3 Koselleck, Vergangene Zukunft (wie Anm. 2), 19,24, 34,58,63; Koselleck, Zeitschichten

(wie Anm. 2), 157,160,163 f. (Kursivierungen hier und im Folgenden durch S. H.).
4 Koselleck, Zeitschichten (wie Anm. 2), 163,167, 169, 171,175,200.
5 Koselleck, Vergangene Zukunft (wie Anm. 2), 25,32 f.; Koselleck, Zeitschichten (wie

Anm. 2), 154 f., 160,164. Auch Lucian Hölscher, Die Entdeckung der Zukun/t, Frank-

furta.M. 1999,34.
6 Johannes Fabian, 7ïme and t/te Ot/ter. How Anthropo/ogy Makes Jts Oby'ect, New York 2002

[1983], 29,144; Eric R. Wolf, Europe and t/te Reop/e Wit/tout History, Berkeley 1982;

Koselleck, Zeitschichten (wie Anm. 2), 154 f., 199, 201,225-239; Koselleck, Vergangene
Zukunft (wie Anm. 2), 29,62.

7 Fabian (wie Anm. 6), 29. Vgl. z. B.: Joseph Needham, Science Civi/fra/ion m C/nraz,

Bd. 4/2, Cambridge 1965,508; H. Floris Cohen, The Scienfi/ic Revolution. A Historical
/nçuiry, Chicago 1994,470; Gerhard Dohm-van Rossum, History o/t/te Hour. Clocks and
Modern Temporal Orders, Chicago 1996, 84; Niall Ferguson, Civilization. T/te West and
t/te Rest, London 2011; Baichun Zhang, «The Transmission of the European Clock-Making
Technology into China in the 17"*—18"* Centuries», in Teun Koetsier, Marco Ceccarelli (Hg.),
Explorations in f/te Hisfo/y o/Mac/tines andMec/ianisms, Dordrecht 2012,564-577.

8 Bruno Latour, Wir sind nie modern gewesen. Versuclt einer symmetrischen Anthropologie,
Frankfurt a. M. 1998; Jan M. Sawilla, «<Geschichte>. Ein Produkt der deutschen Aufklärung?
Eine Kritik an Reinhart Kosellecks Begriff des <Kollektivsingulars der Geschichte>», Zeit-

schri/t/ur Historische Forschung 31 (2004), 381^128; Achim Landwehr, «Von der <Gleich-

zeitigkeit des Ungleichzeitigem», Historische Zeitschri/i 295 (2012), 1-34; Stefan Hanß,
«<Bin auff disse Welt gebohren wordern. Geburtsdatierungen in frühneuzeitlichen Selbstzeug-
nissen», in Achim Landwehr (Hg.), Frühe /Veue Zeiten. Zeifwissen zwischen

Re/ormation und Revolution, Bielefeld 2012,105-153.
9 Um die Reichweite des Arguments darzulegen, vergleiche ich verschiedene Missionsgebiete

und -orden, zu denen es zukünftig freilich weiterer, differenzierender Detailstudien bedarf.
10 Diego de Landa, Re/acidn de las cosas de Yucatan, Mexiko-Stadt 2003, 137-185; Prudence

M. Rice, Maya Calendar Origins. Monuments, Mythistory, and the Materialization o/Time,
Austin 2007.

11 Diego de Landa, Bericht aus Yucatan, hg. v. Carlos Rincön, Stuttgart 2007,100 f., 113-115.
12 Ebd.,78,102,108,110,112-114,159.
13 Ebd., 115 f.; Stephen Houston, Oswaldo Chinchilla Mazariegos, David Stuart (Hg.),

The Decipherment o/Ancient Maya Writing, Norman (OK) 2001,27 f.; Ross Hassig,
Time, History and ßeiie/in Aztec and Co/oniai Mexico, Austin 2001,142.

14 Landa, Relaciön (wie Anm. 10), 139,147 f.; Landa, Bericht (wie Anm. 11), 115; Justin

Stagl, A History o/Curiosity. The Theory o/Trave/ 7550-/800, Chur 1995; Almut Höfert,
Den Feind beschreiben. «Türkenge/ahr» und europäisches Wissen über das Osmanische
Reich 7450-/600, Frankfurt a. M. 2003; Laura Ibarra Garcia, «Der Zeitbegriff der alten

Mexikaner», Saecuium. /ahrbuchyür Universalgeschichte 62 (2012), 65-99; Sabine

MacCormack, «Time, Space, and Ritual Action. The Inka and Christian Calendars in Early
Colonial Peru», in Elizabeth H. Boone, Tom Cummins (Hg.), Hafive Traditions in the Rost-

conquest Wor/d, Washington 1998,295-343.



Zeiterfahrungen traverse 2016/3

15 M. Howard Rienstra (Hg.), Jesu//Letters/-om China, 75S3-I5S4, Minneapolis 1986,37.
16 Mary Laven, Mission /o China. Matteo Ricci and the Jesuit Encounter with the Ear/, London

2012,129-131; Sun Xiaochun, «On the Star Catalogue and Atlas of CAongzAen Lishu»,
in Catherine Jami, Peter Engelfriet, Gregory Blue (Hg.), Äatecrq/t and Intellectual Renewal
in Lette Ming CAZna. Phe Crosr-CwZ/nraZ Syn/Aesii o/Xu Guangqi (7562-7633), Leiden 2001,
311-321.

17 Rienstra (wie Anm. 15), 11 ; Ronnie Po-Chia Hsia, «Language Acquisition and Missionary
Strategies in China, 1580-1760», in Charlotte de Castelnau-L'Estoile et al. (Hg.), Missions

d'evangelisation et circulation des saviors, XV7"-XVP77' siècZe, Madrid 2011,211-229.
18 Juan M. Rodriguez Torres, Jaime G. Cervantes de Gortari, Fiempo y caZendario. f/na expli-

cacidn Aasica para Zos sistemas cronoldgicos de Zos pueAZos mesoamericanos, Guanajuato
2012,10; Landa, Relacion (wie Anm. 10), 139,184 f.; Rice (wie Anm. 10), 44,47 f.

19 Anthony Grafton, «The Chronology of the Hood», in Martin Mulsow, Jan Assmann (Hg.),
Sint/Zirf and Gedächtnis. Erinnern und Vergessen des 7/rsprungs, München 2006,75-77;
John W. Witek, «Chinese Chronology. A Source of Sino-European Widening Horizons
in the Eighteenth Century», in Actes du 777" Collogue international de Sinologie, Paris 1983,

223-252; Anthony Grafton, Joanna Weinberg, <7 77ave Always Tzjved the T/oZy 7ongue>.

7saac CasauAon, the Jews, and a Forgotten Chapter in Renaissance Scholarship, Nachwort

von Alastair Hamilton, Cambridge (MA) 2011,164-230.
20 MacCormack (wie Anm. 14), 333-335; Felipe Guaman Poma de Ayala, EZprinter nueva

coronica y Auen goAierno, hg. v. John V. Murra, Rolena Adorno, 3 Bände, Mexiko-Stadt
1980 [1615], 652, 664,853 f.; Edward P.Thompson, «Time, Work-Discipline and Industrial
Capitalism», Past and Present 38 (1967), 56-97.

21 Sevilla, Archivo General de Indias (AGI), Indiferente General, 1961, L.3, fol. 17 v f.; 1092,

N.45; AGI, Audiencia de Panama, 233, L.l, fol. 295 v f.; 235, L.7, fol. 120 r-121 v; 235,
L.8, fol. 8 r f.; AGI, Mapas y Pianos, 47; Hassig (wie Anm. 13), 146-148; Jay Kinsbruner,
Phe CoZoniaZ Spanish-American City. ZJrAan Lt/e in the Age o/Atlantic Capitalism, Austin
2005,52; MacCormack (wie Anm. 14), 333-337.

22 AGI, Audiencia de Quito, 211, L.3, fol. 162 v; 212, L.4, fol. 29 v f.; AGI, Audiencia de Fili-
pinas, 79, N.ll; Kinsbruner (wie Anm. 21), 142; Laven (wie Anm. 16), 39 f., 92-95,151 f.,
165 f., 173; Catherine Pagani, «Eastern Magni/zcence and European Ingenuity». CZocfcs

o/Irtte Imperial China, Ann Arbor 2001,26-57.
23 Franz Xaviers Briefe, in Jesuit Writings o/the Early Modern Period, 7540-7640, hg. u. über-

setzt v. John P. Donnelly, Indianapolis 2006,66.
24 Jacques Proust, Europe Through the Prism o/Japan. Sixteenth to Eighteenth Centuries,

Notre Dame (IN) 2002,99; Japanese PraveZZers in Sixteenth-Century Europe. A Dialogue
Concerning the Mission o/the Japanese Ambassadors to the Roman Curia (7590),
hg. v. Derek Massarella, übersetzt v. J. F. Moran, London 2012,232,266,341,343, 351;

Michael Cooper, The Japanese Mission to Europe, 75S2-7590. Phe Journey o/Four Samurai

Roys Through Portugal, Spain and Italy, Folkestone 2005.
25 AGI, Indiferente General, 1963, L.8, fol. 184 r f.
26 Luis Frois, Phe First European Description o/Japan, 75S5, hg. v. Richard K. Danford,

Robin D. Gill, Daniel T. Reff, New York 2014,117 f.: «In unseren Klöstern haben wir Uhren

aus Eisen; die Japaner haben nur Wasseruhren.»
27 Laven (wie Anm. 16), 13 f.; Renate Dürr, «Der <Neue Welt-Bott> als Markt der Informatio-

nen? Wissenstransfer als Moment jesuitischer Identitätsbildung», Zeifschrt/,/ur Historische
ForscÄimg 34 (2007), 441-466.

28 Fabian (wie Anm. 6), 2-35,146; Norbert Elias, ÜAer die Zeit, Frankfurt a. M. 1988,7-9;
Karl Schlögel, 7m Räume lesen wir die Zeit. ÜAer Zivilisationsgeschichte und Geopolitih,
München 2003.

29 Koryusai Isoda, Fohei no Aansho [Japan, 1760-1780], British Museum, 1906,1220,0.87;

Shingo Shimada, «Social Time and Modernity in Japan. An Exploration of Concepts and



Hanß: Eigene und fremde Zeiten im 16. Jahrhundert

a Cultural Comparison», Time and Society 4 (1995), 251-260; Reinhard Zöllner, «Zeit und

die Konstruktion der Moderne in Japan im 19. Jahrhundert», Historische Anthropologie 11

(2003), 47-71; Stefan Tanaka, Hew Times in Modern Japan, Princeton (NJ) 2004; Sebastian

Conrad, «Warum gehen in Japan die Uhren anders? Anmerkungen zum Konzept des kultu-
rellen Transfers», Rechtsgeschichte 8 (2006), 33-38; Takehiko Hashimoto, «The Adoption
and Adaptation of Mechanical Clocks in Japan», in Feza Günergun, Dhruv Raina (Hg.),
Science Between £*wo/?e am/ Asza. //ietorica/ Sfta/iee o« //ze 7ra«smzs.szozz, AJop/zozz azzd

Adaptation o/Know/edge, Dordrecht 2011,137-149; Robert Levine, Eine iandiarfe der Zeit.
Wie Kulturen mit Zeit umgehen, 16. Aufl., München 2011,225-243.

30 Massarella (wie Anm. 24), 343; Tobias Winnerling, «Nova Sub Sole? Verzeitlichung des Wissens

zwischen Europa und Ostasien», in Landwehr, Frühe Neue Zeiten (wie Anm. 8), 155-178.
31 Laven (wie Anm. 16), 154; Timon Screech, Obtaining /mages. Art, Production and Display

in Edo Japan, London 2012,311.
32 Laven (wie Anm. 15), 21.
33 Ebd., 178.

34 Xiaochun (wie Anm.16), 311 f.
35 Needham (wie Anm. 7), Bd. 3,49 f.; Ders., Wang Ling, Derek J. de Solla Price, Heavenly

Clockwork. Lite Great Astronomical Clocks o/Medieval Citina, Cambridge 1986; Pagani

(wie Anm. 22), 6-18,58-98.
36 Anne T. Gerritsen, «Women in the Life and Thought of Ch'en Ch'üeh. The Perspective

of the Seventeenth Century», in Harriet Zurndorfer (Hg.), C/tinese Women in tite imperial
Past. Hew Perspectives, Leiden 1999, 223-257.

37 Hassig (wie Anm. 13), 142,146,148.
38 Popol Vuh. T/te Mayan Book o/tite Dawn o/Lt/e, hg. v. Dennis Tedlock, New York 1996;

Rice (wie Anm. 10), 67-74; John M. Weeks, Frauke Sachse, Christian M. Prager, Maya
Daykeeping. Pitree Calendars_/r«m Digit/and Guatemala, Boulder (CO) 2009; Hassig
(wie Anm. 13), 149-152; Inga Clendinnen, Ambivalent Conquests. Maya and Spaniard
in Yucatan, 7577-7570, Cambridge 1987; Lars K. Pharo, T/te Ritual Practice o/7ïme.
P/tilosopity and Sociopolifics o/Mesoamerican Calendars, Leiden 2013; MacCormack
(wie Anm. 14); Dies., On fite Wings o/Ttme. Rome, t/te incas, Spain, and Peru,
Princeton (NJ) 2007.

39 Natalie Z. Davis, «Was ist an Geschichte universal?», //i.vforisc/te Anthropologie 15 (2007),
126-131, hier 129.

40 Fabian (wie Anm. 6), xl, 25-35,97-104,149; Henri Lefebvre, Zzzproduction de l'espace,
Paris 1974; Lynn Hunt, Measuring Time, Making Tiistory, Budapest 2008,47-92; Nancy
D. Munn, «The Cultural Anthropology of Time. A Critical Essay», Annual Review o/Anthro-
pology 21 (1992), 93-123, hier 111 zur gelebten Uhr-Zeit.

41 Fabian (wie Anm. 6), 17,26.
42 Fabian (wie Anm. 6); Ders., Time and the Work o/Ant/tropology. Critical Essays, 7977-7997,

Chur1991.
43 Landwehr, Frühe Neue Zeiten (wie Anm. 8); Elias (wie Anm. 28), 7-9.
44 Gadi Algazi, «Habitus, familia und forma vitae. Die Lebensweisen mittelalterlicher Gelehrter

in muslimischen, jüdischen und christlichen Gemeinden - vergleichend betrachtet», in Frank
Rexroth (Hg.), Beiträge zur Kulturgeschichte der Gelehrten im späten Mittelalter, Ostfildern
2010,196-198.

45 Fabian (wie Anm. 6), xl, 25-35,75, 104. Vgl. dazu: Hans Medick, «<Missionare im Ruder-
boot>? Ethnologische Erkenntnisweisen als Herausforderung an die Sozialgeschichte»,
Geschichte und Geseilschq/t 10 (1984), 295-319; Renato Rosaldo, «From the Door of His
Tent. The Fieldworker and the Inquisitor», in James Clifford, George E. Marcus (Hg.),
Writing Culture. The Poetics and Politics o/Ethnography, Berkeley 1986,77-97, sowie
die <Writing Culture Debatte>; Carlo Ginzburg, «The Inquisitor as Anthropologist», in
Ders. (Hg.), Clues, Myths and the 7/istorica! Method, Baltimore 1989,156-164.



Zeiterfahrungen traverse 2016/3

46 Fabian (wie Anm. 6), 89. Siehe z. B. Vanessa Ogle, The Global Transformation o/7ïme,
7S70-7950, Cambridge (MA) 2015.

47 Paul Ricœur, Temps et récif, 3 Bände, Paris 1983-1985; Fabian (wie Anm. 6), 74-87,97.
48 Robert Borofsky, Making ffisfory. Pukapukan and Anthropological Constructions o/Rhowl-

edge, Cambridge 1987; Michel-Rolph Trouillot, Silencing the Past. Power and the Production

o/History, Boston 1995; Gerald Sider, Gavin Smith (Hg.), Between History and Histories.
The Making o/Silences and Commemorations, Toronto 1997; Ulinka Rublack, «The Status

of Historical Knowledge», in Dies. (Hg.), A Concise Companion to History, Oxford 2011,

57-78; Mark Donnelly, Claire Norton, Doing History, London 2011; Grant Hardy, «Can an
Ancient Chinese Historian Contribute to Modern Western Theory? The Multiple Narratives

of Ssu-ma Chi'en», History and Theory 33 (1994), 20-38; Sanjay Subrahmanyam, «On World
Historians in the Sixteenth Century», Representations 91 (2005), 26-57; Hartmut Rosa,

Beschleunigung und Enf/remdung. Enfwur/einer kritischen Theorie spätmoderner Zeitlich-
keif, Berlin 2013.

49 Fabian (wie Anm. 6), 74-87,97, hat das ethnographic present als Objektivierungsmodus
anthropologischer Verzeitlichung entlarvt. Zu Erzählung und Geschichte siehe: Joan W. Scott,
«Storytelling», History and Theory 50 (2011), 203-209; Natalie Z. Davis, «Decentering His-

tory. Local Stories and Cultural Crossings in a Global World», History and Theory 50 (2011),
188-202; Carlo Ginzburg, Spurensicherung. Die Wissenschaft au/der Suche nach sich seihst,
4. Aufl., Berlin 2011; Sanjay Subrahmanyam, Prom the Tagus to the Ganges, Oxford 2005,
102-137; Reinhard Bernbeck, «<La Jalousie» und Archäologie. Plädoyer für subjektloses
Erzählen», isr/wograp/nscÄ-ArcMo/ogiscAe Zei?5c/ir(ß 51 (2010), 64-86.

50 Kosellecks «Kronzeugejnj» sind z. B. Aristoteles, Bodin, Churchill, Cicero, Colbert,
Diderot, Friedrich der Grosse, Goethe, Graciän, Guicciardini, Hardenberg, Hegel, Herder,
Hitler, Humboldt, Isidor von Sevilla, Kant, Leibniz, Machiavelli, Melanchthon, Mommsen,
Montaigne, Napoleon, Newton, Richelieu, Rousseau, Savigny, Schiller, Stalin, Tacitus,

Thukydides, Tocqueville, Trotzki, Vico und Wieland. Koselleck, Vergangene Zukunft
(wie Anm. 2), 21,25,28 f., 35,37, 39^17,53,58,65; Koselleck, Zeitschichten (wie Anm. 2),
164,167,213-216,219,239. Zur Kritik und zu anderen Akteuren siehe: Fabian (wie Anm. 6),
52; Hanß (wie Anm. 8); Jan Peters, <«... dahingeflossen ins Meer der Zeiten». Über früh-
modernes Zeitverständnis der Bauern», in Rudolf Vierhaus (Hg.), Frühe Neuzeit - Frühe
Moderne? Forschungen zur Ide/schichfigkeit von Übergangsprozessen, Göttingen 1992,

180-205; Anne Conrad, «Stifterinnen und Lehrerinnen. Der Anteil von Frauen am jesui-
tischen Bildungswesen», in Rainer Bemdt (Hg.), Petrus Canisius ST (7527-7597). Humanist
und Europäer, Berlin 2000,205-224; Elisheva Carlebach, Pa/aces o/Time. Jewish Calendar
and Culture in Early Modern Europe, Cambridge (MA) 2011; Claudia Ulbrich, Shulamit
und Margarete. Macht, Geschlecht und Religion in einer ländlichen Gesellschaft des 7S. Tahr-

hunderts, Köln 1999; Achim Landwehr, Gehurt der Gegenwart. Eine Geschichte derZeit
im 77. Jahrhundert, Frankfurt a. M. 2014,251-253; François Georgeon, Frédéric Hitzel (Hg.),
Les Ottomans et le temps, Leiden 2012; Otto Kurz, European Clocks and Watches in the Near
East, London 1975; Velcheru Narayana Rao, David D. Shulman, Sanjay Subrahmanyam,
Textures o/Time. Writing History in South India, 7600-7S00, Delhi 2001; Forum: Textures

of Time, History and Theory 46/3 (2007); Romila Thapar, The Past Be/ore 7/s. Historical
Traditions o/Early North India, Cambridge (MA) 2013; Giordano Nanni, The Colonisation

of Time. Ritual, Routine and Resistance in the British Empire, Manchester 2012. Zu Mate-

rialität, Visualität und Zeit: Matthew S. Champion, The Fullness o/7ïme. Temporalities

of the Fifteenth-Century Tow Countries, (im Druck); Stefan Hanß, «Timing the Self in Six-
teenth-Century Augsburg: Veit Konrad Schwarz (1541-61)», (im Druck).

36



Hanß: Eigene und fremde Zeiten im 16. Jahrhundert

Résumé

Le temps et les autres au 16* siècle

L'étude des écrits des missionnaires sur la représentation du temps chez les

peuples noneuropéens à l'époque moderne amène à prendre conscience de lo-
giques hiérarchisées que l'on rencontre aussi dans l'historiographie du 20* siècle

quand il est question de représentation du temps à l'époque moderne. Au lieu
de considérer le temps comme une donnée unique intangible, le présent article
examine le contexte de ces écrits sur le temps, pour déterminer dans quelle mesure

ils servaient (ou servent) la prétention à la supériorité culturelle en vue de définir
des représentations de soi spécifiques. Dans leurs écrits concernant d'autres tem-

poralités, les missionnaires manifestaient aussi leur appartenance à leur propre
temps, par le fait qu'ils classaient ce qui était étranger dans une catégorie pouvant
être objectivée et hiérarchisée dans le plan du salut divin. Quand les mission-
naires offraient des montres, ils mesuraient l'accélération de la proximité dans

l'économie du salut, et non celle du progrès théorique. Le progrès n'était pas le
but d'une histoire dont le degré de développement serait fondé sur la technique,
mais la technologie était plutôt un moyen d'accélérer le plan du salut. On ne peut
donc pas interpréter le don de ces montres comme l'exportation de la précision
de la mesure du temps. De ce fait, au lieu d'avaliser les récits historiographiques
mettant en jeu la perception du temps, il convient d'examiner les perceptions
temporelles multiples des acteurs historiques eux-mêmes.

(7radwcfion: Sarcdn'ne Picaud-Mo/îneraf)

37


	Eigene und fremde Zeiten im 16. Jahrhundert

