Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]

Band: 23 (2016)

Heft: 2: Transnationale Feminismen = Féminismes transnationaux

Artikel: Le personnel est politique : avant-garde féministe et mouvement des
femmes des années 1970

Autor: Kiani, Sarah

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-650826

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-650826
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le personnel est politique

Avant-garde féministe et mouvement des femmes des années 1970

Sarah Kiani

Le mouvement des femmes des années 1970 est un mouvement social trans-
national qui renouvelle profondément la pensée féministe ainsi que les discours
sur les rapports entre les sexes, le statut épistémologique et les représentations
du féminin. Ses pratiques militantes se distinguent de celles du féminisme
suffragiste et associatif, dit «de premiére vague», et démontrent clairement sa
filiation cognitive avec les mouvements protestataires et libertaires de la fin des
années 1960.! Si le nouveau mouvement des femmes des années 1970 a repré-
senté un objet d’étude historique — et continue de 1’étre — dans plusieurs pays
d’Europe de 1’Ouest et d’ Amérique du Nord, en particulier depuis les années
1980 et 1990, les effets produits par le mouvement lui-méme, notamment dans
le domaine culturel au sens large, restent peu abordés, comme 1’est de maniere
générale la question des effets des mouvements sociaux.? Concernant I’art fé-
ministe, qui nous intéresse ici, il faut interroger, d’un point de vue idéologique
notamment, la circulation des influences, non seulement entre les artistes, les
espaces géographiques et les espaces de pensées, mais aussi entre le militantisme
féministe hors du champ de 1’art ainsi qu’a ’intérieur de celui-ci. Il s’agit alors
de poser la question de la portée heuristique de penser I’art féministe comme
«conséquence» du féminisme des années 1970. Les auteures qui ont travaillé
sur I’art féministe de cette période le présente — souvent implicitement — comme
un sous-champ autonome. De plus, ses ramifications avec le mouvement
des femmes sont généralement pensées en termes de trajectoires militantes.?
L’art féministe des années 1970 n’a fait I’objet que d’un nombre restreint de
recherches, pour la plupart en histoire de 1’art, et n’est généralement compris
que comme une «mise en pratique» de la pensée féministe et non comme un
créateur de celle-ci.* En témoignent notamment les expressions allemande de
Kiinstlerische Frauenbewegung et anglophone de Feminist Art Movement, qui
postulent I’existence d’un mouvement autonome. Nous posons au contraire ici
I’hypothese que I’art féministe, «avant-gardiste», participe de la genése de cette
pensée féministe et s’intégre pleinement dans le mouvement des femmes des
années 1970, plut6t que d’étre une conséquence de celui-ci.

109



110

Féminismes transnationaux traverse 2016/2

Pouvant étre considéré comme le détonateur du renouveau de 1’art féministe,
le mouvement du sud californien transforme la pratique de la performance en
placant le corps féminin au cceur d’une esthétique contestataire du statut qui

" lui est habituellement dévolu. Comme 1’affirme Amelie Jones: «Les artistes

féministes actives au sud de la Californie dans les années 1970 tendaient a
étre profondément motivées par le désir de rendre actif le corps féminin soit
sous forme d’articulations positives de la créativité féminine, soit contre les
conceptions traditionnelles de la féminité américaine représentée comme do-
mestique, restreinte, introvertie, subordonnée aux autres, et ainsi, déconnectée
d’une potentielle autonomie publique, politique ou artistique» > Cette dimension
performative s’inscrit dans une tradition artistique sud-californienne plus large
des années 1960 et 1970 — qui voient émerger la performance comme pratique
artistique — et contribue a la renouveler.

Le mouvement s’exporte rapidement et prend une dimension transnationale qui
invite a déplacer le regard de 1’ Amérique du Nord seule. Les controverses sont
nombreuses au sein méme de ’espace occidental. Notamment, la critique du
postulat d’homogénéité des expériences féminines implicite au féminisme blanc
a un impact durable sur les conditions de productions artistiques. Cette remise
en cause de I’expérience féminine blanche comme universelle et représentative
de celle des femmes dans leur ensemble engendre des travaux novateurs et
réflexifs dans le champ de 1’art féministe, notamment par le mouvement des
artistes femmes noires. Dés la fin des années 1960 et le début des années 1970,
des femmes formées dans diverses écoles de beaux-arts réalisent des travaux aux
contenus féministes et impulsent la création de nouvelles formes artistiques qui
ont une influence durable dans le monde de 1’art, mais dont I’impact est souvent
sous-évalué. En 1976 déja, Lawrence Alloway affirme que 1’art féministe des
années 1970 posseéde toutes les caractéristiques intellectuelles et esthétiques d’une
«avant-garde», sans pourtant &tre qualifié comme telle par les théoriciennes et
les théoriciens de 1’art.

L’art féministe de ces années n’est pas limité a la production de travaux exposés
dans des galeries et des musées. Il est constitué également d’écrits critiques, de
pamphlets et d’associations souvent informelles d’artistes: il porte un regard neuf
sur les institutions qui diffusent, financent, voire produisent I’art. Les artistes se
questionnent sur la place occupée par les femmes dans la société et dans le mi-
lieu artistique et se positionnent contre 1’androcentrisme constitutif de la figure
mythifiée de ’artiste. Elles déconstruisent notamment 1’idée du «génie», dont
les caractéristiques sont pensées comme masculines. Les premiéres expositions
qui mettent le travail de femmes artistes a ’honneur — qu’elles se définissent ou
non comme féministes — sont mises sur pied dés le début des années 1970. Inves-
tissant I’espace public en 1969 déja, avec la création du groupe Women Artists



Kiani: Le personnel est politique

in Revolution (WAR), puis en 1971, du Ad Hoc Women Artist’s Committee, tous
deux issus du groupe mixte Art Worker’s Coalition, des femmes artistes organisent
des protestations ainsi que des discussions et des actions légales. Judy Chicago
et Miriam Schapiro fondent en 1971 la premicre exposition d’art féministe, le
Womanhouse, résultat du premier programme d’art contemporain féministe de
I’Institut d’art de Californie. Malgré le fait indéniable que ces artistes proposent
des travaux novateurs, non seulement d’un point de vue intellectuel mais éga-
lement formel, ce n’est qu’avec la rétrospective WACK! Art and the Feminist
Revolution!, qui se concentre sur I’art féministe des années 1965—-1980, que des
critiques d’art reconnaissent 1’importance de la contribution féministe a 1’art.
Elle s’est tenue entre 2007 et 2009 et fut diffusée dans différents musées d’art
contemporain d’envergure aux Etats-Unis.® En effet, comme le signale Jeremy
Strick, directeur de I’exposition, «les termes mémes de la pratique artistique
contemporaine sont, de plusieurs points de vue, rendus possibles par les travaux
fondateurs d’artistes féministes durant les années 1960 et 1970.»7 L’exposition
présente des ceuvres d’artistes nord-américaines, européennes, australiennes, mais
aussi asiatiques et latino-américaines. Plus récemment, Gabriele Schor monte
I’exposition Feministische Avantgarde. Kunst der 1970er-Jahre aus der Sammlung
Verbund, Wien, avec la volonté de réaffirmer le caractére avant-gardiste de 1’art
féministe de ces années.?

Cet article se propose d’analyser une sélection de ces travaux artistiques féministes.
Ils permettent de proposer une grille de lecture des continuités et des ruptures
entre les espaces cognitifs et militants féministes. Le champ artistique est un lieu
de perméabilité, mais il possede aussi ses logiques et ses débats propres. Dans
un premier temps, nous nous attacherons a présenter les continuités entre les es-
paces de pratiques militantes et artistiques féministes, notamment concernant les
questions du corps et de 1a sexualité. Dans un second temps, nous démontrerons
brievement, en présentant quelques controverses du champ artistique, que des
enjeux et des débats propres a 1’art et a 1a nature des médiums utilisés touchent
des questions féministes spécifiques. Les artistes développent une critique qui
concerne les conditions de production et de représentation des femmes dans le
milieu artistique. L’existence de débats caractéristiques et de positions contradic-
toires entre les artistes est a rattacher a I’ensemble de I’histoire des féminismes qui
ont toujours fonctionné et continuent de fonctionner selon des écoles de pensées
et sont traversés par diverses lectures qui se placent parfois en opposition. En ce
sens, le champ artistique féministe ne fait pas exception.

111



112

Féminismes transnationaux traverse 2016/2

Esthétisation de la critique féministe: le personnel est politique

Les groupes de conscience, instruments d’analyse de la condition féminine et
outil politique du mouvement des femmes des années 1970, sont décrits de la
maniere suivante par Frangoise Picq: «Chacune raconte ses expériences, ses
problemes, ses solutions. [...] Le simple fait de parler, d’étre écoutée et d’écou-
ter les autres permet de se sentir mieux, disent les participantes. Il se produit 1a,
sans technique particuliére, une sorte de psychothérapie féministe de groupe; on
apprend a s’accepter, a s’aimer, a se débarrasser des sentiments de culpabilité
ou d’impuissance. Les groupes de conscience permettent de sentir a partir de soi
ce qu’est ’oppression des femmes; ils développent les liens entre les femmes.»®
La pratique du «parler de soi», au-dela de son caractere libérateur, crée des
dénominateurs communs entre les femmes, dénominateurs qui transcendent les
situations personnelles. Les femmes découvrent qu’une partie importante de leur
vécu quotidien, qu’elles considéraient particulier, est en fait partagé par d’autres
femmes. Cette découverte produit le «je» comme sujet et instrument politique.
L’art féministe des années 1970 procede d’une maniere semblable en mettant le
«je» au centre des réflexions. Cet accent porté sur les autobiographies féminines
est transversal aux ceuvres que nous présenterons ici. Les artistes partent de leur
propre vécu de femmes, mettent leur corps en scéne pour explorer I’oppression et
les injonctions a la beauté et a la jeunesse, mais questionnent aussi la passivité et
le masochisme. En cela, leurs travaux dépassent largement une visée uniquement
autobiographique qui se suffirait a elle-méme, en ayant pour volonté de mettre en
lumiére une expérience d’oppression spécifique. Si le corps et 1a mise en scéne de
soi ne sont pas des pratiques limitées aux artistes féministes durant cette décen-
nie, celles-ci en font un usage extensif et un instrument de lutte direct, qui tend
spécifiquement a se centrer sur la sexualité. Dans ce sens, elles sont pionniéres
de cet usage du «je»: «[...] dans le cas de femmes artistes, a la performance
vient s’ajouter une charge sexuelle. Parce que 1’artiste femme performative agit
toujours sous le poids de son statut historique d’objet d’art», écrit Kathy Battista
au sujet de cet aspect.! Les premiers groupes d’artistes pratiquent également
le consciousness raising," habituellement rattaché aux groupes de conscience.
La centralité de la subjectivité féminine est donc un apport majeur des artistes
féministes, notamment en termes de choix formels. Si «toute représentation est
politique», comme le souligne Cornelia Butler,'? 1’art est politique par excellence.



Kiani: Le personnel est politique

«Body politics»

Les travaux des artistes féministes des années 1970 thématisent le corps des
femmes comme objet et sujet de désir, mais aussi comme lieu d’oppression en
raison de leur assignation aux travaux ménagers et reproductifs. Le corps et la
sexualité sont par excellence les themes féministes de cette période, investis par
les Mouvements de libération des femmes (MLF) / Women's Liberation Movement
(WLM) qui se forment au méme moment en Europe de 1’Ouest et en Amérique
du Nord. En particulier, la seconde vague féministe s’intéresse a 1’autodéter-
mination des femmes, a la réappropriation de leur corps, a I’émancipation du
pouvoir médical, des normes esthétiques et morales imposées aux femmes, ainsi
qu’a leur assignation aux tiches domestiques et reproductives. L’art féministe
a de spécifique le fait qu’il ne produit pas uniquement un discours sur le corps,
mais avec le corps, comme outil performatif par excellence. Penny Slinger, ar-
tiste britannique née en 1947 et dipldmée du Chelsea College of Art, réalise une
série de photographies et de collages qui mettent en scene des corps féminins
ainsi que les assignations et les limites auxquels ils sont soumis. Dans la série
Brides’s Cake, réalisée en 1973, ’artiste est le sujet de ses propres photographies.
Emprisonnée dans un giteau de mariage, qui maintient ses cuisses ouvertes et son
dos droit, la série présente la mariée comme restreinte dans ses possibilités de
mouvements. Sur la premieére image de la série, ’acces a son corps est empéché
par le gateau encore entier. Puis, sur la seconde, une tranche est coupée, livrant
la mariée. Elle est ainsi dépeinte comme possession du mari. Le mariage est
alors considéré comme la prise de possession masculine d’un corps de femme.
Ce travail participe ainsi largement a la critique du mariage, considéré comme
le garant du maintien de la domination patriarcale.

L’exploitation du corps des femmes est aussi 1’un des sujets phares de I’artiste
autrichienne Birgit Jiirgenssen, née en 1949 et qui travaille majoritairement dans
I’espace viennois. Elle produit dés le début des années 1970 des travaux qui se
construisent autour de cette exploitation, en particulier dans I’espace domestique.
Le corps est mis en scéne a travers des dessins et des photographies ot elle joue
souvent sur I’image de 1’enfermement, de la restriction, de I’hypersexualisation.
Elle participe aux discours et aux théories féministes qui critiquent 1’assignation
du féminin a la nature et a la maternité, en mettant ces thémes au centre de son
travail. Le corps féminin aliéné, privé de son autonomie, fait partie des meubles,
ancré dans ’espace domestique. Il est parfois représenté comme un animal en
cage, piégé. Les travaux de Jiirgenssen sont une critique de la naturalisation
du corps des femmes et des stéréotypes féminins qui en découlent. A travers
sa critique de la multiplication de la production industrielle destinée a 1’espace
domestique, Jiirgenssen questionne également le systéme de production capita-

113



114

Féminismes transnationaux traverse 2016/2

Fig. 1: Penny Slinger, «Bride and Groom — Ceremonial Cutting of the Cake», 1973.
(© Penny Slinger / Courtesy of Broadway 1602, New York | SAMMLUNG VERBUND, Wien)



Kiani: Le personnel est politique

Fig. 2: Birgit Jiirgenssen, «Hausfrau-
Kiichenschiirze», 1975. (© Estate
Birgit Jiirgenssen / Bildrecht Wien,
2016 /| SAMMLUNG VERBUND,
Wien)

Fig. 3: Birgit Jiirgenssen, «Nest», 1979. (© Estate Birgit Jiirgenssen / Bildrecht Wien,
2016 | SAMMLUNG VERBUND, Wien) 115



116

Féminismes transnationaux traverse 2016/2

i

Fig. 4: Birgit Jiirgenssen, « Bodenschrubben», 1975. (© Estate Birgit Jiirgenssen / Bildrecht
Wien, 2016 /| SAMMLUNG VERBUND, Wien)

liste.”* En ce sens, ses travaux rejoignent parfaitement les orientations cognitives
du nouveau mouvement des femmes des années 1970, en particulier celles des
groupes féministes marxistes.

Action politique

Les artistes circulent souvent entre des milieux artistiques et militants, et les
frontieres sont parfois floues. Les espaces artistiques sont eux-mémes des lieux
de militance et ouvrent des possibles pour penser la libération des femmes.
Etablir une distinction entre I’activisme a proprement parler et le travail créa-
tif des artistes n’est pas nécessairement pertinent, dans la mesure o, méme
lorsqu’un travail n’est pas défini explicitement comme militant par 1’artiste qui
I’a créé, il peut produire des effets semblables et se penser selon des critéres
identiques a ceux de 1’action proprement militante. La pratique de certaines
artistes féministes des années 1970 ne se distingue pas de celle du mouvement



Kiani: Le personnel est politique

Fig. 5: Birgit Jiirgenssen,
«Hausfrau», 1973. (© Estate K
Birgit Jiirgenssen / Bildrecht -
Wien, 2016 / SAMMLUNG
VERBUND, Wien)

des femmes: formellement, elle favorise 1’action directe, la confrontation. Elle
crée la rupture, tout comme «I’action spectaculaire» pratiquée par les militantes
et les militants de la Nouvelle Gauche dans les années 1960. La pratique de la
performance est intimement liée a celle de I’action politique. La féminité étant
considérée comme un acte construit et profondément performatif, ce médium
est réinvesti dans une optique politique. L’ utilisation de la vidéo, technologie
nouvelle, a également une place de choix dans ce processus: la vidéo sert a
enregistrer, critiquer et diffuser la performance, comme un objet d’art a part
entiére. Le corps-outil politique est utilisé pour créer le choc et favoriser la
réflexion. L' artiste autrichienne Valie Export, dans une performance de 1968,
invite des passants a toucher sa poitrine dans une boite en carton recouvrant son
torse,' établissant une comparaison entre 1’industrie du divertissement capita-
liste et I’exploitation du corps des femmes. L’artiste japonaise Yoko Ono, en
1965, s’expose immobile au milieu du Carnegie Hall de New York, en invitant
I’audience a venir découper ses vétements.> Enfin, I’artiste nord-américaine
Mierle Laderman Ukeles, dans sa performance Maintenance Art — Proposal for
an Exhibition, se proclame Maintenance Artist en 1969 et nettoie des galeries
d’art en guise de performance.

117



118

Féminismes transnationaux traverse 2016/2

Les artistes nord-américaines Leslie Labowitz et Susanne Lacey réalisent
la performance In Mourning and In Rage en 1977, action remarquable non
seulement en raison de la puissance visuelle et émotionnelle de 1’ceuvre, mais
aussi de sa préfiguration de 1’un des thémes majeurs de 1’activisme féministe
de la fin des années 1970: la violence sexiste. Ce travail dénonce une série de
fémicides perpétrés selon un rituel sordide: les jeunes femmes sont étranglées,
violées, torturées, puis abandonnées.'® Les artistes exécutent leur performance
le 13 décembre 1977, a I’annonce de la dixi¢éme victime. L’action de Labowitz
et Lacey propose une analyse féministe de la violence en révélant son caractere
systémique et misogyne, plutét que, comme le font les médias de 1’époque,
de présenter les meurtres comme facheux mais hasardeux en se concentrant
en priorité sur des aspects qui concernent la biographie des meurtriers et des
victimes.!” Un défilé de voitures et de motos de 60 femmes se rend au City Hall
de Los Angeles ol des représentants des médias les attendent. Dix actrices,
dont neuf femmes de grande taille, en vétements traditionnels de deuil du
19e siécle, s’installent sur les marches. Elles brandissent les mots: «In memory
of our sisters, women fight back.» Chacune des dix actrices énonce a son tour
une forme de violence spécifique a I’encontre des femmes, comme faisant
partie d’un «consentement social».'® La spécificité des violences & 1’égard des
femmes, sa dimension profondément sexiste et systémique et donc une vision
féministe de la violence est ainsi proposée par cette performance. Elle doit
étre lue en continuité avec 1’activisme féministe de la fin des années 1970,
qui s’intéresse en particulier a ce probléme et le théorise comme conséquence
du patriarcat. A la suite de ces mobilisations, de nouvelles structures contre la
violence faite aux femmes se mettent en place dans de nombreux pays a la fin
de la décennie, et des lieux de protection pour «femmes battues» s’ouvrent,
dans lesquelles plusieurs militantes du WLM s’engagent.

Controverses

Nous avons jusqu’ici souligné les continuités entre mouvement des femmes
des années 1970 et pratique artistique féministe. Cependant, 1’art féministe est
également traversé de débats qui lui sont propres. L’esthétisation de la pensée
féministe regroupe une série de questions spécifiques a 1’objectivation du corps
des femmes, au voyeurisme et, notamment avec les travaux de Laura Mulvey
sur le cinéma et le «male gaze»,"” une critique psycho-analytique d’un plaisir
visuel phallocentrique fondé sur la «castration» des femmes. Le mouvement des
artistes féministes noires, dénommé aux Etats-Unis Where We At (WWA), ou
encore le premier mouvement d’artistes féministes natives américaines posent,



Kiani: Le personnel est politique

Abb. 6: Leslie Labowitz, Suzanne Lacy, «In Mourning and In Rage» (Videostill), 1977-1978.
(© Suzanne Lacy and Leslie Labowitz | SAMMLUNG VERBUND, Wien)

comme au sein du reste du mouvement des années 1970, la question de 1’ho-
mogénéité de 1’expérience féminine. L’art féministe noir questionne également
la représentation des femmes racialisées dans 1’art. Fondé en 1971, le WWA se
revendique d’une filiation avec le mouvement noir plutt qu’avec le mouvement
féministe. L’artiste Faith Ringgold, membre fondatrice du WWA, cofonde le
Women’s Students and Artists for Black Art Liberation en 1970. L’une de ses
premicres actions de visibilisation consiste en une manifestation organisée a la
Biennale d’art contemporain de Venise cette méme année, exigeant que les ar-
tistes représentés a 1I’événement soient au moins pour moitié des femmes et des
noires. Les femmes artistes noires font valoir, tout comme le Black Feminism a
la méme époque, qu’elles sont victimes d’une double oppression, de genre et de
race. Dans le milieu artistique, cette double oppression participe a rendre leur
situation spécifiquement marginalisée. Lors de la création du WWA, les premieres
actions se concentrent sur les problémes que rencontrent les artistes noires pour
exposer leurs travaux, car «la plupart des galeristes doutaient de la légitimité de
femmes, et de femmes noires, a se revendiquer artistes, et qu’en conséquence les
femmes artistes noires étaient exposées a un double défi».

119



120

Féminismes transnationaux traverse 2016/2

Fig. 7: Nil Yalter, «La femme sans téte ou la danse du
ventre», 1974. (© Nil Yalter /| SAMMLUNG VERBUND,
Wien)

La question de l’intersectionnalité des rapports de domination est traitée par
I’artiste turque Nil Yalter, née en 1938, qui immigre a Paris en 1965. Membre
du collectif d’artistes féministes Fighting Women dés 1976, Nil Yalter est active
dans le mouvement protestataire francais des années 1960 et son art est impré-
gné de son travail politique. Dans sa réalisation vidéo de 1974, La femme sans
téte ou la danse du ventre, elle explore les contours des dominations croisées de
genre et de race. Une caméra fixe filme son ventre en gros plan, sur lequel elle
inscrit des passages du livre de René Lévy, Erotique et civilisation, qui traite
entre autres de la négation du plaisir des femmes. La performance est réalisée
sur un fond sonore trés dense. On distingue une musique orientale traditionnelle
et une voix de femme qui récite des passages du texte. Lorsque son ventre est
recouvert d’inscriptions, Yalter exécute une danse du ventre. Le geste renverse
une tradition anatolienne exhortant les imams a couvrir le ventre des femmes
«désobéissantes» de phrases a caractere religieux. Nil Yalter s’inscrit parfaite-
ment dans cette approche intersectionnelle des rapports de domination et dans
la continuité du féminisme de seconde vague.

Le dévoilement du corps et de la nudité des artistes — méme dans un but sub-
versif — est parfois vivement remis en question par des féministes. Hannah
Wilke, dont les travaux exposent fréquemment le corps dévétu correspondant



Kiani: Le personnel est politique

Fig. 8: Hannah Wilke, «Mar-
xism and Art: Beware of Fascist
Feminism», 1977. (© Hannah
Wilke Collection & Archive, Los
Angeles /| Marsie, Emanuelle,
Damon, and Andrew Scharlatt /
Bildrecht Wien, 2015 | SAMM-
LUNG VERBUND, Wien)

aux criteres de beauté imposés aux femmes, est la cible de vives critiques
de la part d’une partie du mouvement des femmes, notamment de 1’influente
critique d’art féministe Lucy R. Lippard, qui commente a son sujet, en 1976:
«[...] exposant son corps, elle parodie le réle qu’elle joue dans la vraie vie...
tant celui d’une femme magnifique que celui d’artiste, flirtant tout en étant
féministe, elle creuse un abime subtil entre 1’instrumentalisation du corps
des femmes par les hommes dans un but de stimulation sexuelle et cette
instrumentalisation par les femmes pour dénoncer ce but.»* Wilke produit une
série de réponses sous la forme de posters, arguant qu’un féminisme qui impose
aux femmes une maniere «correcte» de se comporter peut étre aussi problé-
matique que 1’objectivation que les féministes essaient de combattre.?? Elle
produit en particulier le poster Marxism and Art. Beware of Fascist Feminism
en 1977, sur lequel elle parodie une couverture de magazine. Wilke, vétue
d’une simple cravate, moque le féminisme «marxiste» en lui attribuant le qua-
lificatif de «fasciste». Elle adopte une pause masculine symbolisée par sa cra-
vate, pour illustrer ce qu’elle considére comme de 1’autoritarisme féministe.
Le poster dénonce comme «fasciste», non seulement une pensée féministe
qu’elle voit comme dogmatique, mais également une certaine vision du monde de
I’art.?

121



122

Féminismes transnationaux traverse 2016/2

Conclusion

Nous n’avons pu, dans le cadre de cette contribution, couvrir qu’une partie modeste
des débats entourant 1’art féministe des années 1970, tant ils sont foisonnants et
parfois spécifiques a des conditions sociales, politiques et économiques locales.
Toutefois, le mouvement artistique féministe de cette période est bien un mou-
vement global qui procéde de continuités entre des espaces géographiques diffé-
rents. L’activisme politique des années 1960 particulierement offre un contexte
idéologique qui, malgré des déclinaisons locales, rassemble activistes féministes
hors du champ artistique et en son sein. L’aspect politique et performatif des
travaux présentés confirme que le mouvement artistique féministe des années
1970 est a considérer comme partie intégrante du mouvement des femmes plutot
qu’uniquement comme conséquence de celui-ci et qu’il contribue a définir et a
élargir les débats qui le structurent. Le corps comme enjeu de réappropriation
par excellence, outil politique de premiere importance, traverse et confond les
mondes militants et artistiques. Les expériences politiques des artistes, elles-
mémes souvent actives au sein d’un autre groupe féministe, I’utilisation d’outils,
tels que le Consciousness Raising, appuient encore cette idée. La performance
est un moyen de parler de I’oppression des femmes qui brouille les frontieres
entre action politique directe telles que les actions spectaculaires militantes des
années 1960 et 1970 et action artistique.

Des débats sont pourtant propres au champ artistique féministe. Notamment,
la représentation du corps des femmes dans I’art, qui, bien que féministe, ne
ferait en définitive rien d’autre que de reproduire des normes décriées, est au
centre de nombreux débats dont nous avons esquissés quelques lignes. Le Cunt
Art ou le groupe Fight Censorship,* qui tentent de trouver un langage propre
pour parler de I’érotisme, débarrassé des codes d’une société androcentrée
mais aussi capitaliste, en représentant des sexes de femmes, mais aussi des
corps d’hommes nus, constituent & plus d’un titre d’autres pistes passionnantes
a explorer. Enfin, la situation socioéconomique des femmes artistes, mais
également les questions de représentation, en termes non seulement d’espaces
d’exposition mais aussi de représentation symbolique, traversent également le
champ artistique féministe. Il s’agit en effet de dépasser une reconnaissance
des prétendues spécificités des artistes femmes et de les faire entrer dans la
catégorie «référente» d’artiste.



Kiani: Le personnel est politique

Notes

11

12
13

14
15
16
17

18

Voir notamment: Kristina Schulz, «Neue Frauenbewegung in Europa — ein Uberblick»,
Revue Suisse d’histoire 57 (2007), 336-352; Francoise Picq, «<Enquéte sur le féminisme
des années mouvement>», in Christine Bard (éd.), Les féministes de la deuxiéme vague,
Rennes 2012, 61; Julie de Dardel, Révolution sexuelle et mouvement de libération

des femmes a Genéve (1970-1977), Lausanne 2007.

Marco Giugni, «Was It Worth the Effort? The Outcomes and Consequences of Social
Movements», Annual Review of Sociology 24 (1998), 371-393.

Cornelia Butler, notamment, décrit I’art féministe des années 1970 comme 1’une des con-
séquences du mouvement des femmes, dans sa contribution & 1’'un des ouvrages les plus
importants de I’historiographie de 1’art féministe: Cornelia Butler, «Art and Feminism:

An Ideology of Shifting Criteria», in Cornelia Butler, Lisa Gabrielle Mark, Wack! Art and
the Feminist Revolution, Los Angeles 2009. Laura Cottingham, propose une analyse
semblable: «[...] the national women’s liberation movement that inspired parallel mobiliza-
tions in the visual art [...].» Laura Cottingham, «L. A. Women. The Feminist Art Movement
in Southern California, 1970-1979», in Laura Cottingham, Seeing Through the Seventies.
Essays on Feminism and Art, Londres 2013, 162.

Une partie des travaux sur I’art féministe est produite trés t6t, dans les années 1970 déja,
notamment par des auteures telles que Linda Nochlin et Lucy R. Lippard. Nous pouvons
citer comme travail plus récent: Jayne Wark, Radical Gestures. Feminism and Performance
Art in North America, Montreal 2006. Un ouvrage anthologique qui regroupe une majeure
partie des textes fondamentaux concernant les années 1970 est: Hilary Robinson, Feminism
Art Theory. An Anthology 1968-2014, Chichester 2015.

Amelia Jones, «Lost Bodies: Early 1970s Los Angeles Performance Art in Art History»,

in Peggy Phelan (éd.), Live Art in L. A. Performance in Southern California, 1970-1983,
New York 2012, 139.

L’exposition est présentée au Museum of Contemporary Art de Los Angeles en 2007,

au National Museum of Women in the Arts, au Contemporary Art Center de Long Island

et au Vancouver Art Gallery en 2008.

Jeremy Strick, «Director’s Foreword», in Butler/Mark (voir note 3), 7 (traduction par Sarah
Kiani).

Gabriele Schor (éd.), Feministische Avantgarde. Kunst der 1970er-Jahre aus der Sammlung
Verbund Wien, Munich 2015.

Frangoise Picq, Libération des femmes, quarante ans de mouvement, Brest 2011, 158.
Kathy Battista, Renegociating the Body. Feminist Art in 1970s London, New York 2013, 54
(traduction par Sarah Kiani).

Le consciousness raising est un outil de lutte des féministes de la fin des années 1960

aux Etats-Unis qui se popularise dans les cercles féministes nord-américains et ouest-
européens dans les années 1970. Cette technique utilise la libération totale de la parole

afin de «faire émerger la conscience» des participantes et les aspects politiques de leurs
expériences «privées».

Butler (voir note 3), 15.

Peter Weibel, «Birgit Jiirgenssen. Kérper-Kunst wider die Semiotik des Kapitals», in Schor
(voir note 8), 313.

Valie Export, Tapp und Taskino, 1968.

Yoko Ono, Cut Piece, 1965.

Cette série de meurtres est connue sous le nom du Hillside Strangler. 1’enquéte démontrera
que deux meurtriers sont en cause et non un seul.

Voir les informations & ce propos qui se trouvent sur le site internet de Suzanne Lacey,
http://www.suzannelacy.com/in-mourning-and-in-rage-1977 (10. 11. 2015).

Suzanne Lacey décrit cette séquence de la performance de la maniére suivante: “At the front

123



124

Féminismes transnationaux traverse 2016/2

steps of City Hall, the performers each announced a different form of violence against
women, connecting these as part of a fabric of social consent.” Lacy (voir note 17).

19 Laura Mulvey, «Visual Pleasure and Narrative Cinema», Screen 16 (1975), 6-18.

20 Valerie Smith, «Abundant Evidence: Black Women Artists of the 1960s and 70s», in Butler
(voir note 3), 403 (traduction par Sarah Kiani).

21 Lucy R. Lippard, «The pains and pleasures of Rebirth: Women’s Body Art», From the Center.
Feminist Essays on Women's Art, New York 1976, 126 (traduction par Sarah Kiani).

22 Avis Berman, «A Decade of Progress, But Could a Female Chardin Make a Living Today»,
Art News 79 (1980), 77.

23 Voir Maria Elena Buszek, Pin-Up Grrris. Feminism, Sexuality, Popular Culture, Durham
2006, 292.

24 Voir Richard Meyer, «Hard Targets: Male Bodies, Feminist Art, and The Force of Censorhip
in the 1970s», in Butler (voir note 3), 363-383.

Zusammenfassung

Das Private ist politisch. Avantgarde-Feminismus
und die Frauenbewegung der 1970er-Jahre

Anfang der 1970er-Jahre entstanden im Bereich der Kunst die ersten feministischen
Produktionen. Mit neuen Ausdrucksformen, die rasch iiber die Landesgrenzen
hinweg zirkulierten, inszenierten Kiinstlerinnen die Zwénge und Einschrinkun-
gen, denen weibliche Korper ausgesetzt waren. Als Medien benutzten sie oft
Performances, Videos und die Fotografie. Obwohl innovativ in der Wahl ihrer
Themen und dem stilistischen Ausdruck, wird das feministische Kunstschaffen
von der Kunstgeschichte kaum je als avantgardistisch anerkannt. Uberdies wird
es meist als eigenstindiger Bereich dargestellt, der zwar Verbindungen zur
Frauenbewegung aufwies, sich aber ausserhalb von dieser entfaltete. In diesem
Aufsatz wird hingegen argumentiert, dass die feministische Kunst sehr wohl als
Komponente der Frauenbewegung der 1970er-Jahre zu verstehen ist. Denn sie
beruhte auf derselben kognitiven und politischen Orientierung wie die feminis-
tische Bewegung und ging wie diese von einer fundamentalen Infragestellung der
sozialen Stellung und der Ausbeutung von Frauen aus. Zur Untermauerung dieser
These werden im Fotobeitrag nicht nur verschiedene Werke von feministischen
Kiinstlerinnen der 1970er-Jahre prisentiert, sondern es wird auch aufgezeigt,
wie eng das feministische Kunstschaffen mit den Praktiken der Aktivistinnen
verbunden war und welche Kontroversen dafiir charakteristisch waren.

(Ubersetzung: Regula Ludi)



	Le personnel est politique : avant-garde féministe et mouvement des femmes des années 1970

