
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 23 (2016)

Heft: 2: Transnationale Feminismen = Féminismes transnationaux

Artikel: Le personnel est politique : avant-garde féministe et mouvement des
femmes des années 1970

Autor: Kiani, Sarah

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-650826

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-650826
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le personnel est politique
Avant-garde féministe et mouvement des femmes des années 1970

Sarah Kiani

Le mouvement des femmes des années 1970 est un mouvement social trans-
national qui renouvelle profondément la pensée féministe ainsi que les discours

sur les rapports entre les sexes, le statut épistémologique et les représentations
du féminin. Ses pratiques militantes se distinguent de celles du féminisme

suffragiste et associatif, dit «de première vague», et démontrent clairement sa

filiation cognitive avec les mouvements protestataires et libertaires de la fin des

années I960.' Si le nouveau mouvement des femmes des années 1970 a repré-
senté un objet d'étude historique - et continue de l'être - dans plusieurs pays

d'Europe de l'Ouest et d'Amérique du Nord, en particulier depuis les années

1980 et 1990, les effets produits par le mouvement lui-même, notamment dans

le domaine culturel au sens large, restent peu abordés, comme l'est de manière

générale la question des effets des mouvements sociaux7 Concernant l'art fé-

ministe, qui nous intéresse ici, il faut interroger, d'un point de vue idéologique
notamment, la circulation des influences, non seulement entre les artistes, les

espaces géographiques et les espaces de pensées, mais aussi entre le militantisme
féministe hors du champ de l'art ainsi qu'à l'intérieur de celui-ci. Il s'agit alors

de poser la question de la portée heuristique de penser l'art féministe comme
«conséquence» du féminisme des années 1970. Les auteures qui ont travaillé
sur l'art féministe de cette période le présente - souvent implicitement - comme

un sous-champ autonome. De plus, ses ramifications avec le mouvement
des femmes sont généralement pensées en termes de trajectoires militantes.^

L'art féministe des années 1970 n'a fait l'objet que d'un nombre restreint de

recherches, pour la plupart en histoire de l'art, et n'est généralement compris

que comme une «mise en pratique» de la pensée féministe et non comme un
créateur de celle-ci." En témoignent notamment les expressions allemande de

XTinst/enscAe Franenèewegnng et anglophone de Feminist Art Movement, qui
postulent l'existence d'un mouvement autonome. Nous posons au contraire ici
l'hypothèse que l'art féministe, «avant-gardiste», participe de la genèse de cette

pensée féministe et s'intègre pleinement dans le mouvement des femmes des

années 1970, plutôt que d'être une conséquence de celui-ci. 109



Féminismes transnationaux traverse 2016/2

Pouvant être considéré comme le détonateur du renouveau de l'art féministe,
le mouvement du sud californien transforme la pratique de la performance en

plaçant le corps féminin au cœur d'une esthétique contestataire du statut qui
lui est habituellement dévolu. Comme l'affirme Amelie Jones: «Les artistes

féministes actives au sud de la Californie dans les années 1970 tendaient à

être profondément motivées par le désir de rendre actif le corps féminin soit

sous forme d'articulations positives de la créativité féminine, soit contre les

conceptions traditionnelles de la féminité américaine représentée comme do-

mestique, restreinte, introvertie, subordonnée aux autres, et ainsi, déconnectée

d'une potentielle autonomie publique, politique ou artistique».^ Cette dimension

performative s'inscrit dans une tradition artistique sud-californienne plus large
des années 1960 et 1970 - qui voient émerger la performance comme pratique
artistique - et contribue à la renouveler.

Le mouvement s'exporte rapidement et prend une dimension transnationale qui
invite à déplacer le regard de l'Amérique du Nord seule. Les controverses sont
nombreuses au sein même de l'espace occidental. Notamment, la critique du

postulat d'homogénéité des expériences féminines implicite au féminisme blanc

a un impact durable sur les conditions de productions artistiques. Cette remise

en cause de l'expérience féminine blanche comme universelle et représentative
de celle des femmes dans leur ensemble engendre des travaux novateurs et

réflexifs dans le champ de l'art féministe, notamment par le mouvement des

artistes femmes noires. Dès la fin des années 1960 et le début des années 1970,
des femmes formées dans diverses écoles de beaux-arts réalisent des travaux aux

contenus féministes et impulsent la création de nouvelles formes artistiques qui
ont une influence durable dans le monde de l'art, mais dont l'impact est souvent
sous-évalué. En 1976 déjà, Lawrence Alloway affirme que l'art féministe des

années 1970 possède toutes les caractéristiques intellectuelles et esthétiques d'une

«avant-garde», sans pourtant être qualifié comme telle par les théoriciennes et

les théoriciens de l'art.
L'art féministe de ces années n'est pas limité à la production de travaux exposés
dans des galeries et des musées. Il est constitué également d'écrits critiques, de

pamphlets et d'associations souvent informelles d'artistes: il porte un regard neuf

sur les institutions qui diffusent, financent, voire produisent l'art. Les artistes se

questionnent sur la place occupée par les femmes dans la société et dans le mi-
lieu artistique et se positionnent contre l'androcentrisme constitutif de la figure
mythifiée de l'artiste. Elles déconstruisent notamment l'idée du «génie», dont
les caractéristiques sont pensées comme masculines. Les premières expositions

qui mettent le travail de femmes artistes à l'honneur - qu'elles se définissent ou

non comme féministes - sont mises sur pied dès le début des années 1970. Inves-
110 tissant l'espace public en 1969 déjà, avec la création du groupe Women Art/ste



Kiani: Le personnel est politique

in Revo/arion (WAR), puis en 1971, du Ad Hoc Women Artist's Committee, tous

deux issus du groupe mixte Art Worfer 's Coalition, des femmes artistes organisent
des protestations ainsi que des discussions et des actions légales. Judy Chicago
et Miriam Schapiro fondent en 1971 la première exposition d'art féministe, le

Woman/tonse, résultat du premier programme d'art contemporain féministe de

l'Institut d'art de Californie. Malgré le fait indéniable que ces artistes proposent
des travaux novateurs, non seulement d'un point de vue intellectuel mais éga-

lement formel, ce n'est qu'avec la rétrospective WACÄ7 Art and t/ie Feminist

Fevo/ntio«/, qui se concentre sur l'art féministe des années 1965-1980, que des

critiques d'art reconnaissent l'importance de la contribution féministe à l'art.
Elle s'est tenue entre 2007 et 2009 et fut diffusée dans différents musées d'art
contemporain d'envergure aux Etats-Unis.® En effet, comme le signale Jeremy

Strick, directeur de l'exposition, «les termes mêmes de la pratique artistique
contemporaine sont, de plusieurs points de vue, rendus possibles par les travaux
fondateurs d'artistes féministes durant les années 1960 et 1970.»' L'exposition
présente des œuvres d'artistes nord-américaines, européennes, australiennes, mais

aussi asiatiques et latino-américaines. Plus récemment, Gabriele Schor monte

l'exposition Feministische Avantgarde. Fanste/er 7970er-/ahre aas der Samm/nng

Verband, W/en, avec la volonté de réaffirmer le caractère avant-gardiste de l'art
féministe de ces années.®

Cet article se propose d'analyser une sélection de ces travaux artistiques féministes.

Ils permettent de proposer une grille de lecture des continuités et des ruptures
entre les espaces cognitifs et militants féministes. Le champ artistique est un lieu
de perméabilité, mais il possède aussi ses logiques et ses débats propres. Dans

un premier temps, nous nous attacherons à présenter les continuités entre les es-

paces de pratiques militantes et artistiques féministes, notamment concernant les

questions du corps et de la sexualité. Dans un second temps, nous démontrerons

brièvement, en présentant quelques controverses du champ artistique, que des

enjeux et des débats propres à l'art et à la nature des médiums utilisés touchent
des questions féministes spécifiques. Les artistes développent une critique qui
concerne les conditions de production et de représentation des femmes dans le

milieu artistique. L'existence de débats caractéristiques et de positions contradic-
toires entre les artistes est à rattacher à l'ensemble de l'histoire des féminismes qui
ont toujours fonctionné et continuent de fonctionner selon des écoles de pensées

et sont traversés par diverses lectures qui se placent parfois en opposition. En ce

sens, le champ artistique féministe ne fait pas exception.

111



Féminismes transnationaux traverse 2016/2

Esthétisation de la critique féministe: le personnel est politique

Les grandes t/e conscience, instruments d'analyse de la condition féminine et

outil politique du mouvement des femmes des années 1970, sont décrits de la
manière suivante par Françoise Picq: «Chacune raconte ses expériences, ses

problèmes, ses solutions. [...] Le simple fait de parler, d'être écoutée et d'écou-

ter les autres permet de se sentir mieux, disent les participantes. Il se produit là,

sans technique particulière, une sorte de psychothérapie féministe de groupe; on

apprend à s'accepter, à s'aimer, à se débarrasser des sentiments de culpabilité
ou d'impuissance. Les groupes de conscience permettent de sentir à partir de soi

ce qu'est l'oppression des femmes; ils développent les liens entre les femmes.»®

La pratique du «parler de soi», au-delà de son caractère libérateur, crée des

dénominateurs communs entre les femmes, dénominateurs qui transcendent les

situations personnelles. Les femmes découvrent qu'une partie importante de leur
vécu quotidien, qu'elles considéraient particulier, est en fait partagé par d'autres
femmes. Cette découverte produit le «je» comme sujet et instrument politique.
L'art féministe des années 1970 procède d'une manière semblable en mettant le

«je» au centre des réflexions. Cet accent porté sur les autobiographies féminines

est transversal aux œuvres que nous présenterons ici. Les artistes partent de leur

propre vécu de femmes, mettent leur corps en scène pour explorer l'oppression et

les injonctions à la beauté et à la jeunesse, mais questionnent aussi la passivité et

le masochisme. En cela, leurs travaux dépassent largement une visée uniquement
autobiographique qui se suffirait à elle-même, en ayant pour volonté de mettre en

lumière une expérience d'oppression spécifique. Si le corps et la mise en scène de

soi ne sont pas des pratiques limitées aux artistes féministes durant cette décen-

nie, celles-ci en font un usage extensif et un instrument de lutte direct, qui tend

spécifiquement à se centrer sur la sexualité. Dans ce sens, elles sont pionnières
de cet usage du «je»; «[...] dans le cas de femmes artistes, à la performance
vient s'ajouter une charge sexuelle. Parce que l'artiste femme performative agit
toujours sous le poids de son statut historique d'objet d'art», écrit Kathy Battista

au sujet de cet aspect.'" Les premiers groupes d'artistes pratiquent également
le consciousness rawing," habituellement rattaché aux groupes de conscience.

La centralité de la subjectivité féminine est donc un apport majeur des artistes

féministes, notamment en termes de choix formels. Si «toute représentation est

politique», comme le souligne Cornelia Butler,^ l'art est politique par excellence.

112



Kiani: Le personnel est politique

«Body politics»

Les travaux des artistes féministes des années 1970 thématisent le corps des

femmes comme objet et sujet de désir, mais aussi comme lieu d'oppression en

raison de leur assignation aux travaux ménagers et reproductifs. Le corps et la
sexualité sont par excellence les thèmes féministes de cette période, investis par
les Mouvements de libération des femmes (MLF) / Women's Liberation Movement

(WLM) qui se forment au même moment en Europe de l'Ouest et en Amérique
du Nord. En particulier, la seconde vague féministe s'intéresse à l'autodéter-
mination des femmes, à la réappropriation de leur corps, à l'émancipation du

pouvoir médical, des normes esthétiques et morales imposées aux femmes, ainsi

qu'à leur assignation aux tâches domestiques et reproductives. L'art féministe
a de spécifique le fait qu'il ne produit pas uniquement un discours snr le corps,
mais avec le corps, comme outil performatif par excellence. Penny Slinger, ar-
tiste britannique née en 1947 et diplômée du Chelsea College ofArt, réalise une

série de photographies et de collages qui mettent en scène des corps féminins
ainsi que les assignations et les limites auxquels ils sont soumis. Dans la série

Brides 's Cafe, réalisée en 1973, l'artiste est le sujet de ses propres photographies.

Emprisonnée dans un gâteau de mariage, qui maintient ses cuisses ouvertes et son

dos droit, la série présente la mariée comme restreinte dans ses possibilités de

mouvements. Sur la première image de la série, l'accès à son corps est empêché

par le gâteau encore entier. Puis, sur la seconde, une tranche est coupée, livrant
la mariée. Elle est ainsi dépeinte comme possession du mari. Le mariage est

alors considéré comme la prise de possession masculine d'un corps de femme.
Ce travail participe ainsi largement à la critique du mariage, considéré comme
le garant du maintien de la domination patriarcale.

L'exploitation du corps des femmes est aussi l'un des sujets phares de l'artiste
autrichienne Birgit Jürgenssen, née en 1949 et qui travaille majoritairement dans

l'espace viennois. Elle produit dès le début des années 1970 des travaux qui se

construisent autour de cette exploitation, en particulier dans l'espace domestique.
Le corps est mis en scène à travers des dessins et des photographies où elle joue
souvent sur l'image de l'enfermement, de la restriction, de l'hypersexualisation.
Elle participe aux discours et aux théories féministes qui critiquent l'assignation
du féminin à la nature et à la maternité, en mettant ces thèmes au centre de son

travail. Le corps féminin aliéné, privé de son autonomie, fait partie des meubles,
ancré dans l'espace domestique. Il est parfois représenté comme un animal en

cage, piégé. Les travaux de Jürgenssen sont une critique de la naturalisation
du corps des femmes et des stéréotypes féminins qui en découlent. A travers
sa critique de la multiplication de la production industrielle destinée à l'espace
domestique, Jürgenssen questionne également le système de production capita- 113



Féminismes transnationaux traverse 2016/2

Fig. 1: Penny S/inger, «Brirfe and Groom - Ceremom'a/ Crrtf/ng o/ f/re Ca£e», 7973.

(©Penny SPnger/Co«r/e.sy o/Proadway 7602, TVew ifrrA/SAMMLLWG V7?PBi/M), Wien,)

114



Kiani: Le personnel est politique

Fig. 2: Sirgii //irgenMen, «//ansyran-
TOic/iensc/r/irze», 7975. (© Tssfaie

ßirgif 7iirgen,s,sen / ßiMrecfti Men,
2076 / SAMMLLWG V£7?B[/jVD,

Mien)

Fig. 3: Birgii /iirgenssen, «7Ve.st», 7 979. f© Esiaie Birgif Jürgenssen / BiMrec/n Mien,
207 6 / 5AMML7/7/G VERB tflVD, Mienj 115



Féminismes transnationaux traverse 2016/2

'"ÎËZv.-;, V-#

Fig. 4: fi/rgi/yurgeMiien, «BodenscArM&èen», 7975. f© &/a/e Sirg/f 7tirgenMen / Br'Mrecfe

Wiew, 2076 / &4MMLLWG VER5MVD, WZenJ

liste." En ce sens, ses travaux rejoignent parfaitement les orientations cognitives
du nouveau mouvement des femmes des années 1970, en particulier celles des

groupes féministes marxistes.

Action politique

Les artistes circulent souvent entre des milieux artistiques et militants, et les

frontières sont parfois floues. Les espaces artistiques sont eux-mêmes des lieux
de militance et ouvrent des possibles pour penser la libération des femmes.

Etablir une distinction entre l'activisme à proprement parler et le travail créa-

tif des artistes n'est pas nécessairement pertinent, dans la mesure où, même

lorsqu'un travail n'est pas défini explicitement comme militant par l'artiste qui
l'a créé, il peut produire des effets semblables et se penser selon des critères

identiques à ceux de l'action proprement militante. La pratique de certaines

116 artistes féministes des années 1970 ne se distingue pas de celle du mouvement



Kiani: Le personnel est politique

Fig. 5: Birgit Jürgenssen,
«/Taws/raw», 7973. (© Estate

Birgit Jürgenssen / Biidrecftf
Wren. 2076 / SAMMLt/TVG
VETJBEBVD, WienJ

des femmes: formellement, elle favorise l'action directe, la confrontation. Elle
crée la rupture, tout comme «l'action spectaculaire» pratiquée par les militantes
et les militants de la Nouvelle Gauche dans les années 1960. La pratique de la

performance est intimement liée à celle de l'action politique. La féminité étant

considérée comme un acte construit et profondément performatif, ce médium
est réinvesti dans une optique politique. L'utilisation de la vidéo, technologie
nouvelle, a également une place de choix dans ce processus: la vidéo sert à

enregistrer, critiquer et diffuser la performance, comme un objet d'art à part
entière. Le corps-outil politique est utilisé pour créer le choc et favoriser la
réflexion. L'artiste autrichienne Valie Export, dans une performance de 1968,

invite des passants à toucher sa poitrine dans une boîte en carton recouvrant son

torse,'* établissant une comparaison entre l'industrie du divertissement capita-
liste et l'exploitation du corps des femmes. L'artiste japonaise Yoko Ono, en

1965, s'expose immobile au milieu du Carnegie Hall de New York, en invitant
l'audience à venir découper ses vêtements.'^ Enfin, l'artiste nord-américaine
Mierle Laderman Ukeles, dans sa performance Maintenance Art - Proposai/or
an Êx/iiBition, se proclame Maintenance Artist en 1969 et nettoie des galeries
d'art en guise de performance. 117



Féminismes transnationaux traverse 2016/2

Les artistes nord-américaines Leslie Labowitz et Susanne Lacey réalisent

la performance 7n Afowrnzng an/7 7« 7?age en 1977, action remarquable non
seulement en raison de la puissance visuelle et émotionnelle de l'œuvre, mais

aussi de sa préfiguration de l'un des thèmes majeurs de l'activisme féministe
de la fin des années 1970: la violence sexiste. Ce travail dénonce une série de

fémicides perpétrés selon un rituel sordide: les jeunes femmes sont étranglées,

violées, torturées, puis abandonnées.'® Les artistes exécutent leur performance
le 13 décembre 1977, à l'annonce de la dixième victime. L'action de Labowitz
et Lacey propose une analyse féministe de la violence en révélant son caractère

systémique et misogyne, plutôt que, comme le font les médias de l'époque,
de présenter les meurtres comme fâcheux mais hasardeux en se concentrant

en priorité sur des aspects qui concernent la biographie des meurtriers et des

victimes." Un défilé de voitures et de motos de 60 femmes se rend au Cify 77a//

de Los Angeles où des représentants des médias les attendent. Dix actrices,
dont neuf femmes de grande taille, en vêtements traditionnels de deuil du

19e siècle, s'installent sur les marches. Elles brandissent les mots: «In memory
of our sisters, women fight back.» Chacune des dix actrices énonce à son tour
une forme de violence spécifique à l'encontre des femmes, comme faisant

partie d'un «consentement social».'® La spécificité des violences à l'égard des

femmes, sa dimension profondément sexiste et systémique et donc une vision
féministe de la violence est ainsi proposée par cette performance. Elle doit
être lue en continuité avec l'activisme féministe de la fin des années 1970,

qui s'intéresse en particulier à ce problème et le théorise comme conséquence
du patriarcat. A la suite de ces mobilisations, de nouvelles structures contre la
violence faite aux femmes se mettent en place dans de nombreux pays à la fin
de la décennie, et des lieux de protection pour «femmes battues» s'ouvrent,
dans lesquelles plusieurs militantes du WLM s'engagent.

Controverses

Nous avons jusqu'ici souligné les continuités entre mouvement des femmes

des années 1970 et pratique artistique féministe. Cependant, l'art féministe est

également traversé de débats qui lui sont propres. L'esthétisation de la pensée

féministe regroupe une série de questions spécifiques à l'objectivation du corps
des femmes, au voyeurisme et, notamment avec les travaux de Laura Mulvey
sur le cinéma et le «maie gaze»," une critique psycho-analytique d'un plaisir
visuel phallocentrique fondé sur la «castration» des femmes. Le mouvement des

artistes féministes noires, dénommé aux Etats-Unis W/zere We At (WWA), ou
118 encore le premier mouvement d'artistes féministes natives américaines posent,



Kiani: Le personnel est politique

OUR SISTERS,

ut BACK J

Abb. 6: LesfeLabowfe, SazanneLacy, «7«Moarmng and7nßage» (Wdecwft'/Z), 7977-7975.
f© Suzanne Lacy and Les/ze Labow;7z / 5AMMLLWG LETfßLWD, W/'cnj

comme au sein du reste du mouvement des années 1970, la question de l'ho-
mogénéité de l'expérience féminine. L'art féministe noir questionne également
la représentation des femmes racialisées dans l'art. Fondé en 1971, le WWA se

revendique d'une filiation avec le mouvement noir plutôt qu'avec le mouvement
féministe. L'artiste Faith Ringgold, membre fondatrice du WWA, cofonde le

Women 'y Stade«©' and Arris©/or 77/acL Art Liberation en 1970. L'une de ses

premières actions de visibilisation consiste en une manifestation organisée à la
Biennale d'art contemporain de Venise cette même année, exigeant que les ar-

tistes représentés à l'événement soient au moins pour moitié des femmes et des

noires. Les femmes artistes noires font valoir, tout comme le 7?ZacL Feminism à

la même époque, qu'elles sont victimes d'une double oppression, de genre et de

race. Dans le milieu artistique, cette double oppression participe à rendre leur
situation spécifiquement marginalisée. Lors de la création du WWA, les premières
actions se concentrent sur les problèmes que rencontrent les artistes noires pour
exposer leurs travaux, car «la plupart des galeristes doutaient de la légitimité de

femmes, et de femmes noires, à se revendiquer artistes, et qu'en conséquence les

femmes artistes noires étaient exposées à un double défi». 119



Féminismes transnationaux traverse 2016/2

Fig. 7: M/ Kz/fer, «La/emme sans fête 0« /a fifcwse <7w

vewfre», 7974. (© M/ Fa/ter / SAMMLWVG FFRßLWD,
Wz'enJ

La question de l'intersectionnalité des rapports de domination est traitée par
l'artiste turque Nil Yalter, née en 1938, qui immigre à Paris en 1965. Membre
du collectif d'artistes féministes Fz'g/zfmg Women dès 1976, Nil Yalter est active
dans le mouvement protestataire français des années 1960 et son art est impré-
gné de son travail politique. Dans sa réalisation vidéo de 1974, La/emme sa/«
fête on /a r/an.ve <7n ventre, elle explore les contours des dominations croisées de

genre et de race. Une caméra fixe filme son ventre en gros plan, sur lequel elle

inscrit des passages du livre de René Lévy, Ttroti^ne et cm/warion, qui traite
entre autres de la négation du plaisir des femmes. La performance est réalisée

sur un fond sonore très dense. On distingue une musique orientale traditionnelle
et une voix de femme qui récite des passages du texte. Lorsque son ventre est

recouvert d'inscriptions, Yalter exécute une danse du ventre. Le geste renverse

une tradition anatolienne exhortant les imams à couvrir le ventre des femmes
«désobéissantes» de phrases à caractère religieux. Nil Yalter s'inscrit parfaite-
ment dans cette approche intersectionnelle des rapports de domination et dans

la continuité du féminisme de seconde vague.
Le dévoilement du corps et de la nudité des artistes - même dans un but sub-

versif - est parfois vivement remis en question par des féministes. Hannah

120 Wilke, dont les travaux exposent fréquemment le corps dévêtu correspondant



Fig. 8: 77annaZî WZZfce, «Mar-
xism and Art.- Beware o/Fa.sci.ï/
Feminism», 7977. (© 77anna/î
WZZke CoZZec/ion cè Arc/a've, Loi'
AngeZes / Marsie, FmanaeZZe,

Damon, and Andrew ScZiarZaW /
BZZdrecZif Wien, 2075 / SAMM-
LLWG FFFBLWD, Wien)

Kiani: Le personnel est politique

tSfcWAKt Ul-

Fascist
Feminism

Marxism
AND

Art

aux critères de beauté imposés aux femmes, est la cible de vives critiques
de la part d'une partie du mouvement des femmes, notamment de l'influente
critique d'art féministe Lucy R. Lippard, qui commente à son sujet, en 1976:

«[...] exposant son corps, elle parodie le rôle qu'elle joue dans la vraie vie...
tant celui d'une femme magnifique que celui d'artiste, flirtant tout en étant

féministe, elle creuse un abîme subtil entre l'instrumentalisation du corps
des femmes par les hommes dans un but de stimulation sexuelle et cette
instrumentalisation par les femmes pour dénoncer ce but.»*' Wilke produit une
série de réponses sous la forme de posters, arguant qu'un féminisme qui impose
aux femmes une manière «correcte» de se comporter peut être aussi problé-
matique que l'objectivation que les féministes essaient de combattre." Elle
produit en particulier le poster Marxism and Art. Beware o/FascisZ Feminism
en 1977, sur lequel elle parodie une couverture de magazine. Wilke, vêtue

d'une simple cravate, moque le féminisme «marxiste» en lui attribuant le qua-
lificatif de «fasciste». Elle adopte une pause masculine symbolisée par sa era-

vate, pour illustrer ce qu'elle considère comme de l'autoritarisme féministe.
Le poster dénonce comme «fasciste», non seulement une pensée féministe

qu'elle voit comme dogmatique, mais également une certaine vision du monde de

l'art."



Féminismes transnationaux traverse 2016/2

Conclusion

Nous n'avons pu, dans le cadre de cette contribution, couvrir qu'une partie modeste

des débats entourant l'art féministe des années 1970, tant ils sont foisonnants et

parfois spécifiques à des conditions sociales, politiques et économiques locales.

Toutefois, le mouvement artistique féministe de cette période est bien un mou-
vement global qui procède de continuités entre des espaces géographiques diffé-
rents. L'activisme politique des années 1960 particulièrement offre un contexte

idéologique qui, malgré des déclinaisons locales, rassemble activistes féministes

hors du champ artistique et en son sein. L'aspect politique et performatif des

travaux présentés confirme que le mouvement artistique féministe des années

1970 est à considérer comme partie intégrante du mouvement des femmes plutôt
qu'uniquement comme conséquence de celui-ci et qu'il contribue à définir et à

élargir les débats qui le structurent. Le corps comme enjeu de réappropriation

par excellence, outil politique de première importance, traverse et confond les

mondes militants et artistiques. Les expériences politiques des artistes, elles-

mêmes souvent actives au sein d'un autre groupe féministe, l'utilisation d'outils,
tels que le Consciousness Falsing, appuient encore cette idée. La performance
est un moyen de parler de l'oppression des femmes qui brouille les frontières

entre action politique directe telles que les actions spectaculaires militantes des

années 1960 et 1970 et action artistique.
Des débats sont pourtant propres au champ artistique féministe. Notamment,
la représentation du corps des femmes dans l'art, qui, bien que féministe, ne

ferait en définitive rien d'autre que de reproduire des normes décriées, est au

centre de nombreux débats dont nous avons esquissés quelques lignes. Le Cnni

Art ou le groupe Fig/n Censorship,*' qui tentent de trouver un langage propre

pour parler de l'érotisme, débarrassé des codes d'une société androcentrée

mais aussi capitaliste, en représentant des sexes de femmes, mais aussi des

corps d'hommes nus, constituent à plus d'un titre d'autres pistes passionnantes
à explorer. Enfin, la situation socioéconomique des femmes artistes, mais

également les questions de représentation, en termes non seulement d'espaces

d'exposition mais aussi de représentation symbolique, traversent également le

champ artistique féministe. Il s'agit en effet de dépasser une reconnaissance

des prétendues spécificités des artistes femmes et de les faire entrer dans la

catégorie «référente» d'artiste.

122



Kiani: Le personnel est politique

/Voies

1 Voir notamment: Kristina Schulz, «Neue Frauenbewegung in Europa - ein Überblick»,
Revue Suisse d'b/s/oire 57 (2007), 336-352; Françoise Picq, «Enquête sur le féminisme
des <années mouvement)», in Christine Bard (éd.), Les/ém/m'sfes de /a deuxième vague,
Rennes 2012,61; Julie de Dardel, Re'vo/uft'o« sexuei/e et mouvement de i/beVar/ou

des/emmes à Genève (7970-7977), Lausanne 2007.
2 Marco Giugni, «Was It Worth the Effort? The Outcomes and Consequences of Social

Movements», Annua/ Review o/Socto/ogy 24 (1998), 371-393.
3 Cornelia Butler, notamment, décrit l'art féministe des années 1970 comme l'une des con-

séquences du mouvement des femmes, dans sa contribution à l'un des ouvrages les plus

importants de l'historiographie de l'art féministe: Cornelia Butler, «Art and Feminism:
An Ideology of Shifting Criteria», in Cornelia Butler, Lisa Gabrielle Mark, Wack/ Art and
tTte Feminist Revolution, Los Angeles 2009. Laura Cottingham, propose une analyse
semblable: «[...] the national women's liberation movement that inspired parallel mobiliza-
tions in the visual art [... ].» Laura Cottingham, «L. A. Women. The Feminist Art Movement
in Southern California, 1970-1979», in Laura Cottingham, Seeing rbrougb rfte Seventies.

Fssays on Feminism and Art, Londres 2013,162.
4 Une partie des travaux sur l'art féministe est produite très tôt, dans les années 1970 déjà,

notamment par des auteures telles que Linda Nochlin et Lucy R. Lippard. Nous pouvons
citer comme travail plus récent: Jayne Wark, Radical Gestures. Feminism and Fer/ormance
Art in TVortft America, Montreal 2006. Un ouvrage anthologique qui regroupe une majeure

partie des textes fondamentaux concernant les années 1970 est: Hilary Robinson, Feminism
Art 77teory. An Anthology 7968-2074, Chichester 2015.

5 Amelia Jones, «Lost Bodies: Early 1970s Los Angeles Performance Art in Art History»,
in Peggy Phelan (éd.), Live Art in L. A. Fer/ormance in Soufftern Ca/t/ornia, 7970-/983,
New York 2012,139.

6 L'exposition est présentée au Museum o/Contemporary Art de Los Angeles en 2007,

au TVationai Museum o/ Women in the Arts, au Contemporary Art Center de Long Island
et au Vancouver Art Gai/ery en 2008.

7 Jeremy Strick, «Director's Foreword», in Butler/Mark (voir note 3), 7 (traduction par Sarah

Kiani).
8 Gabriele Schor (éd.), Feministisc/te Avantgarde. Funsf der 7970er-LaAre aus der Sammlung

Verbund Wien, Munich 2015.
9 Françoise Picq, Libe'ration des/emmes, quarante ans de mouvement, Brest 2011, 158.

10 Kathy Battista, 7?enegociafing the Body. Feminist Art in 7970s Tandon, New York 2013,54
(traduction par Sarah Kiani).

11 Le consciousness raising est un outil de lutte des féministes de la fin des années 1960

aux Etats-Unis qui se popularise dans les cercles féministes nord-américains et ouest-

européens dans les années 1970. Cette technique utilise la libération totale de la parole
afin de «faire émerger la conscience» des participantes et les aspects politiques de leurs

expériences «privées».
12 Butler (voir note 3), 15.

13 Peter Weibel, «Birgit Jürgenssen. Körper-Kunst wider die Semiotik des Kapitals», in Schor

(voir note 8), 313.
14 Valie Export, Tapp und 7askmo, 1968.

15 Yoko Ono, Cu/ Piece, 1965.
16 Cette série de meurtres est connue sous le nom du /////.side .S'(rang/er. L'enquête démontrera

que deux meurtriers sont en cause et non un seul.
17 Voir les informations à ce propos qui se trouvent sur le site internet de Suzanne Lacey,

http://www.suzannelacy.com/in-mourning-and-in-rage-1977 (10.11.2015).
18 Suzanne Lacey décrit cette séquence de la performance de la manière suivante: "At the front 123



Féminismes transnationaux traverse 2016/2

steps of City Hall, the performers each announced a different form of violence against

women, connecting these as part of a fabric of social consent." Lacy (voir note 17).
19 Laura Mulvey, «Visual Pleasure and Narrative Cinema», Screen 16 (1975), 6-18.
20 Valerie Smith, «Abundant Evidence: Black Women Artists of the 1960s and 70s», in Butler

(voir note 3), 403 (traduction par Sarah Kiani).
21 Lucy R. Lippard, «The pains and pleasures of Rebirth: Women's Body Art», From /he Center.

Femmi'sf Essays on Women's Art, New York 1976,126 (traduction par Sarah Kiani).
22 Avis Berman, «A Decade of Progress, But Could a Female Chardin Make a Living Today»,

ArtVews 79 (1980), 77.
23 Voir Maria Elena Buszek, Fm-f/p Grrr/s. Feminism, Sexwa/iiy, Popnlar Cniiure, Durham

2006,292.
24 Voir Richard Meyer, «Hard Targets: Male Bodies, Feminist Art, and The Force of Censorhip

in the 1970s», in Butler (voir note 3), 363-383.

Zusammenfassung

Das Private ist politisch. Avantgarde-Feminismus
und die Frauenbewegung der 1970er-Jahre

Anfang der 1970er-Jahre entstanden im Bereich der Kunst die ersten feministischen

Produktionen. Mit neuen Ausdrucksformen, die rasch über die Landesgrenzen

hinweg zirkulierten, inszenierten Künstlerinnen die Zwänge und Einschränkun-

gen, denen weibliche Körper ausgesetzt waren. Als Medien benutzten sie oft
Performances, Videos und die Fotografie. Obwohl innovativ in der Wahl ihrer
Themen und dem stilistischen Ausdruck, wird das feministische Kunstschaffen

von der Kunstgeschichte kaum je als avantgardistisch anerkannt. Überdies wird
es meist als eigenständiger Bereich dargestellt, der zwar Verbindungen zur
Frauenbewegung aufwies, sich aber ausserhalb von dieser entfaltete. In diesem

Aufsatz wird hingegen argumentiert, dass die feministische Kunst sehr wohl als

Komponente der Frauenbewegung der 1970er-Jahre zu verstehen ist. Denn sie

beruhte auf derselben kognitiven und politischen Orientierung wie die feminis-
tische Bewegung und ging wie diese von einer fundamentalen Infragestellung der

sozialen Stellung und der Ausbeutung von Frauen aus. Zur Untermauerung dieser

These werden im Fotobeitrag nicht nur verschiedene Werke von feministischen
Künstlerinnen der 1970er-Jahre präsentiert, sondern es wird auch aufgezeigt,
wie eng das feministische Kunstschaffen mit den Praktiken der Aktivistinnen
verbunden war und welche Kontroversen dafür charakteristisch waren.

(t/beGse/ZHng: TCegw/a LM<7/j

124


	Le personnel est politique : avant-garde féministe et mouvement des femmes des années 1970

