Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]

Band: 23 (2016)

Heft: 2: Transnationale Feminismen = Féminismes transnationaux
Artikel: L'écoféminisme, transnational? : Multiethnicités, influences et enjeux
Autor: Lauwers, Margot

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-650824

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-650824
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L'écoféminisme, transnational?

Multiethnicités, influences et enjeux

Margot Lauwers

Apparu durant les années 1960-1970, 1I’écoféminisme se veut étre autant une
critique environnementale du féminisme qu’une critique féministe de 1’envi-
ronnementalisme. (Euvrant pour le changement social, il vise & démanteler I’an-
drocentrisme et I’anthropocentrisme des civilisations occidentales, en s’appuyant
sur la corrélation entre sexisme et dégradation environnementale. De fait, les
théories écoféministes remettent en question les structures dichotomiques qui
sous-tendent la conception occidentale du monde, telles que les dualismes entre
nature et culture, raison et émotion ou encore étre humain et animal. A partir de la
déconstruction de ces dichotomies, 1’écoféminisme tente de proposer de nouvelles
conceptions qui reconnaissent et soutiennent la diversité biologique et culturelle.
Les trajectoires des personnes qui ont développé la pensée écoféministe, ainsi
que les théories écoféministes elles-mé&mes, sont variées; il n’existe pour I’heure
pas un écoféminisme unique normatif ou orthodoxe, mais la mouvance est
considérée — a juste titre — comme étant plurielle' et est appelée a le rester. En
ceci I’écoféminisme semble différer de certaines autres formes de féminismes:
il a pu se détacher avec succes du reproche d’ethnocentricité dont on 1’a accusé
et semble avoir produit une théorie transnationale depuis ses débuts. Le présent
article se veut étre une contribution quant & I’aspect théorique de I’écoféminisme.
Il portera ainsi plus précisément sur 1’intellectual history de ce mouvement. De
ce fait, nous nous intéressons a une analyse du discours écoféministe plutdt qu’a
une véritable analyse de ’histoire de 1’écoféminisme. Nous verrons que la mou-
vance écoféministe a connu deés ses débuts une influence multiethnique, influence
qui est venue enrichir sa pratique activiste et théorique tout en élargissant ses
enjeux. A cette fin, nous nous proposons de revenir bri¢vement sur les débuts de
la mouvance afin de faire apparaitre les différentes influences internationales qui
I’ont aidée a voir le jour. Nous nous intéresserons également aux accusations es-
sentialistes qui ont pesé sur la mouvance en démontrant que celles-ci proviennent
d’une incompréhension du caractere transnational de 1’écoféminisme. Enfin,
nous aborderons les enjeux principaux qui découlent du caractére transnational
du mouvement contemporain.

87



88

Féminismes transnationaux traverse 2016/2

Le terme «écoféminisme» a été utilisé pour la premiere fois par la Francaise
Francoise d’Eaubonne dans son essai de 1974, Le féminisme ou la mort.? Elle
y expose les raisons pour lesquelles le féminisme et 1’environnementalisme
devraient étre un combat commun. Cependant, si d’Eaubonne est généralement
reconnue comme étant a I’origine du terme et de certains fondements de la
mouvance, il serait erroné de lui attribuer la naissance de 1’écoféminisme en
tant que mouvement activiste, créatif et politique. En effet, a partir du début des
années 1960, les idées écoféministes ont commencé a apparaitre un peu partout
sur la plan¢te. Nous pensons ici notamment au célebre ouvrage Silent Spring
de Rachel Carson, au Green Belt Movement orchestré par Wangari Maathai
au Kenya ou encore a la sociologue australienne Ariel Salleh qui fut parmi
les premiéres a s’intéresser a 1’écoféminisme en tant que catégorie d’analyse
sociale et sociologique.?

Des influences transnationales dés ses débuts

Publié en 1962, Silent Spring (Printemps silencieux) raconte 1’histoire d’un village
comme on en trouve un grand nombre dans le Midwest étasunien qui doit faire
face a une crise écologique sans précédent due a I’utilisation non réglementée de
pesticides. Ce livre provoqua des changements concrets dans la société contem-
poraine de son époque mais aussi dans la nbtre. Le roman, de par son écriture
simple et le fait que 1’action se déroule dans un village américain typique — bien
que fictif —, fut un best-seller aux Etats-Unis et toucha un public de lecteurs
provenant de toutes classes sociales, confessions et appartenances ethniques.
Ceux-ci exigerent que la lumiére soit faite sur le sujet de la contamination par
des pesticides et la réglementation de 1’usage de ces derniers qui concernait
directement leur santé et la santé de la nature dont beaucoup tiraient leur subsis-
tance. Comme le rappelle la biographe de Carson, Linda Lear, le succes du livre
et I’indignation du public face a son contenu furent tels que le gouvernement
Kennedy n’eut d’autre choix que de réagir, I’année méme, en ordonnant une en-
quéte aupres du «Science Advisory Committee» (PSAC) qui révéla I’exactitude
des données mises au jour par Carson dans un rapport publié en mai 1963.* Le
mouvement populaire d’inquiétude environnementale, et la prise de conscience
qui s’ensuivit, eu pour résultat la premiére édition du Earth Day, toujours célébré
a ce jour. Dans la décennie qui succéda a la publication, le gouvernement Nixon
instaura I’ Agence de Protection Environnementale en promulguant le National
Environmental Policy Act, une premi¢re mondiale. Conséquence directe du roman
et de I’enquéte qui résulta de sa publication, la production nationale américaine
de DDT (Dichlorodiphényltrichloroéthane) fut interdite en 1972. En somme, le



Lauwers: L'écoféminisme, transnational?

livre fut non seulement a I’ origine de la prise de conscience écologique populaire
américaine mais aussi du mouvement environnementaliste.’

Ce livre a été cité, utilisé, analysé et mis en avant comme un des instigateurs de
la mouvance elle-méme.® Deux réactions trés différentes se sont produites a sa
parution. D’une part, le livre est rapidement devenu un best-seller aupres du public
via le bouche-a-oreille. Silent Spring fit prendre conscience a ses lecteurs que
I’utilisation non réglementée de pesticides pouvait avoir des répercutions fortes
sur leur quotidien, leur santé et leur environnement. D’autre part, les industriels
adopterent une position qui permit la mise au jour d’une certaine misogynie de
rigueur dans les milieux industriels et scientifiques. Le président John F. Kennedy
ayant ordonné une investigation autour de la validité des propos du livre et celle-
ci ayant été admise, il ne restait aux détracteurs de Carson que I’angle d’attaque
sexiste. D’aprés ces derniers, Carson ne pouvait en aucun cas savoir de quoi
elle parlait puisqu’elle était une femme. En outre, elle n’avait aucune raison de
s’inquiéter des générations futures, car elle «était vieille fille».”

Ces critiques ad hominem vinrent alimenter la prise de conscience concernant le
besoin des mouvements environnementaux, féministes et écoféministes qui se
faisait déja sentir dans I’ Amérique du Nord des années 1970.% Dans la décennie
suivante, I’exigence d’un combat conjoint entre féminisme et environnementa-
lisme se voit renforcée par certains événements. Au Kenya, en 1977, Wangari
Maathai fonda le Green Belt Movement dont 1’action consiste a permettre
aux femmes de replanter des arbres dans des zones déboisées afin d’influer
positivement sur leur dépendance environnementale.® Ce mouvement eut une
incidence non négligeable sur la pensée écoféministe en général, notamment
sur des écrivaines hors des Etats-Unis, telles que la sociologue allemande Maria
Mies ou I’auteure activiste indienne Vandana Shiva. En aofit 1979 eut lieu la
plus grande catastrophe nucléaire que les Etats-Unis aient connue jusqu’alors,
I’accident de Three Mile Island en Pennsylvanie. L’ opinion publique américaine
fut fortement choquée et ce furent en grande majorité les femmes qui réagirent
en exigeant une plus grande sécurité sanitaire pour leurs enfants. De méme, en
1981, au Royaume-Uni, la base de la Royal Air Force de Greenham Common fut
assiégée par un sit-in de femmes, appelant a la fin des actions militaires.'* Ces
événements, dispersés a travers la planéte, provoquerent des réactions similaires,
notamment des prises de position et un engagement de la part des femmes qui
virent dans le combat écologique pacifiste des analogies avec le combat pour
1’égalité des sexes. L’idée selon laquelle le manque d’équité dont les femmes
semblaient souffrir quel que soit le pays (étant donné que le modele patriarcal
constituait la forme de société dominante) était li€ au manque de considération
envers le monde naturel se renforga et vint unir ces actions au-dela des aires
géographiques qui les séparaient pour devenir un phénomene transnational.

89



90

Féminismes transnationaux traverse 2016/2

Parallelement, une anthologie d’un genre novateur fut publiée aux Etats-Unis en
1983, Reclaim the Earth, éditée par les critiques et militantes Léonie Caldecott
et Stephanie Leland. Au-dela de I’interdisciplinarité et de la grande diversité de
sujets abordé€s, ce qui apparait est le caractere véritablement transnational de la
mouvance écoféministe: «Le volume édité par Caldecott et Leland a permis de
colmater la bréche entre théorie et activisme, en présentant des poésies aussi bien
que des articles universitaires, en donnant la parole a des féministes d’horizons
tres divers telles que Wangari Maathai (Kenya) a propos du Green Belt Move-
ment, Rosalie Bertell (Canada) sur les liens entre nucléaire et santé, Wilmette
Brown (Grande-Bretagne/Etats-Unis) concernant I’écologie noire des cités,
Marta Zabaleta (Argentine) a propos des Meres de la Plaza de Mayo, le collectif
Manushi (Inde) sur les infanticides féminins, et Anita Anand (Inde) concernant
le mouvement Chipko Andolan »"

Ainsi regroupés au sein d’'une méme anthologie, ces travaux permettent de
comprendre que I’écoféminisme est une mouvance pacifiste qui est apparue au
méme moment a différents endroits du globe, offrant un espace idéologique de
partage transnational. Cet espace de partage sera renforcé par deux contributions
dont I’éloignement géographique tend & mettre 1’accent, 14 aussi, sur le caractére
transnational des idées écoféministes. La premiére est «Deeper than Deep Eco-
logy: the Eco-Feminist Connection», écrite par 1’ Australienne Ariel Salleh en
1984. Elle y dresse les esquisses des ouvertures qu’une approche combinée de
I’environnementalisme et du féminisme pourrait apporter a 1’écologie dans son
ensemble, en expliquant que celle-ci permettrait d’atteindre une éthique plus juste
a I’égard de tous les étres vivants.'? En 1986, en Allemagne, Maria Mies publia
Patriarchy and Accumulation on a World Scale . Elle y élargit les théories qu’elle
avait mises au point six ans plus t6t, dans un article publié¢ 2 New Delhi. Celui-ci
dénongait la difficulté que rencontraient les femmes indiennes pour combattre
P’esprit patriarcal extrémement actif dans le pays.!*

Ces articles, représentatifs de I’éparpillement géographique des idées écofémi-
nistes, ouvrirent la voie 4 d’autres publications: I’article synthétique «Ecofemi-
nism: an overview and discussion of positions and arguments» de Val Plumwood,"
publi€ en Australie en 1986, et, un an plus tard, «<Feminism and Ecology: Making
Connections» de Karen Warren, publié aux Etats-Unis.'® C’est ainsi que les liens
conceptuels existants entre dégradation environnementale et oppression liée au
genre, 4 I’appartenance ethnique, a la classe sociale et a I’orientation sexuelle,
furent rendus visibles au moyen d’une analyse environnementalo-féministe
s’exprimant dans plusieurs nations au méme moment.



Lauwers: L'écoféminisme, transnational?

Attaques essentialistes et incompréhension
des enjeux transnationaux

L’écoféminisme a dii — et doit encore — faire face a une grande hostilité, provenant
principalement d’incompréhensions ou de résistances li€es 4 un amalgame entre
déterminisme biologique et genre. Présentes dés les années 1980 dans les cercles
anglophones (Grande-Bretagne, Inde, Australie, Etats-Unis) de la mouvance,
les accusations essentialistes paralyserent les débats idéologiques au sein de
la mouvance pendant une décennie, poussant méme certains penseurs a parler
de la «fin de I’écoféminisme». En France, pays de naissance de ’appellation,
I’écoféminisme n’intéressa que peu jusqu’a la moitié de la décennie 2000, mais
cela n’empécha pas le débat sur 1’essentialisme de s’installer aussitOt. Ainsi,
dans une succession de trois articles publiés sur Internet a la fin de septembre
2009, le critique francais Pierre-Emmanuel Brugeron attaque le coté essentialiste
souvent attribué a la mouvance écoféministe, prétendant que des auteures telles
que Starhawk (activiste écologique américaine d’origine amérindienne), Vandana
Shiva (activiste féministe en Inde) ou Maria Mies (sociologue en Allemagne)
construisent leurs écrits en les fondant sur un «lien présupposé» entre les femmes
et la nature. Selon lui, ’association entre les femmes et la nature évoque de fait
une idéologie essentialiste, car cette association ne peut étre que basée sur la
célébration d’un lien biologique essentiel, ce qui desservirait la perception des
femmes et de la nature dans la culture contemporaine.'” Seulement, au-dela du
fait que ces arguments semblent vouloir nier tout lien entre la condition psy-
cho-physiologique des étres humains et leur environnement physique, ils font
également abstraction du caractére transnational du mouvement écoféministe.
Certes, celui-ci démontre que des analyses idéologiques similaires ont vu le
jour au méme moment a des endroits différents de la planéte. Cependant, cette
transnationalité ne signifie pas que les outils d’analyse soient les mémes a des
endroits géographiques distincts. Une analyse indienne pourra ainsi paraitre de
nature légérement essentialiste pour une personne éduquée en Occident, car les
conceptions genrées ne sont pas les mémes.

Toutefois, une fois admises la diversité de points de vue culturels et la possible
ethnocentricité, 1’accusation d’essentialisme peut se transformer en une accep-
tation de différences multi-ethniques. C’est afin d’ceuvrer pour une plus grande
reconnaissance de 1’aveuglement qui est produit par ce qu’elle qualifie de privilege
impérialiste de la recherche occidentale que Chandra Mohanty publia «Under
Western Eyes: Feminist Scholarship and Colonial Discourse» en 1986.% Son article
replace les travaux de chercheuses telles que Mies dans un contexte transnational
en pointant du doigt le «totalitarisme» avec lequel maintes intellectuelles de
descendance et de provenance euro-américaines tentaient d’imposer leur vision

91



92

Féminismes transnationaux traverse 2016/2

du féminisme.! Sous la plume de Mohanty, le travail de Mies n’apparait plus
comme essentialiste, mais se voit plutot doté d’une grande sensibilité a 1’égard
d’une culture différente de la sienne (Mies étant une sociologue allemande qui
étudie un groupe de femmes indiennes). Ainsi, ce qui parait essentialiste d’un
point de vue euro-américain ne I’est en réalité que si on regarde les faits d’un
point de vue exclusivement euro-américain sans prendre conscience du caractere
biaisé de ce point de vue.

Dans un esprit similaire, un article de 1992 de I’Américaine Greta Gaard,
«Misunderstanding Ecofeminism», explique pourquoi les attaques répétées dont
souffre 1’écoféminisme ne peuvent provenir que d’une incompréhension pro-
fonde: «Le refus de certains cercles de discours féministes standardisés de
prendre I’écoféminisme au sérieux a pris deux formes différentes: la premiere,
I’écoféminisme a tort; la deuxieéme, 1’écoféminisme n’est pas pris au sérieux
car pour pouvoir le faire il faudrait repenser la structure méme du féminisme.
[...] On part du principe que I’écoféminisme a «<tort> car les critiques ’ont
décrit de facon erronée comme se basant sur une connexion entre la femme
et la nature [...]. Mais cette accusation ne peut provenir que d’une incom-
préhension, d’ignorance pure et simple ou d’une présentation tendancieuse
obstinée [...].»%

En replacant les accusations d’essentialisme faites a la mouvance écoféministe
dans le contexte historique des féminismes de ces 50 derniéres années, il est im-
portant de rappeler que ce débat ne lui a pas été propre, mais est également présent
au sein des courants de pensée féministes dont I’écoféminisme est notamment issu.
En effet, parmi les nombreuses branches des féminismes — marxistes, libéraux,
libéraux égalitaires, post-structuralistes, postmodernes, radicaux, matérialistes,
radicaux matérialistes, les mouvements néo-féministes, les féminismes noirs et
lesbiens, pour n’en citer que quelques-uns — existent également des courants dits
différentialistes ou culturels. Ceux-ci se fondent sur un déterminisme biologique
(par opposition au socioconstructivisme mis en avant par d’autres féminismes),
pronant la nécessaire reconnaissance d’une «expérience [purement] féminine»
de la vie.?! Gardons a I’esprit qu’il en est de méme pour le courant de pensée
soutenu par les écoféministes culturels, qui, comme le rappelle Greta Gaard dans
son article de 1992, ne forment en réalité qu’une minorité face a 1’ensemble de
la mouvance.

Se servir de certaines caractéristiques d’une branche distinctement culturelle
ou spirituelle d’une mouvance pour les transformer en qualités inhérentes
a I’ensemble de ladite mouvance constitue un procédé qui équivaut, pour
reprendre les paroles de Greta Gaard, a «misrepresenting the part for the
whole».2? L’histoire nous montre ainsi que la plupart des courants féministes
ayant rejeté en bloc I’écoféminisme a cause d’un amalgame entre la partie et



Lauwers: L'écoféminisme, transnational?

son tout ont, en fait, appliqué a 1I’écoféminisme exactement ce qu’ils tentaient
de combattre au sein des systémes patriarcaux depuis ses débuts, tout en niant
I’ethnocentrisme inhérent a une recherche conceptuellement ancrée dans son
contexte spatio-temporel.

En outre, ne pas faire référence ou ne pas prendre en compte les croyances
ethniques des auteur(e)s ainsi incriminé(e)s peut révéler un ethnocentrisme qu’il
est important de reconnaitre comme tel, comme le rappelle Chandra Mohanty
dans Under Western Eyes.” Dans ce dernier article, Mohanty, diplomée des
Universités de Delhi et de I’Illinois, actuelle professeure d’études genre et
d’histoire des femmes a Syracuse (Etats-Unis), formule une analyse qui s’est
avérée déterminante pour les théories écoféministes. Elle émet une critique
contre les théories écoféministes occidentales qui s’approprient, selon elle,
I’activisme environnemental des femmes des pays en voie de développement
et des tribus amérindiennes, en les présentant simplement comme étant «éco-
féministes». D’aprés Mohanty, ce raccourci intellectuel offrirait une conception
essentialiste de ces femmes en les représentant comme étant plus proches de
la nature. L’analyse de Mohanty a mis au jour 1’ethnocentricité qui constituait
certaines analyses écoféministes. De surcroit, son article a permis que le caractere
transnational de la mouvance écoféministe soit compris comme représentant
une caractéristique réelle et durable du mouvement en évitant qu’il ne soit vu
comme une coincidence.

Ces faits illustrent I’enjeu principal du caractere transnational de la mouvance
écoféministe: la difficulté de produire une analyse consciente de ses propres
ancrages socioculturels, pour ne pas imposer a tort une vision hégémonique a
I’objet de son étude.

Passer outre I'ethnocentrisme

Deux enjeux majeurs s’offrent donc a I’écoféminisme contemporain: le premier
concerne le dualisme essentialiste/constructiviste et le second a trait au fait
d’éviter de succomber a un ethnocentrisme trop facilement présent — et souvent
de maniere inconsciente — dans les différentes conceptions du monde. Ainsi, de
la méme facon que I’on peut considérer des analyses uniquement socialistes,
féministes ou euro-américaines comme étant réductrices (car elles n’aborderont
qu’une facette du probleme qui en compte plusieurs), nous sommes en droit de
nous demander, en nous appuyant sur la nécessaire corrélation de la crise sociétale
(environnementale et sociale) globale, si la dichotomie essentialiste/construc-
tiviste est 1égitime comme approche générale de la mouvance écoféministe. Cette
question a été posée des 1989 par Diana Fuss dans son livre Essentially Speaking .

93



94

Féminismes transnationaux traverse 2016/2

Feminism, Nature & Difference, mais I’importance de ses idées a été effacée par
le tourbillon de peur provoqué par le mot «essentialiste». Elle préconise de se
détacher de I’opposition entre essentialisme et constructivisme, car celle-ci serait
en grande partie a I’origine des réactions négatives opposées aux féminismes et
aux écoféminismes ces dernieres décennies: «[...] nous pensons pouvoir soutenir
I’idée que cette querelle est & 1’origine de 1’impasse actuelle dans laquelle se
trouve le féminisme, une impasse basée sur la difficulté d’élaborer des théories
du social en rapport avec le naturel.»*

Le second enjeu d’importance auquel 1’écoféminisme contemporain est con-
fronté est celui d’éviter de succomber a un ethnocentrisme euro-occidental. En
effet, 1’écoféminisme aurait été€ qualifié de «troisitme vague» du féminisme.
Or, ce procédé a été critiqué par un grand nombre de féministes et d’écofémi-
nistes, notamment par Greta Gaard dans «New Directions for Ecofeminism»
(2011). D’apres cette derniere, I’utilisation de la métaphore de la vague serait
contre-productive, car elle élimine la spécificité transnationale des féminismes
de la facon suivante: «Par mégarde, la métaphore de la vague [...] s’appro-
prie en méme temps qu’elle efface les récits féministes des développements
théoriques et historiques féministes. [...] Les féministes ont mis au point deux
critiques importantes de ce récit en <vague>: tout d’abord, cela définit I’histoire
féministe exclusivement en termes d’activités et de philosophies euro-centrées,
effacant les histoires des femmes indigénes, des femmes afro-américaines, des
Hispano-Américaines, des femmes sino-américaines et d’autres féministes
qui ne font plus qu’apparaitre sporadiquement afin de «<rectifier>, a la suite des
féministes euro-américaines qui ont jeté les bases des deux premieres vagues
du féminisme. [...] En résumé, les féministes [...] qui utilisent 1a métaphore de
la vague vont, par inadvertance, effacer 1’histoire du féminisme écologique et
des féminismes de couleur aussi bien de I’histoire féministe que de I’histoire
environnementale .»»

En conclusion, bien que 1I’écoféminisme ait toujours été une pratique trans-
nationale aussi bien que transversale, il est important de revenir sur cette
caractéristique afin de la faire apparaitre comme telle — et ce afin d’éviter
que la mouvance écoféministe ne se perde dans le grand nombre de branches
féministes et environnementales contemporaines, au risque de voir disparaitre
une de ses principales spécificités et richesses: son caractére transnational. De
surcroit, pour que nos analyses continuent a gagner en pertinence et en justesse,
il est important d’étre conscient(e) de la facon dont écrire depuis un point de
vue eurocentré peut affecter les recherches.



Lauwers: L'écoféminisme, transnational?

Notes

co

10
11

12

13

14

15

16

17

18

19
20
21

22
23
24
25

Greta Gaard, Simon Estok, Serpil Oppermann (éd.), International Perspectives in Feminist
Ecocriticism, New York 2014, 1-19. L’introduction de cet ouvrage revient en détails sur

la pluralité de la mouvance, notamment sur 1’éparpillement sous différentes dénominations
des chercheurs et des chercheuses, ces derniéres années.

Francoise d’Eaubonne, Le féminisme ou la mort, Paris 1974.

Ariel Salleh, «Deeper than Deep Ecology: The Eco-Feminist Connection», Environmental
Ethics 6 (1984), 339-345. '

Un exposition virtuelle consacrée & I’impact du livre et aux différentes réactions qu’il a
suscitées est disponible depuis 2012: Mark Stoll, «<Rachel Carson’s Silent Spring, a book
that changed the world», Environment and Society. Virtual Exhibition 1 (2012), http://www.
environmentandsociety.org/exhibitions/silent-spring/overview

Linda Lear, Silent Spring, New York 2002, foreword. Dans cette édition, la biographe

de Carson revient en détails sur les remous occasionnés par le livre & sa publication ainsi
que sur les critiques sexistes qu’il regut et leurs conséquences.

Barbara Bennett, Scheherazade’s Daughters. The Power of Storytelling in Ecofeminist
Change, New York 2012, 3-5.

Lear (voir note 5), xii.

Bennett (voir note 6), 3-5; Gaard/Estok/Oppermann (voir note 1), 2-7; Lear (voir note 5), xii.
Marc Michaelson, «Wangari Maathai and Kenya’s Green Belt Movement: Exploring

the Evolution and the Potentialities of Consensus Movement Mobilization», Social Problems
4 (1994), 540-561.

Gaard/Estok/Oppermann (voir note 1), 2-4.

Greta Gaard, «Ecofeminism Revisited: Rejecting Essentialism and Re-Placing Species

in a Material Feminist Environmentalism», Feminist Formations 23 (2011}, 26-53, ici 29.
Ariel Salleh, «Deeper than Deep Ecology: The Eco-Feminist Connection», Environmental
Ethics 6 (1984), 339-345.

Maria Mies, Patriarchy and Accumulation on A World Scale. Women in the International
Division of Labour, Londres 1999.

Maria Mies, Indian Women and Patriarchy. Conflicts and Dilemmas for Student and Working
Women, New Delhi 1980.

Val Plumwood, «Ecofeminism: An Overview and Discussion of Positions and Arguments»,
Australasian Journal of Philosophy 64 (1986), 120-138.

Karen Warren, «Feminism and Ecology: Making Connections», Environmental Ethics 9
(1987), 3-20; Karen Warren, «The Power and Promise of Ecological Feminism»,
Environmental Ethics 12 (1990), 125-146.

Pierre-Emmanuel Brugeron, «Eco-féminisme: la nature du lien», «Eco-féminisme: le lien
négatif» et «<Eco-féminisme: le lien positif», Implications Philosophiques (2009), http://www.
implications-philosophiques.org/category/ethique-et-politique/eco-feminisme/ (14. 4. 2014).
Chandra Talpade Mohanty, «Under Western Eyes: Feminist Scholarship and Colonial
Discourse», Boundary 2 (1986), 333-358.

Mohanty (voir note 18).

Greta Gaard, «Misunderstanding Ecofeminism», Z Papers 3 (1992), 20-24, ici 21.

Francine Descarries-Belanger, Shirley Roy, «Le mouvement des femmes et ses courants

de pensée», Les Documents de I’ICREF 19 (1988), 16 s.

Gaard (voir note 20), 20.

Mohanty (voir note 18), 333-358.

Diana Fuss, Essentially Speaking. Feminism, Nature & Difference, Londres 1990, 1.

Gaard (voir note 11), 50.

95



96

Féminismes transnationaux traverse 2016/2

Zusammenfassung

Okofeminismus, transnational? Multiethnizitit, Einfllisse
und Streitgegenstdnde

Wie viele Stromungen der Frauenbewegung sah sich der Okofeminismus mit
dem Vorwurf konfrontiert, sich als westliches «Exportprodukt» hauptsichlich an
Frauen der weissen Mittelschicht zu richten. Diese Kritik ist aber zu relativieren.
Denn der Blick in die Geschichte zeigt, dass aussereuropdische Aktivistinnen
den Okofeminismus massgeblich beeinflussten, beispielsweise die kenianische
Green Belt-Bewegung oder die Autorinnen Vandana Shiva und Starhawk, die
als Anhéngerinnen nichtwestlicher Lehren gelten. Wenn auch kontrovers in
ihren Positionen, ist die Bedeutung dieser Akteurinnen doch unbestritten. Indem
die Aktivistinnen zur Uberwindung von Verstindigungsproblemen beitrugen,
halfen sie mit, den Okofeminismus in eine multiethnische und multikulturelle
Bewegung umzuwandeln. Und obwohl die 6kofeministische Bewegung nach wie
vor im Verdacht des Essenzialismus steht, ist es ihr doch seit den 1980er-Jahren
gelungen, dem Vorwurf der ethnischen und kulturellen Befangenheit durch die
Akzeptanz von Diversitét, wie sie sich notwendigerweise aus den kulturellen
und ethnischen Unterschieden ergibt, zu begegnen. Der Beitrag thematisiert, wie
der 6kofeministische Diskurs die Kritik an der ethnischen Voreingenommenbheit
durch eine umfassende Analyse der Zusammenhinge von Rassismus, Sexismus
und Speziesismus aufgenommen und zu einem seiner wichtigsten Streitpunkte
erhoben hat, mit dem Ziel, eine multikulturelle, transnationale Praxis zu begriin-
den, die reprasentativ fiir die Multikulturalitat der Personenkreise ist, fiir welche
sich die Bewegung einsetzt.

(Ubersetzung: Regula Ludi)



	L'écoféminisme, transnational? : Multiethnicités, influences et enjeux

