
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 23 (2016)

Heft: 2: Transnationale Feminismen = Féminismes transnationaux

Artikel: L'écoféminisme, transnational? : Multiethnicités, influences et enjeux

Autor: Lauwers, Margot

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-650824

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-650824
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'écoféminisme, transnational?

Multiethnicités, influences et enjeux

Margot Lauwers

Apparu durant les années 1960-1970, l'écoféminisme se veut être autant une

critique environnementale du féminisme qu'une critique féministe de l'envi-
ronnementalisme. Œuvrant pour le changement social, il vise à démanteler l'an-
drocentrisme et l'anthropocentrisme des civilisations occidentales, en s'appuyant

sur la corrélation entre sexisme et dégradation environnementale. De fait, les

théories écoféministes remettent en question les structures dichotomiques qui
sous-tendent la conception occidentale du monde, telles que les dualismes entre

nature et culture, raison et émotion ou encore être humain et animal. A partir de la

déconstruction de ces dichotomies, l'écoféminisme tente de proposer de nouvelles

conceptions qui reconnaissent et soutiennent la diversité biologique et culturelle.
Les trajectoires des personnes qui ont développé la pensée écoféministe, ainsi

que les théories écoféministes elles-mêmes, sont variées; il n'existe pour l'heure

pas m« écoféminisme unique normatif ou orthodoxe, mais la mouvance est

considérée - à juste titre - comme étant plurielle' et est appelée à le rester. En

ceci l'écoféminisme semble différer de certaines autres formes de féminismes:

il a pu se détacher avec succès du reproche d'ethnocentricité dont on l'a accusé

et semble avoir produit une théorie transnationale depuis ses débuts. Le présent
article se veut être une contribution quant à l'aspect théorique de l'écoféminisme.

Il portera ainsi plus précisément sur l'mre//ect«a/ ZiAtory de ce mouvement. De

ce fait, nous nous intéressons à une analyse du discours écoféministe plutôt qu'à
une véritable analyse de l'histoire de l'écoféminisme. Nous verrons que la mou-

vance écoféministe a connu dès ses débuts une influence multiethnique, influence

qui est venue enrichir sa pratique activiste et théorique tout en élargissant ses

enjeux. A cette fin, nous nous proposons de revenir brièvement sur les débuts de

la mouvance afin de faire apparaître les différentes influences internationales qui
l'ont aidée à voir le jour. Nous nous intéresserons également aux accusations es-

sentialistes qui ont pesé sur la mouvance en démontrant que celles-ci proviennent
d'une incompréhension du caractère transnational de l'écoféminisme. Enfin,
nous aborderons les enjeux principaux qui découlent du caractère transnational

du mouvement contemporain.



Féminismes transnationaux traverse 2016/2

Le terme «écoféminisme» a été utilisé pour la première fois par la Française
Françoise d'Eaubonne dans son essai de 1974, Le/e'mmAme ow /a mar/? Elle

y expose les raisons pour lesquelles le féminisme et l'environnementalisme
devraient être un combat commun. Cependant, si d'Eaubonne est généralement

reconnue comme étant à l'origine du terme et de certains fondements de la

mouvance, il serait erroné de lui attribuer la naissance de l'écoféminisme en

tant que mouvement activiste, créatif et politique. En effet, à partir du début des

années 1960, les idées écoféministes ont commencé à apparaître un peu partout
sur la planète. Nous pensons ici notamment au célèbre ouvrage SzZenî Spn'ng
de Rachel Carson, au Green ße/r Movement orchestré par Wangari Maathai
au Kenya ou encore à la sociologue australienne Ariel Salleh qui fut parmi
les premières à s'intéresser à l'écoféminisme en tant que catégorie d'analyse
sociale et sociologique?

Des influences transnationales dès ses débuts

Publié en 1962, SY/ent Spring (Printemps silencieux) raconte l'histoire d'un village
comme on en trouve un grand nombre dans le Midwest étasunien qui doit faire
face à une crise écologique sans précédent due à l'utilisation non réglementée de

pesticides. Ce livre provoqua des changements concrets dans la société contem-
poraine de son époque mais aussi dans la nôtre. Le roman, de par son écriture

simple et le fait que l'action se déroule dans un village américain typique - bien

que fictif -, fut un best-seller aux Etats-Unis et toucha un public de lecteurs

provenant de toutes classes sociales, confessions et appartenances ethniques.
Ceux-ci exigèrent que la lumière soit faite sur le sujet de la contamination par
des pesticides et la réglementation de l'usage de ces derniers qui concernait
directement leur santé et la santé de la nature dont beaucoup tiraient leur subsis-

tance. Comme le rappelle la biographe de Carson, Linda Lear, le succès du livre
et l'indignation du public face à son contenu furent tels que le gouvernement
Kennedy n'eut d'autre choix que de réagir, l'année même, en ordonnant une en-

quête auprès du «Science Advisory Committee» (PSAC) qui révéla l'exactitude
des données mises au jour par Carson dans un rapport publié en mai 1963? Le
mouvement populaire d'inquiétude environnementale, et la prise de conscience

qui s'ensuivit, eu pour résultat la première édition du Lart/z Day, toujours célébré

à ce jour. Dans la décennie qui succéda à la publication, le gouvernement Nixon
instaura l'Agence de Protection Environnementale en promulguant le Ata/onaZ

Envî'ronwenra/ Po/zcy Acf, une première mondiale. Conséquence directe du roman
et de l'enquête qui résulta de sa publication, la production nationale américaine
de DDT (Dichlorodiphényltrichloroéthane) fut interdite en 1972. En somme, le



Lauwers: L'écoféminisme, transnational?

livre fut non seulement à l'origine de la prise de conscience écologique populaire
américaine mais aussi du mouvement environnementaliste.^

Ce livre a été cité, utilisé, analysé et mis en avant comme un des instigateurs de

la mouvance elle-même." Deux réactions très différentes se sont produites à sa

parution. D'une part, le livre est rapidement devenu un best-seller auprès du public
via le bouche-à-oreille. Sßenf .Spring fit prendre conscience à ses lecteurs que
l'utilisation non réglementée de pesticides pouvait avoir des répercutions fortes

sur leur quotidien, leur santé et leur environnement. D'autre part, les industriels

adoptèrent une position qui permit la mise au jour d'une certaine misogynie de

rigueur dans les milieux industriels et scientifiques. Le président John F. Kennedy

ayant ordonné une investigation autour de la validité des propos du livre et celle-
ci ayant été admise, il ne restait aux détracteurs de Carson que l'angle d'attaque
sexiste. D'après ces derniers, Carson ne pouvait en aucun cas savoir de quoi
elle parlait puisqu'elle était une femme. En outre, elle n'avait aucune raison de

s'inquiéter des générations futures, car elle «était vieille fille»7
Ces critiques ad /mminem vinrent alimenter la prise de conscience concernant le

besoin des mouvements environnementaux, féministes et écoféministes qui se

faisait déjà sentir dans l'Amérique du Nord des années 1970.* Dans la décennie

suivante, l'exigence d'un combat conjoint entre féminisme et environnementa-
lisme se voit renforcée par certains événements. Au Kenya, en 1977, Wangari
Maathai fonda le Green ße/t Movement dont l'action consiste à permettre
aux femmes de replanter des arbres dans des zones déboisées afin d'influer
positivement sur leur dépendance environnementale.® Ce mouvement eut une
incidence non négligeable sur la pensée écoféministe en général, notamment

sur des écrivaines hors des Etats-Unis, telles que la sociologue allemande Maria
Mies ou l'auteure activiste indienne Vandana Shiva. En août 1979 eut lieu la

plus grande catastrophe nucléaire que les Etats-Unis aient connue jusqu'alors,
l'accident de Three Mile Island en Pennsylvanie. L'opinion publique américaine

fut fortement choquée et ce furent en grande majorité les femmes qui réagirent
en exigeant une plus grande sécurité sanitaire pour leurs enfants. De même, en

1981, au Royaume-Uni, la base de la Royal Air Force de Greenham Common fut
assiégée par un «Y-m de femmes, appelant à la fin des actions militaires.'" Ces

événements, dispersés à travers la planète, provoquèrent des réactions similaires,
notamment des prises de position et un engagement de la part des femmes qui
virent dans le combat écologique pacifiste des analogies avec le combat pour
l'égalité des sexes. L'idée selon laquelle le manque d'équité dont les femmes

semblaient souffrir quel que soit le pays (étant donné que le modèle patriarcal
constituait la forme de société dominante) était lié au manque de considération

envers le monde naturel se renforça et vint unir ces actions au-delà des aires

géographiques qui les séparaient pour devenir un phénomène transnational.



Féminismes transnationaux traverse 2016/2

Parallèlement, une anthologie d'un genre novateur fut publiée aux Etats-Unis en

1983, Rec/a/m die Ed/tA, éditée par les critiques et militantes Léonie Caldecott

et Stephanie Leland. Au-delà de l'interdisciplinarité et de la grande diversité de

sujets abordés, ce qui apparaît est le caractère véritablement transnational de la

mouvance écoféministe: «Le volume édité par Caldecott et Leland a permis de

colmater la brèche entre théorie et activisme, en présentant des poésies aussi bien

que des articles universitaires, en donnant la parole à des féministes d'horizons
très divers telles que Wangari Maathai (Kenya) à propos du Green ße/t Move-

ment, Rosalie Bertell (Canada) sur les liens entre nucléaire et santé, Wilmette
Brown (Grande-Bretagne/Etats-Unis) concernant l'écologie noire des cités,
Marta Zabaleta (Argentine) à propos des Mères de la R/aza de Mayo, le collectif
Manushi (Inde) sur les infanticides féminins, et Anita Anand (Inde) concernant
le mouvement CAz/j&o Ando/an.»"
Ainsi regroupés au sein d'une même anthologie, ces travaux permettent de

comprendre que l'écoféminisme est une mouvance pacifiste qui est apparue au

même moment à différents endroits du globe, offrant un espace idéologique de

partage transnational. Cet espace de partage sera renforcé par deux contributions
dont l'éloignement géographique tend à mettre l'accent, là aussi, sur le caractère

transnational des idées écoféministes. La première est «Deeper than Deep Eco-

logy: the Eco-Feminist Connection», écrite par l'Australienne Ariel Salleh en

1984. Elle y dresse les esquisses des ouvertures qu'une approche combinée de

l'environnementalisme et du féminisme pourrait apporter à l'écologie dans son

ensemble, en expliquant que celle-ci permettrait d'atteindre une éthique plus juste
à l'égard de tous les êtres vivants V En 1986, en Allemagne, Maria Mies publia
RatrzarcAy a/zd Accwraidado/i on a Wor/d .Sca/e." Elle y élargit les théories qu'elle
avait mises au point six ans plus tôt, dans un article publié à New Delhi. Celui-ci
dénonçait la difficulté que rencontraient les femmes indiennes pour combattre

l'esprit patriarcal extrêmement actif dans le pays."
Ces articles, représentatifs de l'éparpillement géographique des idées écofémi-
nistes, ouvrirent la voie à d'autres publications: l'article synthétique «Ecofemi-
nism: an overview and discussion of positions and arguments» de Val Plumwood,"
publié en Australie en 1986, et, un an plus tard, «Feminism and Ecology: Making
Connections» de Karen Warren, publié aux Etats-Unis.'® C'est ainsi que les liens

conceptuels existants entre dégradation environnementale et oppression liée au

genre, à l'appartenance ethnique, à la classe sociale et à l'orientation sexuelle,
furent rendus visibles au moyen d'une analyse environnementalo-féministe

s'exprimant dans plusieurs nations au même moment.

90



Lauwers: L'écoféminisme, transnational?

Attaques essentialistes et incompréhension
des enjeux transnationaux

L'écoféminisme a dû - et doit encore - faire face à une grande hostilité, provenant

principalement d'incompréhensions ou de résistances liées à un amalgame entre

déterminisme biologique et genre. Présentes dès les années 1980 dans les cercles

anglophones (Grande-Bretagne, Inde, Australie, Etats-Unis) de la mouvance,
les accusations essentialistes paralysèrent les débats idéologiques au sein de

la mouvance pendant une décennie, poussant même certains penseurs à parler
de la «fin de l'écoféminisme». En France, pays de naissance de l'appellation,
l'écoféminisme n'intéressa que peu jusqu'à la moitié de la décennie 2000, mais

cela n'empêcha pas le débat sur l'essentialisme de s'installer aussitôt. Ainsi,
dans une succession de trois articles publiés sur Internet à la fin de septembre

2009, le critique français Pierre-Emmanuel Brugeron attaque le côté essentialiste

souvent attribué à la mouvance écoféministe, prétendant que des auteures telles

que Starhawk (activiste écologique américaine d'origine amérindienne), Vandana

Shiva (activiste féministe en Inde) ou Maria Mies (sociologue en Allemagne)
construisent leurs écrits en les fondant sur un «lien présupposé» entre les femmes

et la nature. Selon lui, l'association entre les femmes et la nature évoque de fait
une idéologie essentialiste, car cette association ne peut être que basée sur la
célébration d'un lien biologique essentiel, ce qui desservirait la perception des

femmes et de la nature dans la culture contemporaine." Seulement, au-delà du

fait que ces arguments semblent vouloir nier tout lien entre la condition psy-
cho-physiologique des êtres humains et leur environnement physique, ils font
également abstraction du caractère transnational du mouvement écoféministe.

Certes, celui-ci démontre que des analyses idéologiques similaires ont vu le

jour au même moment à des endroits différents de la planète. Cependant, cette

transnationalité ne signifie pas que les outils d'analyse soient les mêmes à des

endroits géographiques distincts. Une analyse indienne pourra ainsi paraître de

nature légèrement essentialiste pour une personne éduquée en Occident, car les

conceptions genrées ne sont pas les mêmes.

Toutefois, une fois admises la diversité de points de vue culturels et la possible

ethnocentricité, l'accusation d'essentialisme peut se transformer en une accep-
tation de différences multi-ethniques. C'est afin d'œuvrer pour une plus grande
reconnaissance de l'aveuglement qui est produit par ce qu'elle qualifie de privilège
impérialiste de la recherche occidentale que Chandra Mohanty publia «Under
Western Eyes: Feminist Scholarship and Colonial Discourse» en 1986.'* Son article

replace les travaux de chercheuses telles que Mies dans un contexte transnational

en pointant du doigt le «totalitarisme» avec lequel maintes intellectuelles de

descendance et de provenance euro-américaines tentaient d'imposer leur vision 91



Féminismes transnationaux traverse 2016/2

du féminisme." Sous la plume de Mohanty, le travail de Mies n'apparaît plus

comme essentialiste, mais se voit plutôt doté d'une grande sensibilité à l'égard
d'une culture différente de la sienne (Mies étant une sociologue allemande qui
étudie un groupe de femmes indiennes). Ainsi, ce qui paraît essentialiste d'un

point de vue euro-américain ne l'est en réalité que si on regarde les faits d'un

point de vue exclusivement euro-américain sans prendre conscience du caractère

biaisé de ce point de vue.
Dans un esprit similaire, un article de 1992 de l'Américaine Greta Gaard,

«Misunderstanding Ecofeminism», explique pourquoi les attaques répétées dont

souffre l'écoféminisme ne peuvent provenir que d'une incompréhension pro-
fonde: «Le refus de certains cercles de discours féministes standardisés de

prendre l'écoféminisme au sérieux a pris deux formes différentes: la première,
l'écoféminisme a tort; la deuxième, l'écoféminisme n'est pas pris au sérieux

car pour pouvoir le faire il faudrait repenser la structure même du féminisme.

[...] On part du principe que l'écoféminisme a <tort> car les critiques l'ont
décrit de façon erronée comme se basant sur une connexion entre la femme

et la nature [...]. Mais cette accusation ne peut provenir que d'une incom-

préhension, d'ignorance pure et simple ou d'une présentation tendancieuse

obstinée [...].»*>
En replaçant les accusations d'essentialisme faites à la mouvance écoféministe
dans le contexte historique des féminismes de ces 50 dernières années, il est im-

portant de rappeler que ce débat ne lui a pas été propre, mais est également présent

au sein des courants de pensée féministes dont l'écoféminisme est notamment issu.

En effet, parmi les nombreuses branches des féminismes - marxistes, libéraux,
libéraux égalitaires, post-structuralistes, postmodernes, radicaux, matérialistes,
radicaux matérialistes, les mouvements néo-féministes, les féminismes noirs et

lesbiens, pour n'en citer que quelques-uns - existent également des courants dits

différentialistes ou culturels. Ceux-ci se fondent sur un déterminisme biologique
(par opposition au socioconstructivisme mis en avant par d'autres féminismes),

prônant la nécessaire reconnaissance d'une «expérience [purement] féminine»
de la vie.^' Gardons à l'esprit qu'il en est de même pour le courant de pensée

soutenu par les écoféministes culturels, qui, comme le rappelle Greta Gaard dans

son article de 1992, ne forment en réalité qu'une minorité face à l'ensemble de

la mouvance.
Se servir de certaines caractéristiques d'une branche distinctement culturelle

ou spirituelle d'une mouvance pour les transformer en qualités inhérentes
à l'ensemble de ladite mouvance constitue un procédé qui équivaut, pour
reprendre les paroles de Greta Gaard, à «misrepresenting the part for the

whole» L'histoire nous montre ainsi que la plupart des courants féministes
92 ayant rejeté en bloc l'écoféminisme à cause d'un amalgame entre la partie et



Lauwers: L'écoféminisme, transnational?

son tout ont, en fait, appliqué à l'écoféminisme exactement ce qu'ils tentaient
de combattre au sein des systèmes patriarcaux depuis ses débuts, tout en niant
l'ethnocentrisme inhérent à une recherche conceptuellement ancrée dans son

contexte spatio-temporel.
En outre, ne pas faire référence ou ne pas prendre en compte les croyances
ethniques des auteur(e)s ainsi incriminé(e)s peut révéler un ethnocentrisme qu'il
est important de reconnaître comme tel, comme le rappelle Chandra Mohanty
dans t/nc?er Western £yes." Dans ce dernier article, Mohanty, diplômée des

Universités de Delhi et de l'Illinois, actuelle professeure d'études genre et

d'histoire des femmes à Syracuse (Etats-Unis), formule une analyse qui s'est
avérée déterminante pour les théories écoféministes. Elle émet une critique
contre les théories écoféministes occidentales qui s'approprient, selon elle,
l'activisme environnemental des femmes des pays en voie de développement
et des tribus amérindiennes, en les présentant simplement comme étant «éco-

féministes». D'après Mohanty, ce raccourci intellectuel offrirait une conception
essentialiste de ces femmes en les représentant comme étant plus proches de

la nature. L'analyse de Mohanty a mis au jour l'ethnocentricité qui constituait
certaines analyses écoféministes. De surcroît, son article a permis que le caractère

transnational de la mouvance écoféministe soit compris comme représentant

une caractéristique réelle et durable du mouvement en évitant qu'il ne soit vu
comme une coïncidence.
Ces faits illustrent l'enjeu principal du caractère transnational de la mouvance
écoféministe: la difficulté de produire une analyse consciente de ses propres

ancrages socioculturels, pour ne pas imposer à tort une vision hégémonique à

l'objet de son étude.

Passer outre l'ethnocentrisme

Deux enjeux majeurs s'offrent donc à l'écoféminisme contemporain: le premier
concerne le dualisme essentialiste/constructiviste et le second a trait au fait
d'éviter de succomber à un ethnocentrisme trop facilement présent - et souvent
de manière inconsciente - dans les différentes conceptions du monde. Ainsi, de

la même façon que l'on peut considérer des analyses uniquement socialistes,
féministes ou euro-américaines comme étant réductrices (car elles n'aborderont

qu'une facette du problème qui en compte plusieurs), nous sommes en droit de

nous demander, en nous appuyant sur la nécessaire corrélation de la crise sociétale

(environnementale et sociale) globale, si la dichotomie essentialiste/construc-

tiviste est légitime comme approche générale de la mouvance écoféministe. Cette

question a été posée dès 1989 par Diana Fuss dans son livre Spea&ing. 93



Féminismes transnationaux traverse 2016/2

Femin/OTî, Atowre <4 mais l'importance de ses idées a été effacée par
le tourbillon de peur provoqué par le mot «essentialiste». Elle préconise de se

détacher de l'opposition entre essentialisme et constructivisme, car celle-ci serait

en grande partie à l'origine des réactions négatives opposées aux féminismes et

aux écoféminismes ces dernières décennies: «[...] nous pensons pouvoir soutenir

l'idée que cette querelle est à l'origine de l'impasse actuelle dans laquelle se

trouve le féminisme, une impasse basée sur la difficulté d'élaborer des théories

du social en rapport avec le naturel.»*'

Le second enjeu d'importance auquel l'écoféminisme contemporain est con-
fronté est celui d'éviter de succomber à un ethnocentrisme euro-occidental. En

effet, l'écoféminisme aurait été qualifié de «troisième vague» du féminisme.

Or, ce procédé a été critiqué par un grand nombre de féministes et d'écofémi-
nistes, notamment par Greta Gaard dans «New Directions for Ecofeminism»

(2011). D'après cette dernière, l'utilisation de la métaphore de la vague serait

contre-productive, car elle élimine la spécificité transnationale des féminismes
de la façon suivante: «Par mégarde, la métaphore de la vague [...] s'appro-
prie en même temps qu'elle efface les récits féministes des développements
théoriques et historiques féministes. [...] Les féministes ont mis au point deux

critiques importantes de ce récit en <vague>: tout d'abord, cela définit l'histoire
féministe exclusivement en termes d'activités et de philosophies euro-centrées,

effaçant les histoires des femmes indigènes, des femmes afro-américaines, des

Hispano-Américaines, des femmes sino-américaines et d'autres féministes

qui ne font plus qu'apparaître sporadiquement afin de <rectifier>, à la suite des

féministes euro-américaines qui ont jeté les bases des deux premières vagues
du féminisme.[...] En résumé, les féministes [... ] qui utilisent la métaphore de

la vague vont, par inadvertance, effacer l'histoire du féminisme écologique et
des féminismes de couleur aussi bien de l'histoire féministe que de l'histoire
environnementale .»^
En conclusion, bien que l'écoféminisme ait toujours été une pratique trans-
nationale aussi bien que transversale, il est important de revenir sur cette

caractéristique afin de la faire apparaître comme telle - et ce afin d'éviter

que la mouvance écoféministe ne se perde dans le grand nombre de branches

féministes et environnementales contemporaines, au risque de voir disparaître
une de ses principales spécificités et richesses: son caractère transnational. De

surcroît, pour que nos analyses continuent à gagner en pertinence et en justesse,

il est important d'être conscient(e) de la façon dont écrire depuis un point de

vue eurocentré peut affecter les recherches.

94



Lauwers: L'écoféminisme, transnational?

/Votes

1 Greta Gaard, Simon Estok, Serpil Oppermann (éd.), /nternational Perspectives m Feminist

Fcocririci'im, New York 2014,1-19. L'introduction de cet ouvrage revient en détails sur
la pluralité de la mouvance, notamment sur l'éparpillement sous différentes dénominations
des chercheurs et des chercheuses, ces dernières années.

2 Françoise d'Eaubonne, Le/éminisme ou /a mort, Paris 1974.

3 Ariel Salleh, «Deeper than Deep Ecology: The Eco-Feminist Connection», Environmental
Ethics 6 (1984), 339-345.

4 Un exposition virtuelle consacrée à l'impact du livre et aux différentes réactions qu'il a

suscitées est disponible depuis 2012: Mark Stoll, «Rachel Carson's Silent Spring, a book
that changed the world», Environment and Society. Vîrfnai Er/tièifion 1 (2012), http://www.
environmentandsociety.org/exhibitions/silent-spring/overview

5 Linda Lear, Si/ent Spring, New York 2002, foreword. Dans cette édition, la biographe
de Carson revient en détails sur les remous occasionnés par le livre à sa publication ainsi

que sur les critiques sexistes qu'il reçut et leurs conséquences.
6 Barbara Bennett, Sc/tc/terazot/c's Daughters. 77ie Power o/Stotyteliing in Eco/eminist

Change, New York 2012, 3-5.
7 Lear (voir note 5), xii.
8 Bennett (voir note 6), 3-5; Gaard/Estok/Oppermann (voir note 1), 2-7; Lear (voir note 5), xii.
9 Marc Michaelson, «Wangari Maathai and Kenya's Green Belt Movement: Exploring

the Evolution and the Potentialities of Consensus Movement Mobilization», Social Problems
4 (1994), 540-561.

10 Gaard/Estok/Oppermann (voir note 1), 2-4.
11 Greta Gaard, «Ecofeminism Revisited: Rejecting Essentialism and Re-Placing Species

in a Material Feminist Environmentalem», Feminist Formations 23 (2011), 26-53, ici 29.
12 Ariel Salleh, «Deeper than Deep Ecology: The Eco-Feminist Connection», Environmental

Ethics 6 (1984), 339-345.
13 Maria Mies, Patriarchy and Accumulation on A World Scale. Women in the /nternational

Division o/La&owr, Londres 1999.

14 Maria Mies, Indian Women and Patriarchy. Convicts and Dilemmas /or Student and Working
Women, New Delhi 1980.

15 Val Plumwood, «Ecofeminism: An Overview and Discussion of Positions and Arguments»,
Australasian Lournal o/Philosophy 64 (1986), 120-138.

16 Karen Warren, «Feminism and Ecology: Making Connections», Environmental Ethics 9

(1987), 3-20; Karen Warren, «The Power and Promise of Ecological Feminism»,
Environmental Ethics 12 (1990), 125-146.

17 Pierre-Emmanuel Brugeron, «Eco-féminisme: la nature du lien», «Eco-féminisme: le lien
négatif» et «Eco-féminisme: le lien positif», Implications Philosophiques (2009), http://www.
implications-philosophiques.org/category/ethique-et-politique/eco-feminisme/ (14.4. 2014).

18 Chandra Talpade Mohanty, «Under Western Eyes: Feminist Scholarship and Colonial
Discourse», Boundary 2 (1986), 333-358.

19 Mohanty (voir note 18).
20 Greta Gaard, «Misunderstanding Ecofeminism», Z Papers 3 (1992), 20-24, ici 21.
21 Francine Descarries-Belanger, Shirley Roy, «Le mouvement des femmes et ses courants

de pensée», Les Documents de 17CBEF 19 (1988), 16 s.

22 Gaard (voir note 20), 20.
23 Mohanty (voir note 18), 333-358.
24 Diana Fuss, Essentially Speaking. Feminism, Nature <6 Di/ference, Londres 1990, 1.

25 Gaard (voir note 11), 50.

95



Féminismes transnationaux traverse 2016/2

Zusammenfassung

Ökofeminismus, transnational? Multiethnizität, Einflüsse
und Streitgegenstände

Wie viele Strömungen der Frauenbewegung sah sich der Ökofeminismus mit
dem Vorwurf konfrontiert, sich als westliches «Exportprodukt» hauptsächlich an

Frauen der weissen Mittelschicht zu richten. Diese Kritik ist aber zu relativieren.
Denn der Blick in die Geschichte zeigt, dass aussereuropäische Aktivistinnen
den Ökofeminismus massgeblich beeinflussten, beispielsweise die kenianische

Green ße/t-Bewegung oder die Autorinnen Vandana Shiva und Starhawk, die
als Anhängerinnen nichtwestlicher Lehren gelten. Wenn auch kontrovers in
ihren Positionen, ist die Bedeutung dieser Akteurinnen doch unbestritten. Indem
die Aktivistinnen zur Überwindung von Verständigungsproblemen beitrugen,
halfen sie mit, den Ökofeminismus in eine multiethnische und multikulturelle
Bewegung umzuwandeln. Und obwohl die ökofeministische Bewegung nach wie

vor im Verdacht des Essenzialismus steht, ist es ihr doch seit den 1980er-Jahren

gelungen, dem Vorwurf der ethnischen und kulturellen Befangenheit durch die

Akzeptanz von Diversität, wie sie sich notwendigerweise aus den kulturellen
und ethnischen Unterschieden ergibt, zu begegnen. Der Beitrag thematisiert, wie
der ökofeministische Diskurs die Kritik an der ethnischen Voreingenommenheit
durch eine umfassende Analyse der Zusammenhänge von Rassismus, Sexismus

und Speziesismus aufgenommen und zu einem seiner wichtigsten Streitpunkte
erhoben hat, mit dem Ziel, eine multikulturelle, transnationale Praxis zu begrün-
den, die repräsentativ für die Multikulturalität der Personenkreise ist, für welche
sich die Bewegung einsetzt.

(i7Zier.se/znng: RegnZa Ln/Z/'J

96


	L'écoféminisme, transnational? : Multiethnicités, influences et enjeux

