
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 23 (2016)

Heft: 2: Transnationale Feminismen = Féminismes transnationaux

Artikel: "Erlebte Solidarität" : die Frauengesundsheitsbewegung der 1970er-
Jahre als imaginierte transnationale Gemeinschaft

Autor: Schmitter, Leena

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-650823

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-650823
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Erlebte Solidarität»
Die Frauengesundheitsbewegung der 1970er-Jahre
als imaginierte transnationale Gemeinschaft

Leena Schmitter

Die Frauenbewegung nach 1968 sah die Kontrolle der Frauen über die weibliche

Reproduktion als zentrales Thema an und betrachtete die Möglichkeit eines

legalen und sicheren Abbruchs einer Schwangerschaft als eines ihrer wichtigs-
ten Ziele. Im Gegensatz zu anderen Akteurinnen - etwa politischen Parteien,
Initiativkomitees und anderen Frauenorganisationen - ging es Feministinnen
in diesen Debatten um mehr als eine juristische Regelung: sie verstanden «den

Kampf für den straflosen Schwangerschaftsabbruch als Teil des Kampfes für die

Befreiung der Frau».' Die als privat markierten Elemente «weiblicher Körper»,
«Sexualität» und «reproduktive Fähigkeiten» waren Ausgangspunkte ihrer Politik
und dienten als Grundlage für die feministische Kritik an vergeschlechtlichten
Machtverhältnissen.
Die zentralen feministischen Ansprüche auf Selbstbestimmung, Autonomie^ und

körperliche Integrität waren auch in der Schweiz zwischen 1971 (Völksinitia-
tive zur Straflosigkeit des Schwangerschaftsabbruchs) und 2002 (Annahme der

sogenannten Fristenregelung) permanent umstritten: durch das medizinische

Expertentum, Lebensrechtsbewegungen und selbst unter Befürworterinnen
der Liberalisierung der Abtreibung. Der Frauenbewegung lag die Prämisse

zugrunde, dass nur durch die Veränderung der gesellschaftlichen Machtverhält-
nisse Geschlechtergerechtigkeit hergestellt werden könne. Als eine Form von

Körperpolitik (èody politics) dienten die Auseinandersetzungen mit dem Thema

«Abtreibung» dazu, diese zentralen feministischen Forderungen sagbar zu ma-
chen und die feministische Gesellschafts- und Machtkritik zu verdichten. Gerade

die Kontroversen um die Abtreibung - das wohl bedeutendste Thema der neuen

Frauenbewegung - zeigten, dass Macht nicht nur «von oben» auf Frauen wirkte,
sondern als breites gesellschaftliches Netzwerk relational funktionierte.
In vielen Teilen der Welt setzten sich Feministinnen mit ihrem Körper auseinan-

der und waren dadurch Teil eines transnationalen Netzwerks, das sie gleichzeitig
konstituierten. Wenngleich die Schweizer Frauenbewegung auf ein nationales

Regelsystem fokussierte und Strategien der direkten Demokratie anwandte, ist sie

als Teil einer transnationalen Bewegung, einer iwiagineii com/WMmYy, zu verstehen.



Transnationale Feminismen traverse 2016/2

Wie sich diese transnationale «imaginierte Gemeinschaft» und die Wechselwir-

kungen zwischen globalem und lokalem feministischem Denken und Handeln

beim Thema «Frauengesundheit» in der Schweiz manifestierten, bildet den Inhalt
des vorliegenden Beitrags. Als Quellenbasis dienen zahlreiche bewegungsinterne
und -externe gedruckte und ungedruckte Quellen sowie Oralhistory-Interviews?

«Body politics»: Abtreibung und die Macht der Sexualität

Im September 1972 entstand aus der Arbeitsgruppe «Sexualität und Aufklärung»
der Frauenbefreiungsbewegung (FBB) die erste autonome «Informations- und

Beratungsstelle für Frauen» (INFRA) in Zürich. Die INFRA gilt als Meilenstein
in der Geschichte der FBB und existierte bis 1997. Dem Zürcher Vorbild folg-
ten andere Städte, so etwa Bern im November 1974. Auch in St. Gallen, Basel,

Frauenfeld, Schaffhausen, Uster, Lugano und Genf formierten sich INFRAs.
Das Ziel der Zürcher INFRA, die sich vorerst aus FBB-Frauen zusammensetzte,

war es, eine Informationsstelle mit möglichst umfassenden Beratungsdienst-
leistungen aufzubauen. Dazu gehörten Informationen zu Bildung, Medizin, Ge-

sundheit, Recht, Familienplanung, Beruf und Mutterschaft. Trotz dieser Vielfalt
an Themen kristallisierte sich bis 1975 der Schwangerschaftsabbruch als «das

Hauptproblem» heraus.* Die INFRAs waren Ausdruck und Vermittlerinnen eines

neuen Verständnisses von Schwangerschaftsverhütung und Sexualität, das als

Teil der Kampagne für weibliche Selbstbestimmung in transnationale Netzwerke

eingebunden war, die ich im Folgenden ergründe.
Zunächst ist auf den zeitlich engen Zusammenhang zwischen «1968» und der

neuen Frauenbewegung hinzuweisen, denn in ihrer kognitiven Orientierung
schloss die Frauenbewegung an die Studierendenbewegung an. Die im Zug der

68er-Proteste von Frauen geäusserte Kritik, die sogenannte sexuelle Befreiung
sei lediglich eine Befreiung des männlichen Begehrens gewesen, mündete in die

Forderung, die weibliche Sexualität vollständig in die Kompetenz der Frauen

zu überführen: Feministinnen betonten das Selbstbestimmungsrecht über den

eigenen Körper, woraus sie unter anderem die Forderung nach der Freigabe der

Antibabypille und einer verbesserten Sexualaufklärung in der Schule ableiteten.

Körperbezogene Argumentationsmuster waren immer ein wichtiger Aspekt fe-
ministischer Politik. Sie richteten sich auf eine Neubewertung der Sexualität im
Allgemeinen und der weiblichen Sexualität im Besonderen.

Die politischen Dimensionen von Körperlichkeit kamen in den Debatten zur
Liberalisierung des Schwangerschaftsabbruchs besonders deutlich zum Ausdruck.

Um die Bedeutung der Körperlichkeit als Effekt von Diskursen und Praktiken
76 wie auch als Ausgangspunkt von Machtbeziehungen im feministischen Diskurs



Schmitter: «Erlebte Solidarität»

besser zu fassen, lohnt es sich, auf den Begriff Körperpolitik (£>ody po/hics)
zurückzugreifen und ihn analytisch zu schärfen. Erstens kann bezüglich der

juristischen Regelung der Abtreibung von einer hody po/fiics policy gesprochen

werden, weil staatliches Handeln auf den Körper der Frauen fokussierte und

deren Sexualität und reproduktive Fähigkeiten reguliertet Zweitens bezieht sich

Körperpolitik nicht nur auf physische Körperlichkeit, wie die Politologin Amy
Mazur präzisiert: "Feminist approaches to body politics can also place issues

of women's control and men's domination into the context of patriarchy and

gender hierarchy and propose solutions that address inequities between men
and women ]."® Dieser analytische Zugang hilft den feministischen Aktivis-
mus in der Abtreibungsfrage genauer zu fassen. Feministische Körperpolitik
transzendierte die traditionelle Unterscheidung von Privatem und Öffentlichem
und hatte dadurch das Potenzial, die Art und Weise, wie das Politische definiert

war, neu zu arrangieren. Ohne zu biologisieren, fokussierten Feministinnen
in ihrer Argumentation auf die weibliche Spezifität des Kinderkriegens. Sie

nahmen dabei auf die gesellschaftliche Konstruktion von Sexualität Bezug.
So hatte diese Körperpolitik in den schweizerischen Abtreibungsdebatten das

Ziel, die gesellschaftliche Stellung von Frauen zu verbessern, und zu zeigen,
dass weibliche Körper ein Objekt von männlichem Begehren, Kontrolle und

Gewalt seien.

Die Verbindung von Sexualität und männlicher Macht über Frauen bildete auch

den Interpretationsrahmen, in dem Abtreibung und (sexuelle) Selbstbestimmung

gedeutet wurden. Das zeigt paradigmatisch der Standpunkt einer Gruppierung
aus dem Umfeld der FBB: Die «sexuelle Unterdrückung» führe zur Unmög-
lichkeit, über Sexualität zu sprechen, stellte sie in einem Positionspapier zum
Abtreibungsverbot fest, weil das Vokabular entweder komplett entpersonalisiert,
zu wissenschaftlich oder zu vulgär sei.'' Die fehlende Sagbarkeit, so waren sich

die Feministinnen einig, resultiere in der Tabuisierung der Sexualität, in der

Unkenntnis über geeignete Verhütungsmittel und in der Furcht vor einer un-
gewollten Schwangerschaft: «Wie soll [...] eine Frau noch Lust empfinden kön-

nen, wenn sie in dauernder Angst ist[,] unerwünscht schwanger zu werden [...]?
Eine sexuell wirklich befriedigte Frau wäre auch [...] viel weniger gewillt[,] ihr
Schicksal widerspruchslos über sich ergehen zu lassen. Sie würde sich sicherer

und selbstbewusster fühlen und beginnen!,] sich gegen ihre Unterdrückung auf-

zulehnen. So aber wird die Frau, unter anderem auch durch Abtreibungsverbot,
zu einer Gebärmaschine im Dienste der Kleinfamilie und der kapitalistischen
Gesellschaft degradiert.»^
Sexualität zu enttabuisieren und Verhütung, Schwangerschaft und Schwanger-
schaftsabbruch in die Kompetenz von Frauen zu überführen umfasste in dieser

kapitalismuskritischen Logik weit mehr als die Fähigkeit, über den eigenen Körper 77



Transnationale Feminismen traverse 2016/2

zu verfügen. Beratung, Kenntnisse und Informationsvermittlung über körperliche
Vorgänge wie auch persönlicher Erfahrungsaustausch waren Mittel, die Femi-
nistinnen nutzten, um als politische Subjekte in Erscheinung zu treten und die

dominante Form der Sexualität zu hinterfragen. Am Punkt, an dem sich Sexualität
als Macht kristallisierte und nicht losgelöst von der Kritik an bürgerlichen Idealen

gedacht werden konnte, setzten die Feministinnen an. In der Zeiftmg der Frawe«

machten die Aktivistinnen deutlich, wie sie das Recht auf freie Abtreibung im
Kontext von Sexualität deuteten: «Unsere Sexualität zurückzuerobern, über uns
selbst bestimmen: das bedeutet nicht etwa, dass wir unsere Fortpflanzungsfunk-
tion verneinen. Im Gegenteil, dies ist unsere Hauptwaffe, unsere Identität. Wir
wollen aus dem biologischen Determinismus [...] einen grossartigen Hebel für
unsere Befreiung machen: weit davon entfernt, ihn im Namen der Kinder aus dem

Reagenzglas in Abrede zu stellen, wollen wir ihn ganz auf uns nehmen, indem

wir Kinder zur Welt bringen wann und wenn wir es wollen.»®

Selbstbestimmte Sexualität bedeutete die Entscheidung für gewünschte Kinder
und ein lebenswertes Leben - für Mutter und Kind. So gingen die Ansprüche der

Feministinnen immer über die Liberalisierung tmd Legalisierung der Abtreibung
hinaus. Zu den Forderungen gehörten bessere Sexualaufklärung, risikofreie

Abtreibungsmethoden, besserer Zugang zur Pille sowie Kassenzulassung von
Verhütungsmitteln. Bereits 1971 forderte die FBB, Verhütungsmittel seien

kostenfrei abzugeben;'® denn es sei allein die Entscheidung der betroffenen

Frauen, ob sie eine Schwangerschaft abbrechen oder weiterführen könnten. So

machte die FBB Zürich 1977 geltend: «Die heutige Gesetzgebung entmündigt die

Frauen, indem ihnen nicht das elementarste Recht zur Selbstbestimmung über

ihren Körper zugestanden wir. Sie [die Frau] wird gezwungen Mutter zu sein,
ob sie dies wünscht oder nicht.»" Das Verbot des Schwangerschaftsabbruchs
deuteten die Autorinnen dabei als Mittel der sexuellen Unterdrückung der

Frauen, das ihnen jegliche Autonomie abspreche.'^ In der Ze/Ywng der Frat/en

gaben Feministinnen etwa zu bedenken, dass Schwangerschaftsabbruch erst zu
einem Instrument der Frauenbefreiung würde, wenn sich Frauen die Macht über

ihren Körper aneigneten - mit der Liberalisierung der Abtreibungsgesetzgebung
allein sei dies nicht möglich.Mit anderen Worten: Erst die Rede von der Kon-
trolle über den eigenen Körper machte die «Kontrolle über unsere Freiheiten,

[...] unsere Existenz» sagbar."* Die Rede über Abtreibung umfasste immer die

Loslösung von restriktiven gesellschaftlichen Strukturen, also weitaus mehr als

eine Anpassung des Strafrechts.

78



Schmitter: «Erlebte Solidarität»

Wissen ist Macht: Die Frauengesundheitsbewegung

Die Frauengesundheitsbewegung war eine Bewegung, die sich für die körper-
liehe Integrität von Frauen einsetzte und der es darum ging, qua Wissen Macht

zu hinterfragen - die Aneignung und Erweiterung von Wissen war feministische
Machtkritik. In der Schweiz wurde die Bewegung überwiegend von Aktivistinnen
aus der Romandie getragen." Wie im Ausland strebten diese an, Frauen Infor-
mationen zur Selbsthilfe anzubieten. Eigene Erfahrungen spielten dabei eine

wichtige Rolle. Der französische Begriff aafo-examen umfasste dementsprechend

Selbstuntersuchungen und Selbsthilfe, vorerst also die Aneignung gynäkologischen
Wissens mit dem Ziel, sich der Kontrolle der Ärzte zu entziehen.'®

Das Wissen über Abtreibung und Schwangerschaftsverhütung umfasste nicht
nur Informationen über Möglichkeiten der Abtreibung oder juristische Fra-

gen, sondern auch Wissen über das Funktionieren und die Bedürfnisse des

eigenen Körpers." Dem männlichen Arzt, den Feministinnen als Prototyp des

Patriarchats empfanden, setzten sie ein Expertinnenwissen entgegen, das die

eigenen Erfahrungen und Bedürfnisse genauso berücksichtigte wie die eigene

Entscheidungskompetenz in medizinischen Fragen.'® Wie Feministinnen die-

ses ärztliche Wissen als Herrschaftswissen auffassten, lässt sich anhand der

Erzählung einer ehemaligen Aktivistin exemplarisch aufzeigen: «Ich erinnere

mich an einen Herrn Doktor, er ist nicht in weiss gewesen, aber schön an-

gezogen. Er ist aufgestanden und hat einen Schlüsselbund hervorgenommen
und geklimpert und gesagt: <Wir Ärzte wir geben den Schlüssel nicht aus der
Hand. Wir wollen weiterhin bestimmend Und das ist für mich die absolute

Provokation gewesen.»" Die Strategien der eigenständigen Wissensproduktion
und -aneignung reichten von der Herstellung von Broschüren bis hin zu regel-
mässigen Treffen, an denen Feministinnen Selbst- und Fremduntersuchungen
durchführten, Möglichkeiten des Schwangerschaftsabbruchs diskutierten und

persönliche Erfahrungen austauschten. All diese Praktiken, die am Monopol der
männlichen Ärzteschaft rüttelten, waren feministische Machtkritik, generierten
sie doch Brüche in der herrschenden Ordnung, indem sie den Monopolanspruch
der Medizin unterliefen.
1977 war das Cenrre Femmes in Genf jeden Donnerstagabend für Selbst- und

Fremduntersuchungen offen. Die Informationsabende sollten Frauen dazu

befähigen, Veränderungen der Gebärmutter, Infektionen und gar Anzeichen
für eine mögliche Schwangerschaft frühzeitig zu erkennen. Die Veranstaltun-

gen sollten gynäkologische Untersuchungen nicht ersetzen. Doch gingen die
Veranstalterinnen davon aus, dass Frauen, die ihre Körper besser kannten, bei

ärztlichen Untersuchungen mehr Kontrolle über deren Ablauf und die daraus

resultierenden Massnahmen sowie Selbstvertrauen hatten. Der Austausch in der 79



Transnationale Feminismen traverse 2016/2

Frauengruppe war für die damaligen Akteurinnen wichtig, weil er dazu bei-

trug, Isolation zu überwinden und sich der gemeinsamen Anliegen bewusst zu
werden.

«Frauengesundheit» transnational:
Eine feministische «imagined community»?

Die Frauenbewegung war Teil einer feministischen imagined commMnzfy.

/magzned commzzn/tzes sind laut Benedict Anderson soziale, intersubjektive
Gemeinschaften. Sie setzen sich aus Menschen zusammen, die sich als Teil
dieser Gemeinschaft verstehen, und konstituieren gleichzeitig Gemeinsamkeiten.

Auf Anderson Bezug nehmend, analysierte Kathy Davis den feministischen
Klassiker Ozzr ßodz'es, Ozzrse/ves, der 1971 vom Boston Women's Ffea/t/z Book
Co/Zectz've herausgegeben wurde, unter dem Aspekt einer feministischen z'ma-

gz'ned commzznz'ty. Sie macht deutlich, wie Feministinnen aus verschiedenen
kulturellen Kontexten sich auf einen gemeinsamen Text bezogen, ihn durch
die Übersetzungsleistungen neu interpretierten und so eine transnationale fe-
ministische Gemeinschaft hervorbrachten, die zwar aus ähnlichen Interessen

und Kämpfen bestand, deren Homogenität aber eine Imagination war?"

Nicht nur in der Schweiz nahmen sich Feministinnen des Themas «Frauen-

gesundheit» an. In vielen Teilen der Welt setzten sich Frauen aktiv mit ihrem

Körper auseinander, wie Davis am Beispiel der Erfolgsgeschichte von Ozzr

Bodies, Ozzr.se/ves exemplarisch aufzeigt. Das Werk wurde in vielen Teilen der

Welt rezipiert und adaptiert, die Übersetzungsleistungen lokaler Aktivistinnen
widerspiegeln die vielfältigen Auseinandersetzungen mit Frauengesundheit und

Feminismus in unterschiedlichen kulturellen Kontexten?' Bis 2007 wurde das

Buch in sechs überarbeiteten Versionen über 4 Millionen Mal verkauft und in
mehr als 20 Sprachen (inklusive Braille-Schrift) übersetzt?^ Zu vermuten ist,
dass Ozzr ßodz'es, Ozzrse/ves spätestens ab 1976 in der ersten französischen Über-

setzung auch in der Schweiz zirkulierte?^ Einen Beleg für den transnationalen

Wissenstransfer stellt aber insbesondere der Besuch von Aktivistinnen aus den

USA beim MozzvemenZ de /zhera/zon des/emmes (MLF) dar?"

Im Rahmen eines Informations- und Austauschtreffens zu den Themen «Selbst-

hilfe» und «Abtreibung» besuchten 1973 drei Frauen aus einer Selbsthilfeklinik
in Los Angeles den MLF in Genf. Während eines Abends, der auf reges Interesse

stiess (die Rede ist von circa 300 Frauen und einigen Männern im Alter von
25-30 Jahren), informierten die US-Amerikanerinnen über die Selbstuntersuchung
der Gebärmutter und eine Methode der Menstruationsregulierung, die in den USA
seit Anfang der 1970er-Jahre genutzt wurde. Das Women's LzTzera/zon Movement



Schmitter: «Erlebte Solidarität»

aus Los Angeles löste damit bei vielen Schweizerinnen «höchstens exotisches

Interesse»^ aus. Dennoch machten die schweizerischen Feministinnen deutlich,
dass der Austausch bedeutend war. Die Aneignung von Expertenwissen diente

ihnen als Befreiungsstrategie: «Plötzlich hatten wir von etwas Besitz genommen,
das man normalerweise nicht sehen kann [die Zervix, den Anfang der Gebär-

mutter]. Besitz ergreifen heisst auch Kontrolle und Möglichkeit zur Aktion. Wir
hatten auch den Eindruck aus unserer Isolierung herauszukommen, weil wir etwas

gesehen hatten, das bisher nur durch den Blick der anderen vermittelt war, wobei
diese andern meistens Männer waren, die wir als feindlich empfinden konnten.

[...] Indem wir uns und die andern Frauen der Gruppe untersuchten, waren wir
nicht mehr isoliert [...]. Es war der Anfang erlebter Solidarität.»^
Der MLF nahm diesen Besuch zum Anlass, später in einem kleineren Rahmen

«genauer zu erarbeiten, was für uns <Selbstbestimmung der Frau über ihren

eigenen Körper> konkret bedeutet»?' sich Wissen anzueignen, Verantwortung
für eine Schwangerschaft zu übernehmen und Verantwortungsbewusstsein für
eine Abtreibung zu entwickeln."
Mitte der 1970er-Jahre formierte sich im MLF die Gruppe /zme en c/zarge, die

während 18 Monaten existierte und Frauen bei einer Abtreibung unterstützte.
Sie führten Beratungsgespräche durch, halfen Frauen bei der Kontaktaufnahme

mit Ärztinnen und begleiteten sie bei Gynäkologinnenbesuchen, auch zwecks

grösserem Selbstvertrauen gegenüber dem medizinischen Expertentum: «Cette

éxperience nous a permis de nous confronter aux gynécologues et de mesurer
notre pouvoir à obtenir d'eux ce que nous voulons.»"
Diese Entwicklung macht deutlich, was die Losung «Mein Bauch gehört mir»"
tatsächlich umfasste. Feministinnen eigneten sich «den Bauch» nicht nur sym-
bolisch, sondern auch ganz gegenständlich an. Die Genferinnen gingen gar so

weit zu erklären, sie könnten mittels Selbstuntersuchungen eine Schwanger-
schaft an der Veränderung der Gebärmutter erkennen?' Das Frauenzentrum in
Genf verfolgte also eine Strategie der Entmystifizierung und Selbstverant-

wortung."
Gerade bei den Themen «Frauengesundheit» und «Frauenbildung» werden die
transnationalen Verflechtungen und das Mäandrieren feministischer Gedanken

deutlich. Ein besonders sichtbarer Hinweis auf transnationale Verbindungen war
eine Hollandfahrt. Im Vorfeld der Abstimmung über das erweiterte Indikatio-
nengesetz organisierte die Schwangerschaftsabbruchgruppe der FBB Zürich -
inspiriert von einer ähnlichen Aktion des Frauenzentrums Frankfurt" - eine

Wochenend-Abtreibungsreise nach Holland. Unter dem Motto «Die Situation
in der Schweiz zwingt uns, nach Holland zu fahren, um abtreiben zu können»,"
reisten am 19. Mai 1978 fünf schwangere Frauen aus verschiedenen Kanto-
nen gemeinsam mit vier Aktivistinnen der FBB (darunter eine Ärztin und eine 81



Transnationale Feminismen traverse 2016/2

Pflegefachfrau) nach Holland, um eine Abtreibung vorzunehmen. Die Aktion
wurde von einer Pressekonferenz vor der Abreise sowie einer Demonstration
bei der Rückkehr begleitet. Die Gruppe Frauen Fi/m Fabrica stellte einen

Film her, um «die Aktion bildlich festzuhalten». Dieser ist allerdings nicht
überliefert?'
Mithilfe des Amsterdamer Frauenzentrums organisierte die FBB private Über-

nachtungen und ein zwangloses Austauschprogramm. Nach den Abtreibungen,
die in einer Klinik in Scheveningen ausgeführt wurden, lud der behandelnde Arzt
die Schweizerinnen zu einem Imbiss ein, und am Abend «plauderten, tranken
und tanzten» die Frauen mit Aktivistinnen aus Amsterdam?'' Das Hauptthema,
so berichteten zwei Aktivistinnen, lautete Verhütung. Sämtliche der anwesenden

Frauen waren nämlich schwanger geworden, weil die Pille oder die Spirale ver-

sagt hatte, so die FFÂZ in einem Artikel im Anschluss an die Hollandreise: «Die

Verhütung ist ein grosses Problem für die Frau. Es gibt kein unschädliches oder

hundertprozentig sicheres Verhütungsmittel. Und so lange bleibt die Abtreibung
tägliche Realität.»"
Das zentrale Thema «Verhütung» weist darauf hin, dass Selbstbestimmung
für Feministinnen immer auch Selbstverantwortung bedeutete. Denn gerade
die Auseinandersetzungen mit der Verhütung zeigen, dass Abtreibungen nicht
aufgrund von «Verantwortungslosigkeit» der Frauen durchgeführt werden

mussten, wie Gegnerinnen des Schwangerschaftsabbruchs immer wieder be-

haupteten, sondern mangels sicherer Verhütungsmittel und aufgrund fehlender
Informationen über deren (Nicht-)Funktionieren.
Als Aktionsform erinnert die Hollandreise an die bereits von der 68er-Bewegung

erprobten Happenings. Die inhaltliche Auseinandersetzung mit Verhütung und

Abtreibung und das gegen aussen sichtbare Auftreten stehen beispielhaft für den

feministischen Aktivismus der 1970er-Jahre. Die Organisatorinnen verstanden den

«Hollandbus» weniger als eine Dienstleistung denn als eine politische Aktion, mit
der sie auf die Situation in der Schweiz hinweisen wollten, indem sie nationale
Grenzen überschritten und damit auf ein weitverbreitetes Anliegen Bezug nahmen.

Die Aktion sollte aufzeigen, dass die Möglichkeiten für straffreie, günstige und
sichere Schwangerschaftsabbrachmethoden in der Schweiz unzureichend waren.
Die FBB kritisierte, dass Abtreibung tabuisiert, den Frauen Selbstverantwortung
abgesprochen und die Probleme - im wahrsten Sinn des Worts - «über die Grenze

abgeschoben» wurden?®

82



Schmitter: «Erlebte Solidarität»

Fazit: Erlebte Solidarität - imaginierte Gemeinschaft

Wie die aufgeführten Beispiele zeigen, war es gerade das Thema «Frauen-

gesundheit» - im Sinn einer körperlich-geistigen Unversehrtheit -, welches es

den Feministinnen ermöglichte, untereinander Alternativen zu herrschenden

Paradigmen zu erproben?® Gynäkologische Untersuchungen und medizinisches
Wissen gaben Frauen die Möglichkeit, sich der Kontrolle männlicher Mediziner
ein Stück weit zu entziehen. Die in Gruppen durchgeführten Selbst- und Fremd-

Untersuchungen halfen, mit anderen Frauen in Kontakt zu treten und Isolierung
zu durchbrechen."® Gleichzeitig verhalf die Aktionsform des Abtreibungsbusses,
das staatliche Gewaltmonopol durch die Exterritorialisierung verbotener Hand-

lungen zu unterlaufen.
Die feministische Frauengesundheitsbewegung generierte dadurch Brüche in
den herrschenden Praktiken und Diskursen, die Neues sag-, denk- und machbar
machten. Durch ihre Thematisierung des Schwangerschaftsabbruchs stellten

Feministinnen die soziale und politische Ordnung, welche die gesellschaftlichen
und vergeschlechtlichten Dominanzverhältnisse legitimierte, infrage."' Sie hin-
terfragten dadurch Machtverhältnisse und dehnten ihr politisches Handeln auf
weibliche Gesundheit, Körper und Reproduktion aus. Die Erweiterung betraf
aber nicht nur Inhalte, sondern auch Praktiken: Wissensaneignung, Selbstunter-

suchungen, Selbsthilfe, neue politische Artikulationsformen und transnationale

Dialoge verflochten sich zu einem politischen Handeln, das über konventionelle

politische Felder hinausging. Eingebunden in ein transnationales Netzwerk,
erarbeitete sich die Frauenbewegung in der Schweiz ein spezifisch feminis-
tisches Gesundheitswissen, das sie von traditionellen Instanzen wie etwa der
Ärzteschaft weniger abhängig machte. Sie situierte sich drüber hinaus in einer
transnationalen imagined community, indem sie diese gleichzeitig konstituierte.
Diese community - im MLF «erlebte Solidarität»"* genannt - war durch kulturelle
Übersetzungen anhaltend geprägt: lokale Frauengruppen handelten transnationale

Themen aus, was zu spezifisch schweizerischen Diskussionen und Handlungs-
Strategien führte. Die analytische Denkfigur der «transnationalen feministischen

imaginierten Gemeinschaft» umfasst deshalb nicht etwa eine kollektive femi-
nistische Identität, sondern vielmehr die Anerkennung feministischer Anliegen
und das Bedürfnis, Herausforderungen gemeinsam anzunehmen, die kulturell
und national unterschiedlich angegangen wurden. Sie zeigt, dass feministische

Konzepte, Forderungen und Rhetoriken reisen und an unterschiedlichen Orten

zu verschiedenen Zeiten spezifisch rezipiert werden. Feminismus war - und ist
bis heute - ein fluides, nicht standortgebundenes Phänomen. Es existieren trans-
national zirkulierende feministische Rhetoriken und Slogans, die sich feministische

Gruppen lokal aneignen und aushandeln."* 83



Transnationale Feminismen traverse 2016/2

Die Analyse des Materials zeigt, dass auch feministische Konzepte, Rhetoriken
und gar Forderungen eine Geschichte haben und von ihrem geografischen Standort

abhängig sind. Sie werden zu unterschiedlichen Zeiten an verschiedenen Orten

rezipiert, umgeformt oder abgelehnt, sie bringen aber immer Konfigurationen
hervor, die historisch einzigartig sind, auch wenn sie auf eine gemeinsame Basis

verweisend Bei der analytischen Konzeption einer feministischen imagined com-

mamiy stehen die Vorstellungen von Gemeinsamkeit - trotz lokalen Unterschie-
den - im Zentrum. Sie ist produktiv, weil sie auf die imaginierte Gemeinsamkeit

Bezug nimmt. Denn die transnationalen Auseinandersetzungen führen dazu, zwei

Aspekte anzuerkennen: erstens die Pluralität von Feminismen und Frauenleben

und zweitens ein Netzwerk von Machthierarchien, das sämtliche Begegnungen
formt - lokale wie transnationale.^

Anmerkungen

1 POCH-Frauengruppe, Zur Diskussion lies Sc/wangerscAa/isaMirKc/ies. Für die Freigabe
der Abtreibung, Zürich 1975,7.

2 In den Quellen wird zwischen Selbstbestimmung und Autonomie unterschieden. Während
Ersteres als Unabhängigkeit von Fremdbestimmung verstanden werden kann (etwa Willens-
freiheit), umfasst Letzteres die Unabhängigkeit von Strukturen und Bewegungen - etwa
der als patriarchal empfundenen 68er-Bewegung oder der bürgerlichen Frauenbewegung.
Vgl. Kristina Schulz, Leena Schmitter, Sarah Kiani, Frauenbcweguiig - Die Schweiz seit
7968. Analysen, Dokumente, Archive, Baden 2014,49 f.
Dieser Beitrag beruht auf Leena Schmitter, Politiken der Äeproduktion. Die Frauenbewegung
und die Liberalisierung des Schwangerscha/fsabbruchs in der Schweiz (7977-2002),
unpublizierte Diss., Universität Bern 2014. Eine ausführliche Zusammenstellung von
Archiv- und Quellenmaterial über die neue Frauenbewegung in der Schweiz in Schulz/
Schmitter/Kiani (wie Anm. 2).

4 Schweizerisches Sozialarchiv (SSA), Ar 465.10.1, Akten 1968-1989, Informationsblatt
der FBB, Furze /n/ormation über die bestehenden Untergruppen, o. D. [1975],.

5 Amy G. Mazur, Theorizing Feminist Policy, Oxford 2006, 137.

6 Ebd.
7 Als wissenschaftliche Begriffe verstanden einige «Geschlechtsverkehr», «koitieren» und

«Vagina» während «Futz» (dt. Fotze), «vogle» (dt. vögeln), «ficke» (dt. ficken) und
«Schwanz» als vulgär galten. Vgl. SSA, Ar 465.11.1, Akten 1968-2007, Das Abfreibungs-
verbot als Mittel der sexuellen Unterdrückung der Frau, o. D.

8 Ebd.
9 SSA, Ar 465.10.1, Akten 1968-1989, Zeitung der Frauen 1,0. O., o. D. [Genf 1973].

10 SSA, Ar 465.10.1, Akten 1968-1989, FBB, Unbekanntes Dokument ohne Titel, o. D. [1971],
11 SSA, Ar 465.10.1, Akten 1968-1989, Diskussionsdossier der FBB Zürich, Diskussionen

und Äeaktionen über das Thema Schwangerscha/tsabbruch in den letzten Tahren, o. O.,
o. D. [April 1977].

12 SSA, Ar 465.11.1, Akten 1968-2007, [FBB], Das Abtreibungsverbot als Mittel der sexuellen

Unterdrückung der Frau, o. J.

13 Zeitung der Frauen 1 (wie Anm. 9).
14 Movimento Femminista Ticinese (MFT), «Lasst uns das Schweigen brechen über

die Schwangerschaftsunterbrechung», Zeitung der Frauen 1 (wie Anm. 9).



Schmitter: «Erlebte Solidarität»

15 Davon zeugen die vielfältigen und umfangreichen Quellen in den Archives du Mouvement
de Libération des Femmes de Genève (MFL-GE) in Carouge.

16 MLF-GE/S2/D86, Lei Fronr/eniei. 7onrna/ du groupe avortement /ihre et gratuit 1,8.3.
1979.

17 MLF-GE/S2/D95, Contraception, Des femmes du centre Femmes, Contraception. Avortement.

Moiy'e suis à moi, Carouge, November 1978.

18 MLF-GE/S4/SS3/D36, Classeur avortement I, Flugblatt einer unbekannten Autorinnenschaft,
Avortement et pouvoir me'dical, o. O., o. J.

19 Interview mit R. K., Bern, 7. 8. 2013.

20 Boston Women's Health Book Collective (Hg.), Our Bodies, Our.reive.v. A Book fry and /or
Women, Boston 1971 ; Kathy Davis, Fite Afoking o/our Bodies, Ourseives. flow Feminism
Travels across Borders, Durham 2007,195 f.; Benedict Anderson, Die Fr/mdung der iVation.
Zur Farriere eines/o/genreiciten Fonzepts, 2. Aufl., Frankfurt a. M. 2005.

21 Davis (wie Anm. 20).
22 Ebd., 2,171.
23 Die erste Auflage der deutschen Übersetzung, flnsere Förper, unsere Lehen, erschien 1980.

Siehe ebd., 215.
24 Vgl. dazu auch Martin Klimke, «Sit-in, go-in: Zur transnationalen Zirkulation kultureller

Praktiken in den 1960er Jahren», in Ders. (Hg.), 7968. flandhucit zur Fultur- und Medien-

geschickte der Sfudenfenhewegung, Stuttgart 2007,119-133.
25 «Die Selbsthilfeklinik von Los Angeles in Genf», Zeitung der Frauen 1 (wie Anm. 9).
26 Ebd.
27 Ebd.
28 MLF-GE/S2/D90, MLF, Avorter à Genève. Aiotre ventre, ieur ioi, [Genf] o. J.

29 Des femmes du Centre Femmes (Genève), Personne ne de'cidera pour nous. Vos luttes

sur l'avortemenf, Auto-examen, Attaque contre /es gynècos, Genève, Septembre 1977,

MLF-GE/S2/D94, Personne ne décidera pour nous.
30 Avorter à Genève (wie Anm. 28).
31 Die Selbsthilfeklinik (wie Anm. 25).
32 «Frauenzentrum in Genf», Zeitung der Frauen 1 (wie Anm. 9).
33 SSA, 02.1*2 ZA, Schwangerschaftsabbruch, Abtreibung: Allg. & Ausland, Fages-Anze/ger,

18.5. 1978,.
34 Transparent auf dem VW-Bus (Fotografie), FFAZ 12/Juli-Sept. (1978), 38.

35 Ebd., 37.
36 Ebd.
37 Ebd.
38 Ebd.
39 Zeitung der Frauen 1 (wie Anm. 9).
40 Die Selbsthilfeklinik (wie Anm. 25).
41 Alan Kirk, «Going Public with the Hidden Transcript in Q 11. Beelzebul Accusation and

the Woes», in Richard A. Horsley (Hg.), Oral Performance, Popular Tradition, and flidden
Transcript in Q, Atlanta 2006, 181-191, hier 183.

42 Die Selbsthilfeklinik (wie Anm. 25).
43 Kathy Davis, «Feminist Politics of Location», in Dies, et al. (Hg.), .Handbook o/Gender and

Women's Studies, London 2006,476-478, hier 478; Gudrun-Axeli Knapp, «Constellations -
Conversations: Three Stories», in Kathy Davis et al. (Hg.), Transatlantic Conversations.
Feminism as Travelling Theory, Farnham 2011,201-218.

44 Siehe auch Yasmine Ergas, «Der Feminismus der Siebziger Jahre», in Georges

Duby et al. (Hg.), Geschichte der Frauen. 20. Jahrhundert, Frankfurt a. M. 1995,559-580,
hier 573.

45 Davis, Politics (wie Anm. 43), 477 f.



Transnationale Feminismen traverse 2016/2

Résumé

Une «solidarité vécue». Le mouvement pour la santé des femmes
des années 1970 comme une communauté imaginée transnationale

Après 1968, les mouvements féministes ont considéré le contrôle de la repro-
duction féminine comme un thème central et ont envisagé comme un de leurs

objectifs centraux la possibilité d'une interruption légale et sûre de grossesse.
Dans plusieurs endroits du monde, des militantes féministes discutaient de ces

thèmes et, par là même, faisaient partie d'un réseau transnational qui se constituait
de manière concomitante. Bien que le mouvement féministe suisse se focalisait
sur un système national de règles et avait recours aux stratégies de la démocratie

directe, on peut l'appréhender comme une partie d'un mouvement transnatio-
nal - une «communauté imaginée». Comment se manifestent cette «communauté

imaginée» et les interactions entre la pensée et les actions féministes globales
et locales concernant la santé des femmes? Cette question forme le contenu de

cette contribution. Elle montre comment un body po/irics féministe se focalise

sur la spécificité féminine de la grossesse, sans la biologiser, mais en faisant
état de la construction sociale de la sexualité. Est alors présentée ici la manière

dont les féministes lancent un défi au monopole des experts et des institutions
traditionnels pour s'approprier «son ventre» non seulement symboliquement,
mais aussi tout à fait objectivement.

(TradncZion: MagaZZ De/a/oyeJ

86


	"Erlebte Solidarität" : die Frauengesundsheitsbewegung der 1970er-Jahre als imaginierte transnationale Gemeinschaft

