Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]

Band: 23 (2016)

Heft: 2: Transnationale Feminismen = Féminismes transnationaux
Artikel: "Erlebte Solidaritat" : die Frauengesundsheitsbewegung der 1970er-
Jahre als imaginierte transnationale Gemeinschaft

Autor: Schmitter, Leena
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-650823

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-650823
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Erlebte Solidaritat»

Die Frauengesundheitsbewegung der 1970er-Jahre
als imaginierte transnationale Gemeinschaft

Leena Schmitter

Die Frauenbewegung nach 1968 sah die Kontrolle der Frauen iiber die weibliche
Reproduktion als zentrales Thema an und betrachtete die Moglichkeit eines
legalen und sicheren Abbruchs einer Schwangerschaft als eines ihrer wichtigs-
ten Ziele. Im Gegensatz zu anderen AkteurInnen — etwa politischen Parteien,
Initiativkomitees und anderen Frauenorganisationen — ging es Feministinnen
in diesen Debatten um mehr als eine juristische Regelung: sie verstanden «den
Kampf fiir den straflosen Schwangerschaftsabbruch als Teil des Kampfes fiir die
Befreiung der Frau».' Die als privat markierten Elemente «weiblicher Korper»,
«Sexualitat» und «reproduktive Fahigkeiten» waren Ausgangspunkte ihrer Politik
und dienten als Grundlage fiir die feministische Kritik an vergeschlechtlichten
Machtverhiltnissen.

Die zentralen feministischen Anspriiche auf Selbstbestimmung, Autonomie? und
korperliche Integritit waren auch in der Schweiz zwischen 1971 (Volksinitia-
tive zur Straflosigkeit des Schwangerschaftsabbruchs) und 2002 (Annahme der
sogenannten Fristenregelung) permanent umstritten: durch das medizinische
Expertentum, Lebensrechtsbewegungen und selbst unter Befiirworterinnen
der Liberalisierung der Abtreibung. Der Frauenbewegung lag die Primisse
zugrunde, dass nur durch die Verénderung der gesellschaftlichen Machtverhilt-
nisse Geschlechtergerechtigkeit hergestellt werden kénne. Als eine Form von
Korperpolitik (body politics) dienten die Auseinandersetzungen mit dem Thema
«Abtreibung» dazu, diese zentralen feministischen Forderungen sagbar zu ma-
chen und die feministische Gesellschafts- und Machtkritik zu verdichten. Gerade
die Kontroversen um die Abtreibung — das wohl bedeutendste Thema der neuen
Frauenbewegung — zeigten, dass Macht nicht nur «von oben» auf Frauen wirkte,
sondern als breites gesellschaftliches Netzwerk relational funktionierte.

In vielen Teilen der Welt setzten sich Feministinnen mit ihrem Korper auseinan-
der und waren dadurch Teil eines transnationalen Netzwerks, das sie gleichzeitig
konstituierten. Wenngleich die Schweizer Frauenbewegung auf ein nationales
Regelsystem fokussierte und Strategien der direkten Demokratie anwandte, ist sie
als Teil einer transnationalen Bewegung, einer imagined community, zu verstehen.

75



76

Transnationale Feminismen traverse 2016/2

Wie sich diese transnationale «imaginierte Gemeinschaft» und die Wechselwir-
kungen zwischen globalem und lokalem feministischem Denken und Handeln
beim Thema «Frauengesundheit» in der Schweiz manifestierten, bildet den Inhalt
des vorliegenden Beitrags. Als Quellenbasis dienen zahlreiche bewegungsinterne
und -externe gedruckte und ungedruckte Quellen sowie Oralhistory-Interviews.

«Body politics»: Abtreibung und die Macht der Sexualitat

Im September 1972 entstand aus der Arbeitsgruppe «Sexualitit und Aufkldrung»
der Frauenbefreiungsbewegung (FBB) die erste autonome «Informations- und
Beratungsstelle fiir Frauen» (INFRA) in Ziirich. Die INFRA gilt als Meilenstein
in der Geschichte der FBB und existierte bis 1997. Dem Ziircher Vorbild folg-
ten andere Stiadte, so etwa Bern im November 1974. Auch in St. Gallen, Basel,
Frauenfeld, Schaffhausen, Uster, Lugano und Genf formierten sich INFRAs.
Das Ziel der Ziircher INFRA, die sich vorerst aus FBB-Frauen zusammensetzte,
war es, eine Informationsstelle mit moglichst umfassenden Beratungsdienst-
leistungen aufzubauen. Dazu gehorten Informationen zu Bildung, Medizin, Ge-
sundheit, Recht, Familienplanung, Beruf und Mutterschaft. Trotz dieser Vielfalt
an Themen kristallisierte sich bis 1975 der Schwangerschaftsabbruch als «das
Hauptproblem» heraus.* Die INFRAs waren Ausdruck und Vermittlerinnen eines
neuen Verstdndnisses von Schwangerschaftsverhiitung und Sexualitét, das als
Teil der Kampagne fiir weibliche Selbstbestimmung in transnationale Netzwerke
eingebunden war, die ich im Folgenden ergriinde.

Zunichst ist auf den zeitlich engen Zusammenhang zwischen «1968» und der
neuen Frauenbewegung hinzuweisen, denn in ihrer kognitiven Orientierung
schloss die Frauenbewegung an die Studierendenbewegung an. Die im Zug der
68er-Proteste von Frauen gedusserte Kritik, die sogenannte sexuelle Befreiung
sei lediglich eine Befreiung des ménnlichen Begehrens gewesen, miindete in die
Forderung, die weibliche Sexualitit vollstindig in die Kompetenz der Frauen
zu tiberfithren: Feministinnen betonten das Selbstbestimmungsrecht iiber den
eigenen Korper, woraus sie unter anderem die Forderung nach der Freigabe der
Antibabypille und einer verbesserten Sexualaufkldrung in der Schule ableiteten.
Korperbezogene Argumentationsmuster waren immer ein wichtiger Aspekt fe-
ministischer Politik. Sie richteten sich auf eine Neubewertung der Sexualitét im
Allgemeinen und der weiblichen Sexualitit im Besonderen.

Die politischen Dimensionen von Korperlichkeit kamen in den Debatten zur
Liberalisierung des Schwangerschaftsabbruchs besonders deutlich zum Ausdruck.
Um die Bedeutung der Korperlichkeit als Effekt von Diskursen und Praktiken
wie auch als Ausgangspunkt von Machtbeziehungen im feministischen Diskurs



Schmitter: «Erlebte Solidaritat»

besser zu fassen, lohnt es sich, auf den Begriff Korperpolitik (body politics)
zuriickzugreifen und ihn analytisch zu schérfen. Erstens kann beziiglich der
juristischen Regelung der Abtreibung von einer body politics policy gesprochen
werden, weil staatliches Handeln auf den Korper der Frauen fokussierte und
deren Sexualitit und reproduktive Fihigkeiten regulierte.’ Zweitens bezieht sich
Korperpolitik nicht nur auf physische Korperlichkeit, wie die Politologin Amy
Mazur prézisiert: “Feminist approaches to body politics can also place issues
of women’s control and men’s domination into the context of patriarchy and
gender hierarchy and propose solutions that address inequities between men
and women ...].”¢ Dieser analytische Zugang hilft den feministischen Aktivis-
mus in der Abtreibungsfrage genauer zu fassen. Feministische K&rperpolitik
transzendierte die traditionelle Unterscheidung von Privatem und Offentlichem
und hatte dadurch das Potenzial, die Art und Weise, wie das Politische definiert
war, neu zu arrangieren. Ohne zu biologisieren, fokussierten Feministinnen
in ihrer Argumentation auf die weibliche Spezifitit des Kinderkriegens. Sie
nahmen dabei auf die gesellschaftliche Konstruktion von Sexualitit Bezug.
So hatte diese Korperpolitik in den schweizerischen Abtreibungsdebatten das
Ziel, die gesellschaftliche Stellung von Frauen zu verbessern, und zu zeigen,
dass weibliche Korper ein Objekt von ménnlichem Begehren, Kontrolle und
Gewalt seien.

Die Verbindung von Sexualitit und ménnlicher Macht iiber Frauen bildete auch
den Interpretationsrahmen, in dem Abtreibung und (sexuelle) Selbstbestimmung
gedeutet wurden. Das zeigt paradigmatisch der Standpunkt einer Gruppierung
aus dem Umfeld der FBB: Die «sexuelle Unterdriickung» fiihre zur Unmog-
lichkeit, iiber Sexualitit zu sprechen, stellte sie in einem Positionspapier zum
Abtreibungsverbot fest, weil das Vokabular entweder komplett entpersonalisiert,
zu wissenschaftlich oder zu vulgir sei.” Die fehlende Sagbarkeit, so waren sich
die Feministinnen einig, resultiere in der Tabuisierung der Sexualitdt, in der
Unkenntnis iiber geeignete Verhiitungsmittel und in der Furcht vor einer un-
gewollten Schwangerschaft: «Wie soll [...] eine Frau noch Lust empfinden kén-
nen, wenn sie in dauernder Angst ist[,] unerwiinscht schwanger zu werden [...]?
Eine sexuell wirklich befriedigte Frau wire auch [...] viel weniger gewillt[,] ihr
Schicksal widerspruchslos iiber sich ergehen zu lassen. Sie wiirde sich sicherer
und selbstbewusster fiihlen und beginnen[,] sich gegen ihre Unterdriickung auf-
zulehnen. So aber wird die Frau, unter anderem auch durch Abtreibungsverbot,
zu einer Gebarmaschine im Dienste der Kleinfamilie und der kapitalistischen
Gesellschaft degradiert.»®

Sexualitdt zu enttabuisieren und Verhiitung, Schwangerschaft und Schwanger-
schaftsabbruch in die Kompetenz von Frauen zu iiberfithren umfasste in dieser
kapitalismuskritischen Logik weit mehr als die Fahigkeit, iiber den eigenen Korper

77



78

Transnationale Feminismen traverse 2016/2

zu verfiigen. Beratung, Kenntnisse und Informationsvermittlung iiber kérperliche
Vorgénge wie auch personlicher Erfahrungsaustausch waren Mittel, die Femi-
nistinnen nutzten, um als politische Subjekte in Erscheinung zu treten und die
dominante Form der Sexualitét zu hinterfragen. Am Punkt, an dem sich Sexualitt
als Macht kristallisierte und nicht losgelost von der Kritik an biirgerlichen Idealen
gedacht werden konnte, setzten die Feministinnen an. In der Zeitung der Frauen
machten die Aktivistinnen deutlich, wie sie das Recht auf freie Abtreibung im
Kontext von Sexualitit deuteten: «Unsere Sexualitét zuriickzuerobern, iiber uns
selbst bestimmen: das bedeutet nicht etwa, dass wir unsere Fortpflanzungsfunk-
tion verneinen. Im Gegenteil, dies ist unsere Hauptwaffe, unsere Identitit. Wir
wollen aus dem biologischen Determinismus [...] einen grossartigen Hebel fiir
unsere Befreiung machen: weit davon entfernt, ihn im Namen der Kinder aus dem
Reagenzglas in Abrede zu stellen, wollen wir ihn ganz auf uns nehmen, indem
wir Kinder zur Welt bringen wann und wenn wir es wollen.»’

Selbstbestimmte Sexualitit bedeutete die Entscheidung fiir gewiinschte Kinder
und ein lebenswertes Leben — fiir Mutter und Kind. So gingen die Anspriiche der
Feministinnen immer iiber die Liberalisierung und Legalisierung der Abtreibung
hinaus. Zu den Forderungen gehorten bessere Sexualaufklérung, risikofreie
Abtreibungsmethoden, besserer Zugang zur Pille sowie Kassenzulassung von
Verhiitungsmitteln. Bereits 1971 forderte die FBB, Verhiitungsmittel seien
kostenfrei abzugeben;!° denn es sei allein die Entscheidung der betroffenen
Frauen, ob sie eine Schwangerschaft abbrechen oder weiterfiihren kénnten. So
machte die FBB Ziirich 1977 geltend: «Die heutige Gesetzgebung entmiindigt die
Frauen, indem ihnen nicht das elementarste Recht zur Selbstbestimmung iiber
ihren Korper zugestanden wir. Sie [die Frau] wird gezwungen Mutter zu sein,
ob sie dies wiinscht oder nicht.»!! Das Verbot des Schwangerschaftsabbruchs
deuteten die Autorinnen dabei als Mittel der sexuellen Unterdriickung der
Frauen, das ihnen jegliche Autonomie abspreche.'? In der Zeitung der Frauen
gaben Feministinnen etwa zu bedenken, dass Schwangerschaftsabbruch erst zu
einem Instrument der Frauenbefreiung wiirde, wenn sich Frauen die Macht iiber
ihren Korper aneigneten — mit der Liberalisierung der Abtreibungsgesetzgebung
allein sei dies nicht moglich.!* Mit anderen Worten: Erst die Rede von der Kon-
trolle iiber den eigenen Korper machte die «Kontrolle iiber unsere Freiheiten,
[...] unsere Existenz» sagbar.!* Die Rede iiber Abtreibung umfasste immer die
Loslosung von restriktiven gesellschaftlichen Strukturen, also weitaus mehr als
eine Anpassung des Strafrechts.



Schmitter: «Erlebte Solidaritat»

Wissen ist Macht: Die Frauengesundheitsbewegung

Die Frauengesundheitsbewegung war eine Bewegung, die sich fiir die kdrper-
liche Integritét von Frauen einsetzte und der es darum ging, qua Wissen Macht
zu hinterfragen — die Aneignung und Erweiterung von Wissen war feministische
Machtkritik. In der Schweiz wurde die Bewegung iiberwiegend von Aktivistinnen
aus der Romandie getragen.”> Wie im Ausland strebten diese an, Frauen Infor-
mationen zur Selbsthilfe anzubieten. Eigene Erfahrungen spielten dabei eine
wichtige Rolle. Der franzosische Begriff auto-examen umfasste dementsprechend
Selbstuntersuchungen und Selbsthilfe, vorerst also die Aneignung gynikologischen
Wissens mit dem Ziel, sich der Kontrolle der Arzte zu entziehen.!

Das Wissen iiber Abtreibung und Schwangerschaftsverhiitung umfasste nicht
nur Informationen tiber Moglichkeiten der Abtreibung oder juristische Fra-
gen, sondern auch Wissen iiber das Funktionieren und die Bediirfnisse des
eigenen Korpers.'” Dem minnlichen Arzt, den Feministinnen als Prototyp des
Patriarchats empfanden, setzten sie ein Expertinnenwissen entgegen, das die
eigenen Erfahrungen und Bediirfnisse genauso beriicksichtigte wie die eigene
Entscheidungskompetenz in medizinischen Fragen.'® Wie Feministinnen die-
ses drztliche Wissen als Herrschaftswissen auffassten, ldsst sich anhand der
Erzéahlung einer ehemaligen Aktivistin exemplarisch aufzeigen: «Ich erinnere
mich an einen Herrn Doktor, er ist nicht in weiss gewesen, aber schon an-
gezogen. Er ist aufgestanden und hat einen Schliisselbund hervorgenommen
und geklimpert und gesagt: <Wir Arzte wir geben den Schliissel nicht aus der
Hand. Wir wollen weiterhin bestimmen>. Und das ist fiir mich die absolute
Provokation gewesen.»'” Die Strategien der eigenstindigen Wissensproduktion
und -aneignung reichten von der Herstellung von Broschiiren bis hin zu regel-
missigen Treffen, an denen Feministinnen Selbst- und Fremduntersuchungen
durchfiihrten, Moglichkeiten des Schwangerschaftsabbruchs diskutierten und
personliche Erfahrungen austauschten. All diese Praktiken, die am Monopol der
miinnlichen Arzteschaft riittelten, waren feministische Machtkritik, generierten
sie doch Briiche in der herrschenden Ordnung, indem sie den Monopolanspruch
der Medizin unterliefen.

1977 war das Centre Femmes in Genf jeden Donnerstagabend fiir Selbst- und
Fremduntersuchungen offen. Die Informationsabende sollten Frauen dazu
befdhigen, Verinderungen der Gebidrmutter, Infektionen und gar Anzeichen
fiir eine mogliche Schwangerschaft friihzeitig zu erkennen. Die Veranstaltun-
gen sollten gynédkologische Untersuchungen nicht ersetzen. Doch gingen die
Veranstalterinnen davon aus, dass Frauen, die ihre Korper besser kannten, bei
drztlichen Untersuchungen mehr Kontrolle iiber deren Ablauf und die daraus
resultierenden Massnahmen sowie Selbstvertrauen hatten. Der Austausch in der

79



80

Transnationale Feminismen traverse 2016/2

Frauengruppe war fiir die damaligen Akteurinnen wichtig, weil er dazu bei-
trug, Isolation zu iiberwinden und sich der gemeinsamen Anliegen bewusst zu
werden.

«Frauengesundheit» transnational:
Eine feministische «imagined community»?

Die Frauenbewegung war Teil einer feministischen imagined community.
Imagined communities sind laut Benedict Anderson soziale, intersubjektive
Gemeinschaften. Sie setzen sich aus Menschen zusammen, die sich als Teil
dieser Gemeinschaft verstehen, und konstituieren gleichzeitig Gemeinsamkeiten.
Auf Anderson Bezug nehmend, analysierte Kathy Davis den feministischen
Klassiker Our Bodies, Ourselves, der 1971 vom Boston Women’s Health Book
Collective herausgegeben wurde, unter dem Aspekt einer feministischen ima-
gined community. Sie macht deutlich, wie Feministinnen aus verschiedenen
kulturellen Kontexten sich auf einen gemeinsamen Text bezogen, ihn durch
die Ubersetzungsleistungen neu interpretierten und so eine transnationale fe-
ministische Gemeinschaft hervorbrachten, die zwar aus dhnlichen Interessen
und Kampfen bestand, deren Homogenitit aber eine Imagination war.?

Nicht nur in der Schweiz nahmen sich Feministinnen des Themas «Frauen-
gesundheit» an. In vielen Teilen der Welt setzten sich Frauen aktiv mit ihrem
Korper auseinander, wie Davis am Beispiel der Erfolgsgeschichte von Our
Bodies, Ourselves exemplarisch aufzeigt. Das Werk wurde in vielen Teilen der
Welt rezipiert und adaptiert, die Ubersetzungsleistungen lokaler Aktivistinnen
widerspiegeln die vielfiltigen Auseinandersetzungen mit Frauengesundheit und
Feminismus in unterschiedlichen kulturellen Kontexten.?! Bis 2007 wurde das
Buch in sechs iiberarbeiteten Versionen iiber 4 Millionen Mal verkauft und in
mehr als 20 Sprachen (inklusive Braille-Schrift) iibersetzt.”?> Zu vermuten ist,
dass Our Bodies, Ourselves spitestens ab 1976 in der ersten franzésischen Uber-
setzung auch in der Schweiz zirkulierte.?® Einen Beleg fiir den transnationalen
Wissenstransfer stellt aber insbesondere der Besuch von Aktivistinnen aus den
USA beim Mouvement de libération des femmes (MLF) dar.?*

Im Rahmen eines Informations- und Austauschtreffens zu den Themen «Selbst-
hilfe» und «Abtreibung» besuchten 1973 drei Frauen aus einer Selbsthilfeklinik
in Los Angeles den MLF in Genf. Wihrend eines Abends, der auf reges Interesse
stiess (die Rede ist von circa 300 Frauen und einigen Minnern im Alter von
25-30 Jahren), informierten die US-Amerikanerinnen iiber die Selbstuntersuchung
der Gebarmutter und eine Methode der Menstruationsregulierung, die in den USA
seit Anfang der 1970er-Jahre genutzt wurde. Das Women’s Liberation Movement



Schmitter: «Erlebte Solidaritat»

aus Los Angeles loste damit bei vielen Schweizerinnen «hdchstens exotisches
Interesse»? aus. Dennoch machten die schweizerischen Feministinnen deutlich,
dass der Austausch bedeutend war. Die Aneignung von Expertenwissen diente
ihnen als Befreiungsstrategie: «Pl6tzlich hatten wir von etwas Besitz genommen,
das man normalerweise nicht sehen kann [die Zervix, den Anfang der Gebir-
mutter]. Besitz ergreifen heisst auch Kontrolle und Moglichkeit zur Aktion. Wir
hatten auch den Eindruck aus unserer Isolierung herauszukommen, weil wir etwas
gesehen hatten, das bisher nur durch den Blick der anderen vermittelt war, wobei
diese andern meistens Ménner waren, die wir als feindlich empfinden konnten.
[...] Indem wir uns und die andern Frauen der Gruppe untersuchten, waren wir
nicht mehr isoliert [...]. Es war der Anfang erlebter Solidaritit.»

Der MLF nahm diesen Besuch zum Anlass, spiter in einem kleineren Rahmen
«genauer zu erarbeiten, was fiir uns <Selbstbestimmung der Frau iiber ihren
eigenen Korper> konkret bedeutet»:?” sich Wissen anzueignen, Verantwortung
fiir eine Schwangerschaft zu iibernehmen und Verantwortungsbewusstsein fiir
eine Abtreibung zu entwickeln.?®

Mitte der 1970er-Jahre formierte sich im MLF die Gruppe prise en charge, die
wihrend 18 Monaten existierte und Frauen bei einer Abtreibung unterstiitzte.
Sie fithrten Beratungsgespriche durch, halfen Frauen bei der Kontaktaufnahme
mit Arztlnnen und begleiteten sie bei GynikologInnenbesuchen, auch zwecks
grosserem Selbstvertrauen gegeniiber dem medizinischen Expertentum: «Cette
éxperience nous a permis de nous confronter aux gynécologues et de mesurer
notre pouvoir a obtenir d’eux ce que nous voulons.»%

Diese Entwicklung macht deutlich, was die Losung «Mein Bauch gehort mir»*
tatsachlich umfasste. Feministinnen eigneten sich «den Bauch» nicht nur sym-
bolisch, sondern auch ganz gegenstindlich an. Die Genferinnen gingen gar so
weit zu erklédren, sie konnten mittels Selbstuntersuchungen eine Schwanger-
schaft an der Verinderung der Gebarmutter erkennen.?! Das Frauenzentrum in
Genf verfolgte also eine Strategie der Entmystifizierung und Selbstverant-
wortung.*

Gerade bei den Themen «Frauengesundheit» und «Frauenbildung» werden die
transnationalen Verflechtungen und das Miandrieren feministischer Gedanken
deutlich. Ein besonders sichtbarer Hinweis auf transnationale Verbindungen war
eine Hollandfahrt. Im Vorfeld der Abstimmung iiber das erweiterte Indikatio-
nengesetz organisierte die Schwangerschaftsabbruchgruppe der FBB Ziirich —
inspiriert von einer dhnlichen Aktion des Frauenzentrums Frankfurt®® — eine
Wochenend-Abtreibungsreise nach Holland. Unter dem Motto «Die Situation
in der Schweiz zwingt uns, nach Holland zu fahren, um abtreiben zu kénnen» >
reisten am 19. Mai 1978 fiinf schwangere Frauen aus verschiedenen Kanto-
nen gemeinsam mit vier Aktivistinnen der FBB (darunter eine Arztin und eine

81



82

Transnationale Feminismen traverse 2016/2

Pflegefachfrau) nach Holland, um eine Abtreibung vorzunehmen. Die Aktion
wurde von einer Pressekonferenz vor der Abreise sowie einer Demonstration
bei der Riickkehr begleitet. Die Gruppe Frauen Film Fabrica stellte einen
Film her, um «die Aktion bildlich festzuhalten». Dieser ist allerdings nicht
tiberliefert.?s

Mithilfe des Amsterdamer Frauenzentrums organisierte die FBB private Uber-
nachtungen und ein zwangloses Austauschprogramm. Nach den Abtreibungen,
die in einer Klinik in Scheveningen ausgefiihrt wurden, lud der behandelnde Arzt
die Schweizerinnen zu einem Imbiss ein, und am Abend «plauderten, tranken
und tanzten» die Frauen mit Aktivistinnen aus Amsterdam.* Das Hauptthema,
so berichteten zwei Aktivistinnen, lautete Verhiitung. Samtliche der anwesenden
Frauen waren ndmlich schwanger geworden, weil die Pille oder die Spirale ver-
sagt hatte, so die FRAZ in einem Artikel im Anschluss an die Hollandreise: «Die
Verhiitung ist ein grosses Problem fiir die Frau. Es gibt kein unschédliches oder
hundertprozentig sicheres Verhiitungsmittel. Und so lange bleibt die Abtreibung
tagliche Realitit.»?’

Das zentrale Thema «Verhiitung» weist darauf hin, dass Selbstbestimmung
fiir Feministinnen immer auch Selbstverantwortung bedeutete. Denn gerade
die Auseinandersetzungen mit der Verhiitung zeigen, dass Abtreibungen nicht
aufgrund von «Verantwortungslosigkeit» der Frauen durchgefiihrt werden
mussten, wie Gegnerlnnen des Schwangerschaftsabbruchs immer wieder be-
haupteten, sondern mangels sicherer Verhiitungsmittel und aufgrund fehlender
Informationen iiber deren (Nicht-)Funktionieren.

Als Aktionsform erinnert die Hollandreise an die bereits von der 68er-Bewegung
erprobten Happenings. Die inhaltliche Auseinandersetzung mit Verhiitung und
Abtreibung und das gegen aussen sichtbare Auftreten stehen beispielhaft fiir den
feministischen Aktivismus der 1970er-Jahre. Die Organisatorinnen verstanden den
«Hollandbus» weniger als eine Dienstleistung denn als eine politische Aktion, mit
der sie auf die Situation in der Schweiz hinweisen wollten, indem sie nationale
Grenzen iiberschritten und damit auf ein weitverbreitetes Anliegen Bezug nahmen.
Die Aktion sollte aufzeigen, dass die Moglichkeiten fiir straffreie, giinstige und
sichere Schwangerschaftsabbruchmethoden in der Schweiz unzureichend waren.
Die FBB kritisierte, dass Abtreibung tabuisiert, den Frauen Selbstverantwortung
abgesprochen und die Probleme — im wahrsten Sinn des Worts — «iiber die Grenze
abgeschoben» wurden



Schmitter: «Erlebte Solidaritat»

Fazit: Erlebte Solidaritat — imaginierte Gemeinschaft

Wie die aufgefiihrten Beispiele zeigen, war es gerade das Thema «Frauen-
gesundheit» — im Sinn einer korperlich-geistigen Unversehrtheit —, welches es
den Feministinnen ermdglichte, untereinander Alternativen zu herrschenden
Paradigmen zu erproben.* Gynikologische Untersuchungen und medizinisches
Wissen gaben Frauen die Moglichkeit, sich der Kontrolle ménnlicher Mediziner
ein Stiick weit zu entziehen. Die in Gruppen durchgefiihrten Selbst- und Fremd-
untersuchungen halfen, mit anderen Frauen in Kontakt zu treten und Isolierung
zu durchbrechen.® Gleichzeitig verhalf die Aktionsform des Abtreibungsbusses,
das staatliche Gewaltmonopol durch die Exterritorialisierung verbotener Hand-
lungen zu unterlaufen.

Die feministische Frauengesundheitsbewegung generierte dadurch Briiche in
den herrschenden Praktiken und Diskursen, die Neues sag-, denk- und machbar
machten. Durch ihre Thematisierung des Schwangerschaftsabbruchs stellten
Feministinnen die soziale und politische Ordnung, welche die gesellschaftlichen
und vergeschlechtlichten Dominanzverhiltnisse legitimierte, infrage.*! Sie hin-
terfragten dadurch Machtverhiéltnisse und dehnten ihr politisches Handeln auf
weibliche Gesundheit, Kérper und Reproduktion aus. Die Erweiterung betraf
aber nicht nur Inhalte, sondern auch Praktiken: Wissensaneignung, Selbstunter-
suchungen, Selbsthilfe, neue politische Artikulationsformen und transnationale
Dialoge verflochten sich zu einem politischen Handeln, das iiber konventionelle
politische Felder hinausging. Eingebunden in ein transnationales Netzwerk,
erarbeitete sich die Frauenbewegung in der Schweiz ein spezifisch feminis-
tisches Gesundheitswissen, das sie von traditionellen Instanzen wie etwa der
Arzteschaft weniger abhiingig machte. Sie situierte sich driiber hinaus in einer
transnationalen imagined community, indem sie diese gleichzeitig konstituierte.
Diese community —im MLF «erlebte Solidaritéit»** genannt — war durch kulturelle
Ubersetzungen anhaltend geprigt: lokale Frauengruppen handelten transnationale
Themen aus, was zu spezifisch schweizerischen Diskussionen und Handlungs-
strategien fiihrte. Die analytische Denkfigur der «transnationalen feministischen
imaginierten Gemeinschaft» umfasst deshalb nicht etwa eine kollektive femi-
nistische Identitit, sondern vielmehr die Anerkennung feministischer Anliegen
und das Bediirfnis, Herausforderungen gemeinsam anzunehmen, die kulturell
und national unterschiedlich angegangen wurden. Sie zeigt, dass feministische
Konzepte, Forderungen und Rhetoriken reisen und an unterschiedlichen Orten
zu verschiedenen Zeiten spezifisch rezipiert werden. Feminismus war — und ist
bis heute — ein fluides, nicht standortgebundenes Phanomen. Es existieren trans-
national zirkulierende feministische Rhetoriken und Slogans, dle sich feministische
Gruppen lokal aneignen und aushandeln.3

83



84

Transnationale Feminismen traverse 2016/2

Die Analyse des Materials zeigt, dass auch feministische Konzepte, Rhetoriken
und gar Forderungen eine Geschichte haben und von ihrem geografischen Standort
abhingig sind. Sie werden zu unterschiedlichen Zeiten an verschiedenen Orten
rezipiert, umgeformt oder abgelehnt, sie bringen aber immer Konfigurationen
hervor, die historisch einzigartig sind, auch wenn sie auf eine gemeinsame Basis
verweisen.* Bei der analytischen Konzeption einer feministischen imagined com-
munity stehen die Vorstellungen von Gemeinsamkeit — trotz lokalen Unterschie-
den — im Zentrum. Sie ist produktiv, weil sie auf die imaginierte Gemeinsamkeit
Bezug nimmt. Denn die transnationalen Auseinandersetzungen fiihren dazu, zwei
Aspekte anzuerkennen: erstens die Pluralitit von Feminismen und Frauenleben
und zweitens ein Netzwerk von Machthierarchien, das simtliche Begegnungen
formt — lokale wie transnationale.*

Anmerkungen

1 POCH-Frauengruppe, Zur Diskussion des Schwangerschaftsabbruches. Fiir die Freigabe
der Abtreibung, Ziirich 1975, 7.

2 Inden Quellen wird zwischen Selbstbestimmung und Autonomie unterschieden. Wihrend
Ersteres als Unabhéngigkeit von Fremdbestimmung verstanden werden kann (etwa Willens-
freiheit), umfasst Letzteres die Unabhingigkeit von Strukturen und Bewegungen — etwa
der als patriarchal empfundenen 68er-Bewegung oder der biirgerlichen Frauenbewegung.
Vgl. Kristina Schulz, Leena Schmitter, Sarah Kiani, Frauenbewegung — Die Schweiz seit
1968. Analysen, Dokumente, Archive, Baden 2014, 49 {.

Dieser Beitrag beruht auf Leena Schmitter, Politiken der Reproduktion. Die Frauenbewegung
und die Liberalisierung des Schwangerschaftsabbruchs in der Schweiz (1971-2002},
unpublizierte Diss., Universitit Bern 2014. Eine ausfiihrliche Zusammenstellung von
Archiv- und Quellenmaterial iiber die neue Frauenbewegung in der Schweiz in Schulz/
Schmitter/Kiani (wie Anm. 2).

4 Schweizerisches Sozialarchiv (SSA), Ar 465.10.1, Akten 1968—1989, Informationsblatt
der FBB, Kurze Information iiber die bestehenden Untergruppen, o. D. [1975],.

5 Amy G. Mazur, Theorizing Feminist Policy, Oxford 2006, 137.

Ebd.

7 Als wissenschaftliche Begriffe verstanden einige «Geschlechtsverkehr», «koitieren» und
«Vagina» wihrend «Futz» (dt. Fotze), «vogle» (dt. vogeln), «ficke» (dt. ficken) und
«Schwanz» als vulgir galten. Vgl. SSA, Ar 465.11.1, Akten 1968-2007, Das Abtreibungs-
verbot als Mittel der sexuellen Unterdriickung der Frau, o.D.

8 Ebd.

9 SSA,Ar465.10.1, Akten 19681989, Zeitung der Frauen 1, 0. O., 0. D. [Genf 1973].

10 SSA, Ar 465.10.1, Akten 1968-1989, FBB, Unbekanntes Dokument ohne Titel, 0. D. [1971].

11 SSA,Ar465.10.1, Akten 1968-1989, Diskussionsdossier der FBB Ziirich, Diskussionen

und Reaktionen iiber das Thema Schwangerschaftsabbruch in den letzten Jahren, 0. O.,
0. D. [April 1977].
12 SSA,Ar465.11.1, Akten 1968-2007, [FBB], Das Abtreibungsverbot als Mittel der sexuellen
Unterdriickung der Frau, 0.1].
13 Zeitung der Frauen 1 (wie Anm. 9).
14 Movimento Femminista Ticinese (MFT), «Lasst uns das Schweigen brechen tiber
die Schwangerschaftsunterbrechung», Zeitung der Frauen 1 (wie Anm. 9).

(=)



Schmitter: «Erlebte Solidaritat»

15

16

17

18

19
20

21
22
23

24

25
26
27
28
29

30
31
32
33

34
35
36
37
38
39
40
41

42
43

45

Davon zeugen die vielfiltigen und umfangreichen Quellen in den Archives du Mouvement
de Libération des Femmes de Genéve (MFL-GE) in Carouge.

MLF-GE/S2/D86, Les Frondeuses. Journal du groupe avortement libre et gratuit 1, 8. 3.
1979.

MLF-GE/S2/D95, Contraception, Des femmes du centre Femmes, Contraception. Avortement.
Moi je suis a moi, Carouge, November 1978.

MLF-GE/S4/8S3/D36, Classeur avortement I, Flugblatt einer unbekannten Autorinnenschaft,
Avortement et pouvoir médical, 0. 0., 0.].

Interview mit R. K., Bern, 7. 8. 2013.

Boston Women’s Health Book Collective (Hg.), Our Bodies, Ourselves. A Book by and for
Women, Boston 1971; Kathy Davis, The Making of our Bodies, Ourselves. How Feminism
Travels across Borders, Durham 2007, 195 f.; Benedict Anderson, Die Erfindung der Nation.
Zur Karriere eines folgenreichen Konzepts, 2. Aufl., Frankfurt a. M. 2005.

Davis (wie Anm. 20).

Ebd., 2, 171.

Die erste Auflage der deutschen Ubersetzung, Unsere Kérper, unsere Leben, erschien 1980.
Siehe ebd., 215.

Vgl. dazu auch Martin Klimke, «Sit-in, go-in: Zur transnationalen Zirkulation kultureller
Praktiken in den 1960er Jahren», in Ders. (Hg.), 1968. Handbuch zur Kultur- und Medien-
geschichte der Studentenbewegung, Stuttgart 2007, 119-133.

«Die Selbsthilfeklinik von Los Angeles in Genf», Zeitung der Frauen 1 (wie Anm. 9).

Ebd.

Ebd.

MLF-GE/S2/D90, MLF, Avorter a Genéve. Notre ventre, leur loi, [Genf] 0. J.

Des femmes du Centre Femmes (Genéve), Personne ne décidera pour nous. Nos luttes

sur ’avortement, Auto-examen, Attague contre les gynécos, Geneve, Septembre 1977,
MLF-GE/S2/D94, Personne ne décidera pour nous.

Avorter a Genéve (wie Anm. 28).

Die Selbsthilfeklinik (wie Anm. 25).

«Frauenzentrum in Genf», Zeitung der Frauen 1 (wie Anm. 9).

SSA, 02.1*2 ZA, Schwangerschaftsabbruch, Abtreibung: Allg. & Ausland, Tages-Anzeiger,
18.5.1978,.

Transparent auf dem VW-Bus (Fotografie), FRAZ 12/Juli-Sept. (1978), 38.

Ebd., 37.

Ebd.

Ebd.

Ebd.

Zeitung der Frauen 1 (wie Anm. 9).

Die Selbsthilfeklinik (wie Anm. 25).

Alan Kirk, «Going Public with the Hidden Transcript in Q 11. Beelzebul Accusation and
the Woes», in Richard A. Horsley (Hg.), Oral Performance, Popular Tradition, and Hidden
Transcript in Q, Atlanta 2006, 181-191, hier 183.

Die Selbsthilfeklinik (wie Anm. 25).

Kathy Davis, «Feminist Politics of Location», in Dies. et al. (Hg.), Handbook of Gender and
Women's Studies, London 2006, 476478, hier 478; Gudrun-Axeli Knapp, «Constellations —
Conversations: Three Stories», in Kathy Davis et al. (Hg.), Transatlantic Conversations.
Feminism as Travelling Theory, Farnham 2011, 201-218.

Siehe auch Yasmine Ergas, «Der Feminismus der Siebziger Jahre», in Georges

Duby et al. (Hg.), Geschichte der Frauen. 20. Jahrhundert, Frankfurt a. M. 1995, 559-580,
hier 573.

Davis, Politics (wie Anm. 43),477 f.

85



86

Transnationale Feminismen traverse 2016/2

Résumé

Une «solidarité vécue». Le mouvement pour la santé des femmes
des années 1970 comme une communauté imaginée transnationale

Apres 1968, les mouvements féministes ont considéré le contrdle de la repro-
duction féminine comme un théme central et ont envisagé comme un de leurs
objectifs centraux la possibilité d’une interruption 1égale et siire de grossesse.
Dans plusieurs endroits du monde, des militantes féministes discutaient de ces
thémes et, par 1a méme, faisaient partie d’un réseau transnational qui se constituait
de maniere concomitante. Bien que le mouvement féministe suisse se focalisait
sur un systéme national de régles et avait recours aux stratégies de la démocratie
directe, on peut I’appréhender comme une partie d’un mouvement transnatio-
nal — une «communauté imaginée» . Comment se manifestent cette «communauté
imaginée» et les interactions entre la pensée et les actions féministes globales
et locales concernant la santé des femmes? Cette question forme le contenu de
cette contribution. Elle montre comment un body politics féministe se focalise
sur la spécificité féminine de la grossesse, sans la biologiser, mais en faisant
état de la construction sociale de la sexualité. Est alors présentée ici la manicre
dont les féministes lancent un défi au monopole des experts et des institutions
traditionnels pour s’approprier «son ventre» non seulement symboliquement,
mais aussi tout a fait objectivement.

(Traduction: Magali Delaloye)



	"Erlebte Solidarität" : die Frauengesundsheitsbewegung der 1970er-Jahre als imaginierte transnationale Gemeinschaft

