Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]

Band: 22 (2015)

Heft: 2: Par tous les sens = Mit allen Sinnen

Artikel: Katholische Reform als soziale Praxis : Handlungslogiken eines Churer
Bischofs im 17. Jahrhundert

Autor: Zwyssig, Philipp

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-650791

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-650791
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

156

Katholische Reform als soziale Praxis

Handlungslogikeh eines Churer Bischofs im 17. Jahrhundert

Philipp Zwyssig

Als der Churer Bischof Johann VI. Flugi von Aspermont am 24. Januar 1661
starb, trat ein eifriger Kirchenmann von der Biihne dieser Welt ab, darin sind
sich die Kirchenhistoriker einig.! Weniger bekannt ist, dass sich der Bischof
selbst in noch ganz anderen Rollen gefiel. Auf dem monumentalen Grabdenk-
mal in der Churer Kathedrale, das nach seinen Anweisungen errichtet wurde,
wird er an erster Stelle als Reichsfiirst, dann als Neffe des Bischofs Johann V.
(1601-1627) und schliesslich als Inhaber der Herrschaft Grossengstingen be-
zeichnet; eigens erw#dhnt wird auch seine Rolle als Bauherr des bischoflichen
Schlosses.? Sein selbstbewusstes Auftreten als Herrschaftstriger, sein Einstehen
fiir die Interessen seiner Familie und seine Vorliebe fiir reprasentativen Prunk
haben Flugi zu Lebzeiten scharfe Kritik vonseiten der rémisch-katholischen
Kirche eingetragen. Der Nuntius in der Schweiz meldete wiederholt nach Rom,
der Bischof lasse sich von personlichen Interessen leiten und missachte damit
die Beschliisse des Konzils von Trient (1545-1563), gemiss denen ein Bischof
als geistlicher Oberhirte seiner Di6zese sein Handeln ausschliesslich in den
Dienst der kirchlich-religiosen Erneuerung zu stellen habe.® War die vom Nuntius
kritisierte Macht- und Familienpolitik aber tatsichlich unvereinbar mit einer
tridentinischen Gesinnung? Inwiefern konnten Familien- oder Partikularinter-
essen gar der katholischen Reform dienen? Diese Fragen stehen im Zentrum
des vorliegenden Beitrags. Sie filhren weg von einer konfessionsgeschichtlichen
Sichtweise der katholischen Reform und lenken die Aufmerksamkeit auf die
personalen Beziehungen, sozialen Praktiken und gesellschaftlichen Handlungs-
spielriume von Reformakteuren.

Die Erneuerung von Kirche und Frommigkeit entwickelte sich in den letzten
Jahrzehnten zu einem innovativen Forschungsfeld. Um auf die spezifisch ka-
tholischen Auspragungen der kirchlichen Erneuerung aufmerksam zu machen
und die Geschichte des frithneuzeitlichen Katholizismus nicht 1anger als blosse
Reaktion auf die protestantische Bewegung, als sogenannte Gegenreformation,
zu beschreiben, fiihrten Kirchenhistoriker den analytischen Begriff der «ka-
tholischen Reform» in die Forschungsdiskussion ein. Im Zentrum dieser For-



Zwyssig: Katholische Reform als soziale Praxis

schungen standen zunichst das Konzil von Trient und mit ihm die Institutionen
und Eliten der Kirche.* In kritischer Abgrenzung dazu forderten kultur- und
sozialgeschichtlich arbeitende Historiker, die Frommigkeit des Volkes miisse
starker beriicksichtigt und die katholische Reform als «ein selbst im Wandel
befindlicher gesellschaftlicher Vorgang»® verstanden werden. In diesem Zusam-
menhang wurde bisweilen versucht, «katholische Reform» als iibergeordnete
Begrifflichkeit zu etablieren, um damit sdmtliche institutionellen, kulturellen
und gesellschaftlichen Wandlungsprozesse in der katholischen Kirche der
Friihen Neuzeit zu erfassen.® Dadurch verlor der Begriff allerdings an analy-
tischer Schirfe. In diesem Beitrag wird deshalb vorgeschlagen, «katholische
Reform» wieder starker auf die von kirchlicher Seite initiierten Massnahmen
zur Erneverung von Kirche und Frommigkeit einzugrenzen. Dies entspricht
der spitestens seit dem 17. Jahrhundert géngigen Verwendung von «Reform»
beziehungsweise «Reformatio» zur Bezeichnung einer planméssigen Neuordnung
oder Umgestaltung bestehender institutioneller Arrangements.” Diese thema-
tische Engfithrung muss nicht zwangsldufig von einer sozialgeschichtlichen
Interpretation Abstand nehmen. Institutionen — auch die tridentinisch erneuerte
Kirche — waren in der Friihen Neuzeit noch weitgehend von informellen Be-
ziehungsgeflechten durchdrungen. Dank den Forschungen zum Nepotismus ist
kaum mehr umstritten, dass Bischofe und Kardinéle die kirchlichen Institutionen
nutzten, um ihre Verwandten und die Klientel ihrer Familien zu begiinstigen.®
Inwiefern diese Praktiken aber auf die Gremien und das Selbstverstindnis
der Kirche zuriickwirkten, ist eine Frage, die erst in groben Ziigen erforscht
ist.” In diesem Beitrag wird sie aufgegriffen, indem am Beispiel des Bistums
Chur die Zusammenhénge zwischen Familieninteressen und Reformpolitik
ausgeleuchtet werden.

Nach einer kurzen Ubersicht iiber die wichtigsten Anliegen der katholischen
Reform im Bistum Chur werden die verschiedenen sozialen Rollen Johanns VI.
mit ihren unterschiedlichen Handlungslogiken in den Blick genommen. An-
schliessend steht das Beziehungsnetz des Churer Bischofs im Vordergrund.
Es wird einerseits danach gefragt, iiber welche personalen Kanile Johann VI.
Reformressourcen zu mobilisieren vermochte. Ein Blick auf die Verteilung
dieser 6konomischen wie kulturellen Ressourcen fiihrt andererseits zur Frage
nach den sozialen Praktiken der Einflussnahme auf Politik und Kirche im
Umfeld der katholischen Reform.

157



158

Der Artikel / L'article traverse 2015/2

Katholische Reform im Bistum Chur

Welche von der Kirche eingeleiteten Massnahmen machten die katholische
Reform im Bistum Chur aus? Auffallend ist zunichst, dass erste Initiativen,
die auf eine geistig-spirituelle Erneuerung bei Klerus und Volk abzielten, von
aussen kamen. Im letzten Viertel des 16. Jahrhunderts waren es die péapstlichen
Gesandten und der Mailénder Erzbischof Carlo Borromeo, die entsprechende
Verordnungen erliessen und Bischof und Domkapitel zur Einhaltung der Trienter
Konzilsbeschliisse ermahnten.'® Ein umfassendes, auf die Churer Didzese zuge-
schnittenes Reformprogramm lag indessen erst mit den Decreta et Constitutiones
pro universo sui Episcopatus Clero des Bischofs Johann V. Flugi von 1605 vor.
Diese Verordnungen hielten moralische und formelle Anforderungen an den
Kierus, seine Pflichten sowie Verfahrensregeln zur Uberpriifung der Seelsorge
fest.!! Damit ist ein Hauptpfeiler der katholischen Reform im Bistum Chur
bezeichnet, denn auch die beiden nachfolgenden Bischife setzten den Aufbau
eines nach tridentinischen Grundsitzen gebildeten Ditzesanklerus zuoberst auf
die Reformagenda. Da es ihnen aber trotz tatkréftiger Unterstiitzung aus Rom
und Mailand nie gelang, auf dem Gebiet der Drei Biinde ein eigenes Priester-
seminar zu errichten, konzentrierten sich ihre Bemiihungen auf das Beschaffen
von Stipendien an auslindischen Bildungsanstalten — insbesondere in Luzern,
Mailand, Dillingen, Rom und Wien.

Solange es an gut ausgebildeten einheimischen Geistlichen mangelte, war die
Bistumsleitung auf externe Hilfe angewiesen, um in den Pfarrgemeinden das
kirchliche Leben umzugestalten und die Laien im nachtridentinischen Glau-
benswissen zu unterweisen. Johann V. Flugi machte sich zusammen mit dem
papstlichen Gesandten daran, Ordensgeistliche aus der schweizerischen und
der Brescianer Kapuzinerprovinz nach Graubiinden zu berufen. In Rom nahm
sich die 1622 gegriindete Missionskongregation de Propaganda Fide dieser
Sache an und rief eigens die «ritische Mission» ins Leben, die zunéchst in den
von Osterreichischen Truppen besetzten Gebieten Unterengadin und Prittigau
die Rekatholisierung vorantrieb. Spiter verlagerte sich das Tatigkeitsfeld der
Kapuzinermissionare aus Brescia und Mailand in die katholischen Gemein-
den, in welchen sie die Frommigkeit beim Kirchenvolk neu entfachten.!? Als
landesfremde Geistliche, die zudem als Speerspitze der (gewaltsamen) Gegen-
reformation wahrgenommen wurden, waren die Kapuziner ein beliebtes Ziel
protestantischer Agitation, weshalb sich ein Grossteil der (reform)politischen
Aktivitiaten der Churer Bischofe darauf ausrichtete, auswirtige Protektion fiir
die ratische Mission zu erlangen. '

Zur katholischen Reform konnen in einem weiteren Sinn auch Massnahmen
gezihlt werden, die auf ganz bestimmte, durch die Reformation hervorgerufene



Zwyssig: Katholische Reform als soziale Praxis

Herausforderungen reagierten. Zu nennen ist an erster Stelle der Kampf gegen
die grosse Schuldenlast des Churer Hochstifts, die aus dem Wegfall der Besitz-
und Herrschaftsrechte in protestantisch gewordenen Gemeinden resultierte. Die
Frage, wie die Bistumskasse entlastet und der katholischen Kirche eine neue
Ressourcengrundlage zugefiihrt werden konnte, war wihrend Jahrzehnten ein
viel diskutiertes Problem, das kirchliche Wiirdentriger in Chur, Mailand und
Rom beschiftigte. Die teils heftig umstrittenen Vorschlidge zu seiner Losung
reichten von der Inkorporation einzelner Pfarreien in die Jurisdiktionsbereiche
der grossen Kloster in der Region (Disentis, Pfifers, Marienberg im Vinschgau)
bis hin zur vertraglich festgeschriebenen Restitution, also der Wiederherstellung
des rechtlichen Besitzstandes vor der Reformation. Wihrend eine vollumféng-
liche Restitution letztlich am starken politischen Widerstand der Protestanten
scheiterte, erreichte Johann V1. wenigstens die Riickgabe der in den Besitz der
Gemeinden iibergegangenen Kloster St. Luzi und St. Nikolai in Chur sowie des
Frauenkonvents von Cazis.'*

Der Churer Bischof -
Kirchenmann, Familienoberhaupt und Reichsfiirst

Johann VI. Flugi von Aspermont war als Oberhaupt der Biindner Katholiken in
der Lage, die Reformagenda massgeblich zu bestimmen. Er tat dies nach be-
stimmten Handlungslogiken, die sich aus seinen verschiedenen sozialen Rollen
als Kirchenmann, Familienvorstand und Herrschaftstriger ergaben.

Die kirchliche Laufbahn Johanns VI. war vorgezeichnet. Als Neffe des Bischofs
Johann V. kam er in den Genuss einer akademischen Ausbildung an namhaften
Bildungsanstalten in Italien: Fiir das Jahr 1616 ist er als Student im Collegio
Elvetico in Mailand, zwei Jahre spdter im Collegium Germanicum in Rom
nachgewiesen, 1621 erhielt er die Doktorwiirde der Universitit Pavia.'” An
diesen Lehranstalten wurde eine nach tridentinischen Grundsétzen ausgebildete
Elite herangezogen, die spiter auf der lokalen Ebene der einzelnen Bistiimer die
katholische Erneuerung vorantreiben sollte. Zweifellos orientierte sich auch der
Churer Bischof bei seinen kirchenpolitischen Aktivititen am Normenkanon, der
ihm in Mailand, Rom und Pavia vermittelt wurde. Die kirchlich-religiosen Nor-
men jedoch als alleinige Richtschnur seines Handelns als Bischof bewerten zu
wollen, wird der strukturellen Verzahnung von kirchlichen und weltlichen, von
privaten und gemeinwohlorientierten Belangen in vormodernen Gesellschaften
nicht gerecht.!® Bezeichnenderweise nutzte Flugi seine an der romischen Kurie
gekniipften Beziehungen sowohl fiir kirchliche als auch fiir private Anliegen. Er
schrieb an Kardinal Antonio Barberini: «Ich bin zur ruhmreichen Erinnerung an

159



160

Der Artikel / L'article traverse 2015/2

den Papst Urban [VIIL.] [Maffeo Barberini], Euren Onkel, verpflichtet, dessen
Kreatur ich bin, wie auch an Eure Eminenz; von Euch habe ich unz#hlige Gefil-
ligkeiten erhalten, nicht nur fiir meine Kirche in Chur, sondern auch fiir meine
privaten Interessen.»'’

Die angesprochenen «privaten Interessen» waren in erster Linie die Interessen
der Familie. Wie so viele Wiirdentréiger der katholischen Kirche verdankte auch
Johann V1. sein Amt einem einflussreichen Familienverband.'® Sein bischoflicher
Onkel Johann V. liess ihn am Sozial- und Ehrkapital des Bischofsamtes teilhaben
und baute ihn gezielt als seinen Nachfolger auf: Er setzte ihn als bischoflichen
Agenten in Mailand und Rom ein, wo er erste Kontakte zu méichtigen Kirchen-
vertretern wie den Barberinis kniipfen konnte. 1623 belehnte er seinen Neffen mit
dem Bistumsbesitz Alt-Aspermont bei Trimmis. Der damit verbundene Adelstitel
«von Aspermont» hatte Johann V. erstmals 1608 verliehen erhalten.’® Wie die
Salis oder Planta gehorte die Familie Flugi somit zu jenen Biindner Familien,
die sich im Verlaufe des 16. und 17. Jahrhunderts als neue (aristokratische)
Fithrungsschicht etablieren konnten und das politische Geschehen weitgehend
bestimmten.?

Johann VI. Flugi von Aspermont hatte den langfristigen Familienstrategien
Rechnung zu tragen. Die Familie erwartete von ihm, dass er sein Handeln als
Bischof auch und gerade in ihren Dienst stellte. Er tat dies, indem er seine
kirchlichen Beziehungen dazu einsetzte, seinen Verwandten prestigetrichtige
Besitzungen, Amter und Wiirden zu verschaffen. Uber einen ihm loyal erge-
benen Kapuziner der rétischen Mission konnte er 1646 den Osterreichischen
Erzherzog Ferdinand Karl (1646-1662) dazu bewegen, seinen Neffen Andreas
Flugi von Aspermont in den Tiroler Adelsstand zu erheben.?! Drei Jahre spiter
vermittelte ein anderer, von Johann V1. in religionspolitischen Angelegenheiten
nach Innsbruck gesandter Kapuzinermissionar dem bischoflichen Neffen ein
Ehrenamt, das an Prestige kaum zu iiberbieten war: Dank der Fiirsprache des
Ordensmannes durfte Andreas Flugi als einziger «Fremder» den Osterreichischen
Erzherzog nach Mantua begleiten, wo die Hochzeit von dessen Schwester mit
dem Herzog von Mantua gefeiert wurde.?? Schliesslich erhielt Andreas Flugi
fir seine Dienste vom Erzherzog gar das symboltrichtige Erbkdmmereramt
verliehen.?

Die Tatsache, dass diese mit hohem symbolischem Kapital versehenen Titel
und Ehrenéamter von Kapuzinern der rétischen Mission vermittelt wurden, weist
bereits auf die fliessenden Grenzen zwischen Kirchen- und Familienpolitik hin.
Noch deutlicher wird dies beim Entscheid Johanns VI., seine Schwester als
Schulmeisterin im restituierten Kloster Cazis einzusetzen. Zum einen hatte er
damit ein weiteres Familienmitglied mit einem angesehenen Kirchenamt versorgt,
zum anderen — und das war nicht minder wichtig — stieg so sein direkter Einfluss



Zwyssig: Katholische Reform als soziale Praxis

auf die Geschehnisse innerhalb der Klostermauern. Der Bischof beabsichtigte,
mithilfe seiner Schwester im Kloster Cazis eine Vorzeigeschule zu errichten,
in der «die Tochter der fiihrenden [Geschlechter Graubiindens] in Gottesfurcht
und allen Tugenden erzogen werden konnen».** Reform- und Familienpolitik
gingen hier Hand in Hand. Auch seinen Neffen, den er, wie gesehen, mit hohen
weltlichen Wiirden ausgestattet hatte, wusste der Bischof da und dort fiir seine
Reformpline einzusetzen. Er entsandte ihn in mehreren Missionen nach Rom,
wo er die Kurienkardinéle iiber den Zustand der katholischen Kirche in den Drei
Biinden aufkliren und jene um «schnelle und effektive Hilfe» bitten sollte.?
Fiir die Verhandlungen konnte es nur von Vorteil sein, wenn sein Neffe, der
im Ubrigen keine kirchliche Karriere anstrebte, iiber entsprechendes weltliches
Sozial- und Ehrkapital verfiigte.

Die Bemiihungen, Ruhm und Ansehen der eigenen Familie zu mehren, wirkten
sich positiv auf die Reputation des Bischofsamtes aus. Fiir die Churer Bischofe
des 16. und 17. Jahrhunderts stellte sich das Problem, dass ihr Amt infolge der
kommunalen Bewegung der 1520er-Jahre kaum mehr Einflussnahme auf Poli-
tik und Gesellschaft der Drei Biinde erlaubte. Sie mussten sich mit einer rein
geistig-kirchlichen Fiihrungsrolle begniigen, die politischen und richterlichen
Entscheidungen fillten andere: die einzelnen Gerichtsgemeinden, die Drei Biinde
und die fithrenden Familien, die diese Institutionen weitgehend kontrollierten.
Unter Johann VI. und seinem selbstbewussten Auftreten als Angehoriger eines
adligen Familienverbandes begann sich diese Situation wieder zu #ndern. Mit
einer aufwendigen Symbolpolitik inszenierte er sich als einflussreicher Herr-
schaftstrager und politischer Fiihrer der Biindner Katholiken: 1637 liess er sich
als erster Churer Bischof der Neuzeit von den schwibischen Untertanen als
«Herr von Grossengstingen» huldigen und ab 1654 entsandte er einen eigenen
Vertreter auf den Reichstag nach Regensburg.?® Auf den Pfarreivisitationen liess
sich Johann V1. von einem imposanten Gefolge begleiten und demonstrierte damit
symbolisch seinen Status als «des heiligen romischen Reichs Fiirst».?” Der erh6hte
Reprisentationsaufwand schlug sich schliesslich auch in der Bautétigkeit nieder.
Der unter seiner Agide umgebaute Bischofssitz war offenbar so prachtvoll geraten,
dass der Nuntius verwundert nach Rom berichtete: «Seit hundert Jahren hat es
keinen Bischof mehr gegeben, der ein schéneres Haus gehabt hat.»*®

Die bisherigen Beobachtungen haben gezeigt, dass sich der Churer Bischof
Johann VI. mit unterschiedlichen Erwartungen konfrontiert sah. Als Familien-
vorstand musste er sich einerseits um Ruhm und Ansehen der Familie kiimmern,
als nachtridentinischer Bischof hatte er andererseits nach kirchenreformerischen
Gesichtspunkten zu handeln. Diese verschiedenen Handlungslogiken, die sich
im Idealfall gegenseitig legitimierten, miissen mitgedacht werden, wenn es im
Folgenden darum geht, konkrete soziale Interaktionen des Bischofs zu beschreiben.

161



162

Der Artikel / L'article traverse 2015/2

Grenziiberschreitende Netzwerke

Sowohl die Familien- als auch die Kirchenpolitik erforderte ein gut gekniipftes
Netz von Beziehungen zu einflussreichen Personen und Institutionen. Die so-
zialen Praktiken, iiber die sich solche Beziehungsnetze konstituierten, verdienen
nihere Betrachtung.

Im Februar 1634 schrieb Johann Flugi von Aspermont, damals noch Dompropst,
an die Propagandakongregation nach Rom und bat um Erlaubnis, dass in der
Hauskapelle von Joab-Gilbert du Landé de Siqueville, dem franzdsischen Ge-
sandten in Chur, Messen gefeiert werden diirfen. In Rom willigte man mit der
Begriindung ein, dass durch diese Gunstbezeugung der Ambassador animiert
werde, sich fiir die Anliegen der katholischen Kirche, insbesondere fiir die durch
die Protestanten bedrohte Kapuzinermission, einzusetzen.? Fiir Flugi war diese
Gefilligkeit gegeniiber dem franzdsischen Gesandten also einerseits eine Mog-
lichkeit, an politische Unterstiitzung fiir die katholische Reform zu gelangen.
Andererseits konnte er dadurch ein personliches Vertrauensverhiltnis zu du Landé
aufbauen und durfte sich von diesem seinerseits eine informelle Gegenleistung
erhoffen. Tatséchlich liess 1635 die franzosische Krone auf die Empfehlung du
Landés hin Gelder fliessen, um die Bischofswahl zugunsten von Johann Flugi
zu beeinflussen.*

Als der franzosische Einfluss in den Drei Biinden spéter abnahm, versuchte der
Churer Bischof mit dhnlichen Praktiken die Gunst des spanisch-mailéndischen
Vertreters zu erlangen. So liess er dem mailédndischen Gesandten Casati das beste
Stiick Fleisch eines jeden Schiachtviehs zukommen.*! Die gute Beziehung zu
Casati, die der Bischof durch solche und andere informellen Dienste kniipfen und
aufrechterhalten konnte, machte sich fiir ihn letztlich im wahrsten Sinn des Wortes
bezahlt: Er erhielt von Casati eine jihrliche spanische Pension, die in ihrer Hohe
(von 1100 Florin fiir das Jahr 1648) nicht iibertroffen wurde.*? Gewinnbringend
war der Kontakt zu Casati letztlich auch aus kirchenpolitischer Sicht: Uber ihn
konnten die Bediirfnisse der Churer Kirche der spanischen Krone, die sich als
Schutzmacht der Katholiken verstand, anempfohlen werden.

Es erstaunt nicht, dass Johann V1. als Bischof auch die Netzwerke der katholischen
Kirche fiir seine Anliegen zu aktivieren wusste. Wie bereits erwihnt, besass er
eine enge Bindung an einzelne Kurienkardinéle. Diese wiederum vermittelten
ihm Kontakte zu weiteren Prilaten, etwa zum Maildnder Erzbischof, der seiner-
seits seine Netzwerke im Regierungs- und Verwaltungsapparat des spanischen
Herzogtums Mailand zur Verfiigung stellte.?® Diese kirchlichen Beziehungsnetze
unterschieden sich hinsichtlich der sozialen Praktiken ihrer Etablierung kaum
von den weltlichen. Auch hier waren Gaben und informelle Diensterweise ein
probates Mittel, um sich Loyalitéten und allfidllige Gegenleistungen zu sichern.



Zwyssig: Katholische Reform als soziale Praxis

Gezeigt werden kann dies am Beispiel der Kapuzinermissionare. Gegeniiber der
Propagandakongregation in Rom lobte Johann VI. ausdriicklich einzelne Mis-
sionare. Er betonte, wie wichtig genau diese fiir die katholische Kirche Graubiin-
dens seien und empfahl sie fiir leitende Posten in der rétischen Mission.>* Solche
Fiirsprachen bei der obersten Missionsinstanz waren den Kapuzinern willkommen,
weil es innerhalb der Mission zahlreiche Konflikte zwischen den beteiligten
Ordensprovinzen gab und missionsinterne Anfeindungen nicht selten waren. In
der Meinung, die von ihm protegierten Missionare wiirden sich aus Dankbarkeit
loyal verhalten, entsandte sie der Churer Bischof als seine personlichen Agen-
ten nach Mailand, Innsbruck und an den westfélischen Friedenskongress nach
Miinster, wo sie sich — wie bereits gesehen — auch fiir die Familie des Bischofs
einzusetzen verstanden.

Auffallend ist, dass die von Johann VI. aufgebauten Beziehungsnetze tiberwiegend
grenziiberschreitender Art waren. Der Grund hierfiir diirfte einerseits in der iiber
territoriale Grenzen hinweg verlaufenden Organisation der katholischen Kirche
zu finden sein. Andererseits waren die Reformressourcen, an die der Churer
Bischof iiber seine Netzwerke zu gelangen hoffte, in den Drei Biinden selbst
nicht vorhanden.

Mobilisierung von Reformressourcen

Die Erneuerung von Kirche und Frémmigkeit hatte ihren Preis. Da die notwen-
digen 6konomischen Ressourcen fiir die katholische Reform im verschuldeten
Bistum nicht aufzutreiben waren, mobilisierte sie der Churer Bischof Johann V1.
iiber seine grenziiberschreitenden Netzwerke.

Im April 1641 reiste der Kapuziner Cristoforo da Toscoloano nach Rom, um
den Kardinilen an der Kurie die Geldnote des Churer Bistums zu schildern.
Johann VI, in dessen Auftrag Pater Cristoforo unterwegs war, erhoffte sich, die
oberste Kirchenfithrung zu einer direkten finanziellen Hilfeleistung zu bewe-
gen.® Das Geld, so die Argumentation des Bischofs, werde dringend benétigt,
um Priester zu bezahlen, katholische Schulen zu errichten und die Mission der
Kapuziner aufrechtzuerhalten. Konne dies nicht gewéhrleistet werden, bestehe
die Gefahr, dass die katholische Kirche aus dem ritischen Alpenraum verdrangt
werde. Die Kardinile indes verwiesen Flugi in dieser Angelegenheit nach Mai-
land. Dort gebe es zum einen geniigend «fromme Stiftungen», mit deren Geld
etwa die Kapuzinermission finanziert werden konne. Zum anderen kdnne der
Mailinder Erzbischof seine guten Beziehungen zum Senat und zum Gouver-
neur von Mailand nutzen, um Gelder der spanischen Krone zu akquirieren.
In finanzieller Hinsicht erwies sich der von der pépstlichen Kurie vermittelte

163



164

Der Artikel / L'article traverse 2015/2

Kontakt zum Mailidnder Erzbischof Cesare Monti tatsidchlich als ergiebig. Monti
wandte sich an den Gouverneur und erreichte, dass die «koniglichen Minister»
einen jéhrlichen Betrag von 50 Scudi fiir die Schule im Kloster St. Nikolai in
Chur sprachen. Dieser Betrag wurde spiter — auch dank der Intervention des
bischoflichen Neffen — um weitere 50 Scudi erhoht.”’

Einen direkten Einfluss hatte Cesare Monti auf das Collegio Elvetico in Mailand,
wo Studenten aus der Eidgenossenschaft, dem Wallis und den Drei Biinden fiir
den Dienst in der Kirche ausgebildet wurden. Als Erzbischof oblag ihm die
Aufsicht iiber das Priesterseminar. Wollte Johann VL. iiber Anzahl und Vergabe
der Studienplitze mitentscheiden, musste er versuchen, vertrauenswiirdige
Kommunikationskanile zu Monti aufzubauen. Er tat dies auf die bewihrte Art
und Weise, indem er einen Kapuziner der ritischen Mission entsandte, der vor
Ort die Anliegen des Bischofs einbrachte.?

Die Kapuziner konnten ebenfalls auf mailéndische Unterstiitzung zéhlen. Erz-
bischof Monti berichtete erfreut nach Rom, der Gouverneur habe ihm versichert,
dass sich Ambassador Casati aktiv gegen die von den Protestanten geforderte
Ausweisung der Kapuziner zur Wehr setzen werde. Wie jener das tun sollte,
davon hatte Monti ganz bestimmte Vorstellungen: Es wiire ein «effektives Mittel,
den Grafen Francesco Casati mit 6ffentlichen oder privaten Pensionsgeldern
nach Chur zu schicken, [...] weil dieses Geld die Katholiken anspornen und
die Héretiker ziigeln wird»,* schrieb er nach Rom. Da der spanischen Faktion
auch zahlreiche Protestanten angehdrten, wirkten sich die Pensionen in der Tat
missigend auf die konfessionelle Polemik aus.*

Uber seine personalen Beziehungen nach Mailand, zu den Kapuzinern und zur
Kurie war es Johann VI. also méglich geworden, an Gelder und Studienplétze zu
gelangen, die in seiner Didzese nicht vorhanden waren. Auf die weitere Verteilung
dieser Ressourcen hatte er entscheidenden Einfluss, was sich positiv auf seine
soziale Stellung innerhalb der lokalen Gesellschaft auswirkte.

Verteilung von Reformressourcen

In einem Missionsbericht aus der Mitte des 17. Jahrhunderts ist zu lesen, dass
die fiihrenden Biindner Katholiken vollig vom Bischof und seinen Befehlen ab-
héngig seien.*' In der Tat war es Johann VI. wie keinem anderen seiner Vorgénger
gelungen, die katholische Elite an sich zu binden.

Conradin von Castelberg (1608—1659), mehrmaliger Landrichter (Vorsteher des
Grauen Bundes), betrachtete den Churer Bischof als seinen «hochangesehensten
Herrn und Patron».*? Seine ehrerbietige Haltung gegeniiber Johann VI. beruhte
auf der Erfahrung, dass der Bischof ihn an den Ressourcen teilhaben liess, an



Zwyssig: Katholische Reform als soziale Praxis

die jener iiber seine kirchlichen und familidren Beziehungsnetze gelangte. So
versuchte der Bischof beispielsweise, durch seinen Neffen fiir Conradin von
Castelberg einen Adelstitel der Republik Venedig zu erwirken; er selbst empfahl
den Landrichter fiir den papstlichen Ritterorden «vom Goldenen Sporn».** Aus-
serdem setzte sich Flugi beim Mailander Erzbischof dafiir ein, dass ein Neffe
Conradin von Castelbergs ein Studienplatz am Collegio Elvetico erhielt.* Solche
Vermittlungsleistungen sicherten dem Bischof die Loyalitéit des Landrichters,
die in Form von politischer Unterstiitzung wieder eingefordert werden konnte.
Dieser durchaus weltliche Umgang mit kirchlichen Ressourcen war fiir die
Kurie kein Problem, im Gegenteil: Die Kirchenvertreter bewiesen bei den in-
formellen Praktiken der politischen Einflussnahme eine beachtliche Weitsicht.
Der Nuntius schrieb nach Rom, die Kirche solle drei oder vier romische Stu-
dienplitze an Sohne einflussreicher Biindner Katholiken vergeben, ohne dass
diese sich verpflichten miissten, eine kirchliche Laufbahn einzuschlagen. Auf
diese Weise, so der Nuntius, konne die Kirche die fiihrenden Geschlechter der
Drei Biinde fiir sich gewinnen. Schliesslich sei es in diesem republikanischen
Gemeinwesen «viel niitzlicher, gelehrte Politiker auf den Bundestagen, als
Prediger auf den Kanzeln zu haben, wo ihnen ohnehin nur Bauern und Idioten
zuhoren wiirden».*

Der Nuntius beschrieb die politische Kultur Graubiindens treffend. Im ge-
meindedemokratischen Umfeld der Drei Biinde wurde politische Macht mass-
geblich iiber auf Patronage beruhende Beziehungsgeflechte ausgeiibt: Wer in
eines der zahlreichen Amter auf Gemeinde- oder Bundesebene gewihlt werden
wollte, tat gut daran, sich mit Gunstbezeugungen in Form von Geldern, Gaben,
Speis und Trank oder anderen Diensterweisungen eine treue Klientel auf-
zubauen.*® Bei der Wahl Conradin von Castelbergs zum Oberhaupt des Grauen
Bundes (Landrichter) waren es Geldgeschenke, die den Ausschlag gaben. Die
entsprechenden finanziellen Mittel trieb kein geringerer als der Churer Bischof
auf, und zwar iiber seine rémischen und mailéndischen Beziehungskanile.*’ Die
gegliickte Beeinflussung der Landrichterwahl war fiir Johann VI. von doppeltem
Nutzen: Nicht nur wurde so verhindert, dass das Amt dem protestantischen
Kandidaten in die Hénde fiel, sondern mit Conradin von Castelberg fiihlte
sich ihm zudem der politisch méchtigste Katholik Graubiindens zu ewigem
Dank verpflichtet. Eine entscheidende Einflussnahme des Bischofs auf Politik
und Gesellschaft der Drei Biinde war unter diesen Umstédnden wieder moglich
geworden. Spitestens seit den 1640er-Jahren gestaltete Johann V1. die Politik
auf Bundesebene aktiv mit und trat als politisch-geistiges Oberhaupt des corpus
catholicum — des katholischen Teils des Bundestages — in Erscheinung. Einer
nach dem Willen des Bischofs gestalteten katholischen Reform war damit der
Boden bereitet.

165



166

Der Artikel / L'article traverse 2015/2

Katholische Reform als soziale Praxis — ein Fazit

Fiir den Churer Bischof Johann VI. Flugi von Aspermont war die katholische
Reform weitaus mehr als nur eine geistig-spirituelle Neujustierung der Biindner
Kirche. Die Durchsetzungsféhigkeit der bischoflichen Reformmassnahmen hing
weitgehend von seiner Fahigkeit ab, sich als lokaler Machtfaktor zu profilieren.
Dies erforderte ein feines Gespiir fiir die Mechanismen der gesellschaftlichen
Einflussnahme und fiir die Grundstrukturen der politischen Kultur. In diesem
Sinn kann die katholische Reform als Biindel von sozialen Praktiken beschrieben
werden.

Die soziale Praxis der katholischen Reform lésst sich auf drei Handlungsebenen
nachzeichnen: Erstens baute der Bischof grenziiberschreitende Beziehungs-
geflechte auf, iiber die er an fiir die katholische Erneuerung unabdingbare
Ressourcen wie Ausbildungsplitze und Gelder fiir den Unterhalt von Missio-
naren gelangte. Zweitens liess Johann VI. die Biindner Notabeln an diesen
Ressourcen teilhaben, wodurch sich stabile Loyalitidtsbeziehungen zur lokalen
Elite einstellten. Drittens vermittelte der Bischof seiner Familie Amter, Titel und
Beziehungen zu michtigen Akteuren, was sich wiederum positiv auf das Pres-
tige des Bischofs auswirkte. Durch diese Praktiken war es Johann VI. letztlich
gelungen, eine besondere Stellung in der lokalen Gesellschaft einzunehmen, die
es ihm erlaubte, die vom Konzil von Trient geforderte Erneuerung der Kirche
nach seinen Vorstellungen zu gestalten.

Dass sich selbst im Handeln eines Bischofs kirchliche und weltliche Inter-
essen iiberlagerten und gegenseitig sogar stimulierten, ist typisch fiir die Zeit um
die Mitte des 17. Jahrhunderts. Ein fiir kirchliche Wiirdentrdger verbindliches
Ethos, das alleine auf kirchlich-religidsen Normen griindete, begann sich erst
allméhlich auszudifferenzieren. Die Kritik des Nuntius an der Familien- und
Machtpolitik Johanns VL. ist ein erstes Indiz fiir diese Entwicklung. Sie gedieh
bis zum Tod von Flugis Nachfolger Ulrich VI. von Mont 1692 schliesslich
so weit, dass auf dessen Grabplatte nicht mehr seine Rollen als Familien-
oberhaupt, Herrschaftstréiger und Bauherr, sondern «die einzigartige Frommig-
keit» sowie seine Verdienste fiir die Rosenkranzverehrung hervorgehoben
wurden.*®



Zwyssig: Katholische Reform als soziale Praxis

Anmerkungen

1

10

11
12

13
14

15
16

Albert Fischer, Reformatio und Restitutio. Das Bistum Chur im Zeitalter der tridentinischen
Glaubenserneuerung. Zugleich ein Beitrag zur Geschichte der Priesterausbildung und Pasto-
ralreform (1601-1661), Ziirich 2000, 319-412; Johann Georg Mayer, Geschichte des Bistums
Chur, Bd. 2, Stans 1914, 330-374.

Die Inschrift ist wiedergegeben in Fischer (wie Anm. 1), 412.

Vgl. Felici Maissen, Die drei Biinde in der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts in politischer,
kirchengeschichtlicher und volkskundlicher Schau, Bd. 1, Aarau 1966, 265 £. Siehe auch

den Quellenbeleg in Anm. 28.

Hubert Jedin, Katholische Reformation oder Gegenreformation? Ein Versuch zur Kldrung
der Begriffe nebst einer Jubildumsbetrachtung iiber das Konzil von Trient, Luzern 1946.

Fiir einen neuen Uberblick iiber die Forschungsdiskussion siche Damien Tricoire, Mit Gott
rechnen. Katholische Reform und politisches Kalkiil in Frankreich, Bayern und Polen-
Litauen, Gottingen 2013, 34-42. Die Begriffe «katholische Reform» und «Gegenreformation»
wurden unléngst auch fiir die Eidgenossenschaft fruchtbar gemacht: Bertrand Forclaz,

«La Suisse frontiere de catholicité? Contre-Réforme et Réforme catholique dans le Corps
helvétique», Schweizerische Zeitschrift fiir Religions- und Kulturgeschichte 106 (2012),
567-583.

Alexander Jendorff, Reformatio catholica. Gesellschaftliche Handlungsspielrdume kirch-
lichen Wandels im Erzstift Mainz 1514-1630, Miinster 2000, 27.

Vgl. John W. O’Malley, Trent and All That. Renaming Catholicism in the Early Modern Era,
Cambridge 2000, 85-117; Peter Hersche, Musse und Verschwendung. Europdische Gesell-
schaft und Kultur im Barockzeitalter, Freiburg i. Br. 2006, 152-172.

Vgl. Elke Wolgast, «Reform, Reformation», in Otto Brunner, Werner Conze, Reinhart Kosel-
leck (Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache
in Deutschland, Bd. V, Stuttgart 1984, 313-360, hier 325-331.

Vgl. Martin Papenheim, Karrieren in der Kirche. Bischdfe in Nord- und Siiditalien
1676-1903, Tiibingen 2001; Antonio Menniti Ippolito, II tramonto della Curia nepotista.
Papi, nipoti e burocrazia curiale tra XVI e XVII secolo, Rom 1999.

Vgl. Birgit Emich, Christian Wieland, «Papstgeschichte — Kulturgeschichte — Kultur-
geschichte des Papsttums. Zur Einfiihrung», in Dies. (Hg.), Kulturgeschichte des Papsttums
in der Friihen Neuzeit, Berlin 2013, 7-27, hier 11-13.

Vgl. Ulrich Pfister, Konfessionskirchen, Glaubenspraxis und Konflikt in Graubiinden,

16.~18. Jahrhundert, Wiirzburg 2012, 137-144, 161-168.

Zu Gliederung und Inhalt der Decreta et Constitutiones siehe Fischer (wie Anm. 1), 267-288.
Vgl. dazu: Philipp Zwyssig, «Zwischen Pfarreiseelsorge und Gesandtendienst. Kapuziner-
missionare in den Drei Biinden als Akteure der katholischen Reform (1621-1661)», Helvetia
Franciscana 43 (2014), 81-113; Andreas Wendland, «Mission und Konversion im kommuna-
len Kontext. Die Kapuziner als Triger der Konfessionalisierung (17. Jahrhundert)», in Georg
Jager, Ulrich Pfister (Hg.), Konfessionalisierung und Konfessionskonflikt in Graubiinden,
16.—18. Jahrhundert, Ziirich 2006, 207-230; Albert Frigg, Die Mission der Kapuziner in

den ritoromanischen und italienischen Talschaften Rditiens im 17. Jahrhundert (quellen-

und literarkritische Untersuchung und problemgeschichtliche Darstellung), Ziirich 1953.
Vgl. Maissen (wie Anm. 3), 29-55.

Zur Abtretung der Jurisdiktionsrechte an die BenediktinerklGster siehe Fischer (wie Anm. 1),
341-359; zu den Restitutionsartikeln von Nuntius Scappi von 1623 ebd., 262-266; zur Resti-
tution der drei Kloster neuerdings Pfister (wie Anm. 10), 196-199.

Vgl. Fischer (wie Anm. 1), 319-322.

Die in der Friihen Neuzeit allgegenwirtige «Normenkonkurrenz» wurde erst in den letzten
Jahren als Forschungsfeld erkannt. Federfiihrend ist Hillard von Thiessen, «Das Sterbebett
als normative Schwelle. Der Mensch in der Friihen Neuzeit zwischen irdischer Normen-

167



168

Der Artikel / L'article traverse 2015/2

17

18

19
20

21

22

23

24

25

26

27
28

29
30

31

32
33

34
35
36
37

konkurrenz und géttlichem Gericht», Historische Zeitschrift 294 (2012), 625-659.

Fiir den Kontext der katholischen Kirche siehe zudem Giinther Wassilowsky, Hubert

Wolf (Hg.), Werte und Symbole im friihneuzeitlichen Rom, Miinster 2005.

Provinzarchiv Schweizer Kapuziner Luzern (PAL), Akten aus dem Archiv der Congregatio
de Propaganda Fide, Abschriften (APF), vol. 34, 248, Johann VI. an Antonio Barberini,
Chur, 22. 8. 1653: «[...] io sia obligato alla gloriosa memoria di Papa Urbano suo zio,

di cui sono creatura, come anco a Vostra Eminenza, dalle quale ho ricevuto infiniti favori,
non solo per la mia chiesa di Coira, ma anco per miei privati interessi.»

Fiir vergleichbare Beispiele siehe: Marco Schnyder, Famiglie e potere. Il ceto dirigente

di Lugano e Mendrisio tra Sei e Settecento, Bellinzona 2011, 132-145; Wolfgang Rein-
hard (Hg.), Rémische Mikropolitik unter Papst Paul V. Borghese (1605-1621) zwischen
Spanien, Neapel, Mailand und Genua, Tiibingen 2004. Zu den «familistischen Prinzipien»
der fiirstbischoflichen Macht im Bistum Chur vgl. Pfister (wie Anm. 10), 174 £,

Vgl. Fischer (wie Anm. 1), 222.

Vgl. dazu: Silvio Firber, Der biindnerische Herrenstand im 17. Jahrhundert. Politische,
soziale und wirtschafiliche Aspekte seiner Vorherrschaft, Ziirich 1983; Florian Hitz,
Fiirsten, Vigte und Gemeinden. Politische Kultur zwischen Habsburg und Graubiinden

im 15. bis 17. Jahrhundert, Baden 2012, 237-248; Randolph C. Head, Demokratie

im friithneuzeitlichen Graubiinden. Gesellschaftsordnung und politische Sprache

in einem alpinen Staatswesen, 1470-1620, Ziirich 2001, 179-187.

Bischofliches Archiv Chur (BAC), 211.03, Johann V1., Instrutione di quello Il1[ustrissim]o
Re[verendissim]o P. Francisco di Fontanella havera da trattare 2 mio nome col Ser[enissim]o
Ferdinando Carlo Arciduca d’ Austria, Knillenberg (Meran), 22. 9. 1646.

BAC, 211.03, Stefano da Gubbio an Johann VI., Innsbruck, 7. 9. 1649.

Die Urkunde ist iiberliefert in: Haus-, Hof- und Staatsarchiv Wien, RHR, Grat Feud,
Conf.priv.dt.Exp. 49-3-8.

PAL, APF, vol. 18, 92 f., Johann VI. an den Nuntius in Luzern, o. O., 16. 7. 1644, hier 93:
«[...] poiche le figliuole die principali si potranno allevare nel timore di Dio et in ogni
virta [...].»

BAC, 212.03, fol. 167, Denkschrift von Bischof und Domkapitel an Andreas Flugi, Chur,
4. 12. 1645, hier fol. 167 v.

Vgl. dazu: Rainer Loose, «Der Bischof von Chur, Herr zu Grossengstingen. Zur Geschichte
der bischoflichen Exklave in Schwaben», Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen
Gesellschaft von Graubiinden 121 (1991), 141-167, hier 152; Fischer (wie Anm. 1), 127;
Pfister (wie Anm. 10), 168-173.

Pfister (wie Anm. 10), 173.

PAL, APF, vol. 34, 126 f.: Der Nuntius in Luzern an die Propagandakongregation, o. O.,

0. D. [um 1650]: «Da cento anni in qua non ¢ statto [sic] vescovo che habbia tenuto meglio
casa d’esso.»

PAL, APF, vol. 15, 175 f., Protokoll der Propagandakongregation, Rom, 28. 2. 1634.

Zur umkémpften Bischofswahl von 1635/36 siehe: Fischer (wie Anm. 1), 323-326;

Pfister (wie Anm. 10), 177 £.

BAC, 211.03, Instruktionen Johanns V1. fiir seinen Hofmeister, 15. 10. 1657. Vgl. Maissen
(wie Anm. 3), 278-281.

Siehe die Liste der Biindner Pensionsempfinger bei Maissen (wie Anm. 3), 358-361.
Siehe z. B. PAL, APF, vol. 5, 309, Die Propagandakongregation an Cesare Monti, Rom,
10. 3. 1649.

Vgl. Zwyssig (wie Anm. 12), 102 f.

BAC, 211.03, Cristoforo da Toscolano an Johann VI., Rom, 6. 4. 1641 und 14. 4. 1641.
Siehe ebd.

PAL, APF, vol. 5, 343 f., Die Propagandakongregation an Cesare Monti, Rom, [Friihjahr 1645];
vol. 18, 215-217, Johann VI. an Francesco Ingoli, Chur, 26. 5. 1646.



Zwyssig: Katholische Reform als soziale Praxis

38

39

40

41

42
43

44
45

46

47

48

BAC, 212.02.04, pag. 1057-1061, Instrutione per il P. Stefano da Gubbio, Cappuccino
Predicatore e Miss[iona]rio in Grigioni, Chur, 24. 12. 1649.

PAL, APF, vol. 12, 135, Cesare Monti an die Propagandakongregation, Mailand, 23. 12. 1644:
«[...] ma che per hora il mezzo pil efficace sia il rimandare il Conte Francesco Casati in
Coira col danaro [sic] delle pensioni publiche e private, [...] che I’autorita che 14 hanno

gli amici di questo cavagliere, col danaro che portara, potra animare i cattolici, e frenare

gli heretici, e migliorare notabilmente le cose.»

Vgl. Andreas Behr, Gesandtschaft als Familiengeschdft. Die Casati als Akteure der spa-
nischen Aussenbeziehungen in der Eidgenossenschaft und Graubiinden im ausgehenden

17. Jahrhundert, unverdffentlichte Diss., Freiburg 2013.

PAL, APF, vol. 34, 2-76, Relatione dello stato della Missione de Cappuccini di Reti.

Data dal P. Fra Stefano da Gubbio, Predicatore Cappuccino, [24. 6.] 1652,

BAC, 211.03, Conradin von Castelberg an Johann VL, 0. O., 22. 4. 1643.

Vgl. BAC, 211.03, Johann Andreas Flugi an Johann VL., [Venedig], 5. 4. 1646. Zum Ritter-
orden siehe Erwin Poeschel, Die Familie von Castelberg, Aarau 1959, 223.

BAC, 211.03, Johann VI. an Cesare Monti, Chur, 7. 11. 1647.

PAL, APF, vol. 17, 203 f., Der Nuntius an Francesco Ingoli, Luzern, 2. 5. 1642: «[...] io
stimarei piti utile per la fede cattolica in queste republiche popolari ¢ miste di religione
haver die secolari dotti nelle diete e Consigli publici, che di sacerdoti nei pulpiti, ove non
sono ascolti ordinariamente che dai villani e dalle persone idiote.»

Siehe Head (wie Anm. 20), 99-216. Zum Klientelismus als Strukturmerkmal vormoderner
Politik siehe die Pionierstudie von Ulrich Pfister, «Politischer Klientelismus in der friithneu-
zeitlichen Schweiz», Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte 42 (1992), 28—-68. Vgl. auch
Christian Windler, «<Ohne Geld kein Schweizer>. Pensionen und Soldnerrekrutierung auf
den eidgendssischen Patronagemérkten», in Hillard von Thiessen, Christian Windler (Hg.),
Néihe in der Ferne. Personale Verflechtung in den Aussenbeziehungen der Friihen Neuzeit,
Berlin 2005, 105-133.

Siehe u. a. PAL, APF, vol. 5, 299 f., Die Propagandakongregation an Cesare Monti, Rom,
24. 1. 1643. Vgl. auch Férber (wie Anm. 20), 100-103.

Die Inschrift ist abgebildet in Martin Bundi, Familiengeschichte der von Mont aus dem Lugnez,
Chur 2010, 169.

169



	Katholische Reform als soziale Praxis : Handlungslogiken eines Churer Bischofs im 17. Jahrhundert

