
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 22 (2015)

Heft: 2: Par tous les sens = Mit allen Sinnen

Artikel: Katholische Reform als soziale Praxis : Handlungslogiken eines Churer
Bischofs im 17. Jahrhundert

Autor: Zwyssig, Philipp

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-650791

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-650791
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Katholische Reform als soziale Praxis

Handlungslogiken eines Churer Bischofs im 17. Jahrhundert

Philipp Zwyssig

Als der Churer Bischof Johann VI. Flugi von Aspermont am 24. Januar 1661

starb, trat ein eifriger Kirchenmann von der Bühne dieser Welt ab, darin sind
sich die Kirchenhistoriker einig.' Weniger bekannt ist, dass sich der Bischof
selbst in noch ganz anderen Rollen gefiel. Auf dem monumentalen Grabdenk-
mal in der Churer Kathedrale, das nach seinen Anweisungen errichtet wurde,
wird er an erster Stelle als Reichsfürst, dann als Neffe des Bischofs Johann V.

(1601-1627) und schliesslich als Inhaber der Herrschaft Grossengstingen be-

zeichnet; eigens erwähnt wird auch seine Rolle als Bauherr des bischöflichen
Schlosses.^ Sein selbstbewusstes Auftreten als Herrschaftsträger, sein Einstehen

für die Interessen seiner Familie und seine Vorliebe für repräsentativen Prunk
haben Flugi zu Lebzeiten scharfe Kritik vonseiten der römisch-katholischen
Kirche eingetragen. Der Nuntius in der Schweiz meldete wiederholt nach Rom,
der Bischof lasse sich von persönlichen Interessen leiten und missachte damit
die Beschlüsse des Konzils von Trient (1545-1563), gemäss denen ein Bischof
als geistlicher Oberhirte seiner Diözese sein Handeln ausschliesslich in den

Dienst der kirchlich-religiösen Erneuerung zu stellen habe. ' War die vom Nuntius

kritisierte Macht- und Familienpolitik aber tatsächlich unvereinbar mit einer
tridentinischen Gesinnung? Inwiefern konnten Familien- oder Partikularinter-
essen gar der katholischen Reform dienen? Diese Fragen stehen im Zentrum
des vorliegenden Beitrags. Sie führen weg von einer konfessionsgeschichtlichen
Sichtweise der katholischen Reform und lenken die Aufmerksamkeit auf die

personalen Beziehungen, sozialen Praktiken und gesellschaftlichen Handlungs-
Spielräume von Reformakteuren.
Die Erneuerung von Kirche und Frömmigkeit entwickelte sich in den letzten
Jahrzehnten zu einem innovativen Forschungsfeld. Um auf die spezifisch ka-
tholischen Ausprägungen der kirchlichen Erneuerung aufmerksam zu machen

und die Geschichte des frühneuzeitlichen Katholizismus nicht länger als blosse

Reaktion auf die protestantische Bewegung, als sogenannte Gegenreformation,
zu beschreiben, führten Kirchenhistoriker den analytischen Begriff der «ka-

156 tholischen Reform» in die Forschungsdiskussion ein. Im Zentrum dieser For-



Zwyssig: Katholische Reform als soziale Praxis

schungen standen zunächst das Konzil von Trient und mit ihm die Institutionen
und Eliten der Kirche." In kritischer Abgrenzung dazu forderten kultur- und

sozialgeschichtlich arbeitende Historiker, die Frömmigkeit des Volkes müsse

stärker berücksichtigt und die katholische Reform als «ein selbst im Wandel

befindlicher gesellschaftlicher Vorgang»® verstanden werden. In diesem Zusam-

menhang wurde bisweilen versucht, «katholische Reform» als übergeordnete

Begrifflichkeit zu etablieren, um damit sämtliche institutionellen, kulturellen
und gesellschaftlichen Wandlungsprozesse in der katholischen Kirche der

Frühen Neuzeit zu erfassen.® Dadurch verlor der Begriff allerdings an analy-
tischer Schärfe. In diesem Beitrag wird deshalb vorgeschlagen, «katholische

Reform» wieder stärker auf die von kirchlicher Seite initiierten Massnahmen

zur Erneuerung von Kirche und Frömmigkeit einzugrenzen. Dies entspricht
der spätestens seit dem 17. Jahrhundert gängigen Verwendung von «Reform»

beziehungsweise «Reformatio» zur Bezeichnung einer planmässigen Neuordnung
oder Umgestaltung bestehender institutioneller Arrangements.' Diese thema-

tische Engführung muss nicht zwangsläufig von einer sozialgeschichtlichen
Interpretation Abstand nehmen. Institutionen - auch die tridentinisch erneuerte

Kirche - waren in der Frühen Neuzeit noch weitgehend von informellen Be-

Ziehungsgeflechten durchdrungen. Dank den Forschungen zum Nepotismus ist
kaum mehr umstritten, dass Bischöfe und Kardinäle die kirchlichen Institutionen

nutzten, um ihre Verwandten und die Klientel ihrer Familien zu begünstigen.®

Inwiefern diese Praktiken aber auf die Gremien und das Selbstverständnis

der Kirche zurückwirkten, ist eine Frage, die erst in groben Zügen erforscht
ist.' In diesem Beitrag wird sie aufgegriffen, indem am Beispiel des Bistums

Chur die Zusammenhänge zwischen Familieninteressen und Reformpolitik
ausgeleuchtet werden.

Nach einer kurzen Übersicht über die wichtigsten Anliegen der katholischen
Reform im Bistum Chur werden die verschiedenen sozialen Rollen Johanns VI.
mit ihren unterschiedlichen Handlungslogiken in den Blick genommen. An-
schliessend steht das Beziehungsnetz des Churer Bischofs im Vordergrund.
Es wird einerseits danach gefragt, über welche personalen Kanäle Johann VI.
Reformressourcen zu mobilisieren vermochte. Ein Blick auf die Verteilung
dieser ökonomischen wie kulturellen Ressourcen führt andererseits zur Frage
nach den sozialen Praktiken der Einflussnahme auf Politik und Kirche im
Umfeld der katholischen Reform.

157



Der Artikel / L'article traverse 2015/2

Katholische Reform im Bistum Chur

Welche von der Kirche eingeleiteten Massnahmen machten die katholische
Reform im Bistum Chur aus? Auffallend ist zunächst, dass erste Initiativen,
die auf eine geistig-spirituelle Erneuerung bei Klerus und Volk abzielten, von
aussen kamen. Im letzten Viertel des 16. Jahrhunderts waren es die päpstlichen
Gesandten und der Mailänder Erzbischof Carlo Borromeo, die entsprechende

Verordnungen erliessen und Bischof und Domkapitel zur Einhaltung der Trienter
Konzilsbeschlüsse ermahnten.'" Ein umfassendes, auf die Churer Diözese zuge-
schnittenes Reformprogramm lag indessen erst mit den Décréta et Constitationes

pro amverso sat PpAcopa/i« C/ero des Bischofs Johann V. Flugi von 1605 vor.
Diese Verordnungen hielten moralische und formelle Anforderungen an den

Klerus, seine Pflichten sowie Verfahrensregeln zur Überprüfung der Seelsorge
fest." Damit ist ein Hauptpfeiler der katholischen Reform im Bistum Chur

bezeichnet, denn auch die beiden nachfolgenden Bischöfe setzten den Aufbau
eines nach tridentinischen Grundsätzen gebildeten Diözesanklerus zuoberst auf
die Reformagenda. Da es ihnen aber trotz tatkräftiger Unterstützung aus Rom
und Mailand nie gelang, auf dem Gebiet der Drei Bünde ein eigenes Priester-

seminar zu errichten, konzentrierten sich ihre Bemühungen auf das Beschaffen

von Stipendien an ausländischen Bildungsanstalten - insbesondere in Luzern,
Mailand, Dillingen, Rom und Wien.

Solange es an gut ausgebildeten einheimischen Geistlichen mangelte, war die

Bistumsleitung auf externe Hilfe angewiesen, um in den Pfarrgemeinden das

kirchliche Leben umzugestalten und die Laien im nachtridentinischen Glau-
benswissen zu unterweisen. Johann V. Flugi machte sich zusammen mit dem

päpstlichen Gesandten daran, Ordensgeistliche aus der schweizerischen und

der Brescianer Kapuzinerprovinz nach Graubünden zu berufen. In Rom nahm

sich die 1622 gegründete Missionskongregation de Propaganda P/'de dieser

Sache an und rief eigens die «rätische Mission» ins Leben, die zunächst in den

von österreichischen Truppen besetzten Gebieten Unterengadin und Prättigau
die Rekatholisierung vorantrieb. Später verlagerte sich das Tätigkeitsfeld der

Kapuzinermissionare aus Brescia und Mailand in die katholischen Gemein-

den, in welchen sie die Frömmigkeit beim Kirchenvolk neu entfachten." Als
landesfremde Geistliche, die zudem als Speerspitze der (gewaltsamen) Gegen-
reformation wahrgenommen wurden, waren die Kapuziner ein beliebtes Ziel
protestantischer Agitation, weshalb sich ein Grossteil der (reform)politischen
Aktivitäten der Churer Bischöfe darauf ausrichtete, auswärtige Protektion für
die rätische Mission zu erlangen."
Zur katholischen Reform können in einem weiteren Sinn auch Massnahmen

158 gezählt werden, die auf ganz bestimmte, durch die Reformation hervorgerufene



Zwyssig: Katholische Reform als soziale Praxis

Herausforderangen reagierten. Zu nennen ist an erster Stelle der Kampf gegen
die grosse Schuldenlast des Churer Hochstifts, die aus dem Wegfall der Besitz-
und Herrschaftsrechte in protestantisch gewordenen Gemeinden resultierte. Die

Frage, wie die Bistumskasse entlastet und der katholischen Kirche eine neue

Ressourcengrandlage zugeführt werden konnte, war während Jahrzehnten ein

viel diskutiertes Problem, das kirchliche Würdenträger in Chur, Mailand und

Rom beschäftigte. Die teils heftig umstrittenen Vorschläge zu seiner Lösung
reichten von der Inkorporation einzelner Pfarreien in die Jurisdiktionsbereiche
der grossen Klöster in der Region (Disentis, Pfäfers, Marienberg im Vinschgau)
bis hin zur vertraglich festgeschriebenen Restitution, also der Wiederherstellung
des rechtlichen Besitzstandes vor der Reformation. Während eine vollumfäng-
liehe Restitution letztlich am starken politischen Widerstand der Protestanten

scheiterte, erreichte Johann VI. wenigstens die Rückgabe der in den Besitz der

Gemeinden übergegangenen Klöster St. Luzi und St. Nikolai in Chur sowie des

Frauenkonvents von CazisV

Der Churer Bischof -
Kirchenmann, Familienoberhaupt und Reichsfürst

Johann VI. Flugi von Aspermont war als Oberhaupt der Bündner Katholiken in
der Lage, die Reformagenda massgeblich zu bestimmen. Er tat dies nach be-

stimmten Handlungslogiken, die sich aus seinen verschiedenen sozialen Rollen
als Kirchenmann, Familienvorstand und Herrschaftsträger ergaben.

Die kirchliche Laufbahn Johanns VI. war vorgezeichnet. Als Neffe des Bischofs
Johann V. kam er in den Genuss einer akademischen Ausbildung an namhaften

Bildungsanstalten in Italien: Für das Jahr 1616 ist er als Student im Co/Zeg/o

EZveZ/co in Mailand, zwei Jahre später im CoZZegZnm Germamcwm in Rom

nachgewiesen, 1621 erhielt er die Doktorwürde der Universität Pavia." An
diesen Lehranstalten wurde eine nach tridentinischen Grandsätzen ausgebildete
Elite herangezogen, die später auf der lokalen Ebene der einzelnen Bistümer die

katholische Erneuerang vorantreiben sollte. Zweifellos orientierte sich auch der

Churer Bischof bei seinen kirchenpolitischen Aktivitäten am Normenkanon, der

ihm in Mailand, Rom und Pavia vermittelt wurde. Die kirchlich-religiösen Nor-

men jedoch als alleinige Richtschnur seines Handelns als Bischof bewerten zu

wollen, wird der strukturellen Verzahnung von kirchlichen und weltlichen, von
privaten und gemeinwohlorientierten Belangen in vormodernen Gesellschaften

nicht gerecht.'® Bezeichnenderweise nutzte Flugi seine an der römischen Kurie
geknüpften Beziehungen sowohl für kirchliche als auch für private Anliegen. Er
schrieb an Kardinal Antonio Barberini: «Ich bin zur rahmreichen Erinnerung an 159



Der Artikel / L'article traverse 2015/2

den Papst Urban [VIII.] [Maffeo Barberini], Euren Onkel, verpflichtet, dessen

Kreatur ich bin, wie auch an Eure Eminenz; von Euch habe ich unzählige Gefäl-

ligkeiten erhalten, nicht nur für meine Kirche in Chur, sondern auch für meine

privaten Interessen.»"

Die angesprochenen «privaten Interessen» waren in erster Linie die Interessen

der Familie. Wie so viele Würdenträger der katholischen Kirche verdankte auch

Johann VI. sein Amt einem einflussreichen Familienverband.'® Sein bischöflicher
Onkel Johann V. liess ihn am Sozial- und Ehrkapital des Bischofsamtes teilhaben

und baute ihn gezielt als seinen Nachfolger auf: Er setzte ihn als bischöflichen

Agenten in Mailand und Rom ein, wo er erste Kontakte zu mächtigen Kirchen-
Vertretern wie den Barberinis knüpfen konnte. 1623 belehnte er seinen Neffen mit
dem Bistumsbesitz Alt-Aspermont bei Trimmis. Der damit verbundene Adelstitel

«von Aspermont» hatte Johann V. erstmals 1608 verliehen erhalten." Wie die
Salis oder Planta gehörte die Familie Flugi somit zu jenen Bündner Familien,
die sich im Verlaufe des 16. und 17. Jahrhunderts als neue (aristokratische)

Führungsschicht etablieren konnten und das politische Geschehen weitgehend
bestimmten.""

Johann VI. Flugi von Aspermont hatte den langfristigen Familienstrategien
Rechnung zu tragen. Die Familie erwartete von ihm, dass er sein Handeln als

Bischof auch und gerade in ihren Dienst stellte. Er tat dies, indem er seine

kirchlichen Beziehungen dazu einsetzte, seinen Verwandten prestigeträchtige
Besitzungen, Ämter und Würden zu verschaffen. Über einen ihm loyal erge-
benen Kapuziner der rätischen Mission konnte er 1646 den österreichischen

Erzherzog Ferdinand Karl (1646-1662) dazu bewegen, seinen Neffen Andreas

Flugi von Aspermont in den Tiroler Adelsstand zu erheben."' Drei Jahre später
vermittelte ein anderer, von Johann VI. in religionspolitischen Angelegenheiten
nach Innsbruck gesandter Kapuzinermissionar dem bischöflichen Neffen ein

Ehrenamt, das an Prestige kaum zu überbieten war: Dank der Fürsprache des

Ordensmannes durfte Andreas Flugi als einziger «Fremder» den österreichischen

Erzherzog nach Mantua begleiten, wo die Hochzeit von dessen Schwester mit
dem Herzog von Mantua gefeiert wurde."" Schliesslich erhielt Andreas Flugi
für seine Dienste vom Erzherzog gar das symbolträchtige Erbkämmereramt
verliehen.""

Die Tatsache, dass diese mit hohem symbolischem Kapital versehenen Titel
und Ehrenämter von Kapuzinern der rätischen Mission vermittelt wurden, weist
bereits auf die fliessenden Grenzen zwischen Kirchen- und Familienpolitik hin.
Noch deutlicher wird dies beim Entscheid Johanns VI., seine Schwester als

Schulmeisterin im restituierten Kloster Cazis einzusetzen. Zum einen hatte er
damit ein weiteres Familienmitglied mit einem angesehenen Kirchenamt versorgt,

160 zum anderen - und das war nicht minder wichtig - stieg so sein direkter Einfluss



Zwyssig: Katholische Reform als soziale Praxis

auf die Geschehnisse innerhalb der Klostermauern. Der Bischof beabsichtigte,
mithilfe seiner Schwester im Kloster Cazis eine Vorzeigeschule zu errichten,
in der «die Töchter der führenden [Geschlechter Graubündens] in Gottesfurcht
und allen Tugenden erzogen werden können».Reform- und Familienpolitik
gingen hier Hand in Hand. Auch seinen Neffen, den er, wie gesehen, mit hohen

weltlichen Würden ausgestattet hatte, wusste der Bischof da und dort für seine

Reformpläne einzusetzen. Er entsandte ihn in mehreren Missionen nach Rom,

wo er die Kurienkardinäle über den Zustand der katholischen Kirche in den Drei
Bünden aufklären und jene um «schnelle und effektive Hilfe» bitten sollte.^
Für die Verhandlungen konnte es nur von Vorteil sein, wenn sein Neffe, der

im Übrigen keine kirchliche Karriere anstrebte, über entsprechendes weltliches
Sozial- und Ehrkapital verfügte.
Die Bemühungen, Ruhm und Ansehen der eigenen Familie zu mehren, wirkten
sich positiv auf die Reputation des Bischofsamtes aus. Für die Churer Bischöfe
des 16. und 17. Jahrhunderts stellte sich das Problem, dass ihr Amt infolge der
kommunalen Bewegung der 1520er-Jahre kaum mehr Einflussnahme auf Poli-
tik und Gesellschaft der Drei Bünde erlaubte. Sie mussten sich mit einer rein

geistig-kirchlichen Führungsrolle begnügen, die politischen und richterlichen

Entscheidungen fällten andere: die einzelnen Gerichtsgemeinden, die Drei Bünde

und die führenden Familien, die diese Institutionen weitgehend kontrollierten.
Unter Johann VI. und seinem selbstbewussten Auftreten als Angehöriger eines

adligen Familienverbandes begann sich diese Situation wieder zu ändern. Mit
einer aufwendigen Symbolpolitik inszenierte er sich als einflussreicher Herr-

schaftsträger und politischer Führer der Bündner Katholiken: 1637 liess er sich

als erster Churer Bischof der Neuzeit von den schwäbischen Untertanen als

«Herr von Grossengstingen» huldigen und ab 1654 entsandte er einen eigenen
Vertreter auf den Reichstag nach Regensburg.^ Auf den Pfarreivisitationen liess

sich Johann VI. von einem imposanten Gefolge begleiten und demonstrierte damit

symbolisch seinen Status als «des heiligen römischen Reichs Fürst»V Der erhöhte

Repräsentationsaufwand schlug sich schliesslich auch in der Bautätigkeit nieder.

Der unter seiner Ägide umgebaute Bischofssitz war offenbar so prachtvoll geraten,
dass der Nuntius verwundert nach Rom berichtete: «Seit hundert Jahren hat es

keinen Bischof mehr gegeben, der ein schöneres Haus gehabt hat.»^

Die bisherigen Beobachtungen haben gezeigt, dass sich der Churer Bischof
Johann VI. mit unterschiedlichen Erwartungen konfrontiert sah. Als Familien-
vorstand musste er sich einerseits um Ruhm und Ansehen der Familie kümmern,
als nachtridentinischer Bischof hatte er andererseits nach kirchenreformerischen

Gesichtspunkten zu handeln. Diese verschiedenen Handlungslogiken, die sich

im Idealfall gegenseitig legitimierten, müssen mitgedacht werden, wenn es im
Folgenden darum geht, konkrete soziale Interaktionen des Bischofs zu beschreiben.



Der Artikel / L'article traverse 2015/2

Grenzüberschreitende Netzwerke

Sowohl die Familien- als auch die Kirchenpolitik erforderte ein gut geknüpftes
Netz von Beziehungen zu einflussreichen Personen und Institutionen. Die so-
zialen Praktiken, über die sich solche Beziehungsnetze konstituierten, verdienen
nähere Betrachtung.
Im Februar 1634 schrieb Johann Flugi von Aspermont, damals noch Dompropst,
an die Propagandakongregation nach Rom und bat um Erlaubnis, dass in der

Hauskapelle von Joab-Gilbert du Landé de Siqueville, dem französischen Ge-

sandten in Chur, Messen gefeiert werden dürfen. In Rom willigte man mit der

Begründung ein, dass durch diese Gunstbezeugung der Ambassador animiert

werde, sich für die Anliegen der katholischen Kirche, insbesondere für die durch

die Protestanten bedrohte Kapuzinermission, einzusetzen.^ Für Flugi war diese

Gefälligkeit gegenüber dem französischen Gesandten also einerseits eine Mög-
lichkeit, an politische Unterstützung für die katholische Reform zu gelangen.
Andererseits konnte er dadurch ein persönliches Vertrauensverhältnis zu du Landé
aufbauen und durfte sich von diesem seinerseits eine informelle Gegenleistung
erhoffen. Tatsächlich liess 1635 die französische Krone auf die Empfehlung du

Landés hin Gelder fliessen, um die Bischofswahl zugunsten von Johann Flugi
zu beeinflussen."
Als der französische Einfluss in den Drei Bünden später abnahm, versuchte der

Churer Bischof mit ähnlichen Praktiken die Gunst des spanisch-mailändischen
Vertreters zu erlangen. So liess er dem mailändischen Gesandten Casati das beste

Stück Fleisch eines jeden Schlachtviehs zukommen." Die gute Beziehung zu

Casati, die der Bischof durch solche und andere informellen Dienste knüpfen und

aufrechterhalten konnte, machte sich für ihn letztlich im wahrsten Sinn des Wortes

bezahlt: Er erhielt von Casati eine jährliche spanische Pension, die in ihrer Höhe

(von 1100 Florin für das Jahr 1648) nicht übertroffen wurde." Gewinnbringend
war der Kontakt zu Casati letztlich auch aus kirchenpolitischer Sicht: Über ihn
konnten die Bedürfnisse der Churer Kirche der spanischen Krone, die sich als

Schutzmacht der Katholiken verstand, anempfohlen werden.

Es erstaunt nicht, dass Johann VI. als Bischof auch die Netzwerke der katholischen

Kirche für seine Anliegen zu aktivieren wusste. Wie bereits erwähnt, besass er
eine enge Bindung an einzelne Kurienkardinäle. Diese wiederum vermittelten
ihm Kontakte zu weiteren Prälaten, etwa zum Mailänder Erzbischof, der seiner-

seits seine Netzwerke im Regierungs- und Verwaltungsapparat des spanischen

Herzogtums Mailand zur Verfügung stellte." Diese kirchlichen Beziehungsnetze
unterschieden sich hinsichtlich der sozialen Praktiken ihrer Etablierung kaum

von den weltlichen. Auch hier waren Gaben und informelle Diensterweise ein
162 probates Mittel, um sich Loyalitäten und allfällige Gegenleistungen zu sichern.



Zwyssig: Katholische Reform als soziale Praxis

Gezeigt werden kann dies am Beispiel der Kapuzinermissionare. Gegenüber der

Propagandakongregation in Rom lobte Johann VI. ausdrücklich einzelne Mis-
sionare. Er betonte, wie wichtig genau diese für die katholische Kirche Graubün-
dens seien und empfahl sie für leitende Posten in der rätischen Mission.^ Solche

Fürsprachen bei der obersten Missionsinstanz waren den Kapuzinern willkommen,
weil es innerhalb der Mission zahlreiche Konflikte zwischen den beteiligten
Ordensprovinzen gab und missionsinterne Anfeindungen nicht selten waren. In
der Meinung, die von ihm protegierten Missionare würden sich aus Dankbarkeit

loyal verhalten, entsandte sie der Churer Bischof als seine persönlichen Agen-
ten nach Mailand, Innsbruck und an den westfälischen Friedenskongress nach

Münster, wo sie sich - wie bereits gesehen - auch für die Familie des Bischofs
einzusetzen verstanden.

Auffallend ist, dass die von Johann VI. aufgebauten Beziehungsnetze überwiegend

grenzüberschreitender Art waren. Der Grund hierfür dürfte einerseits in der über

territoriale Grenzen hinweg verlaufenden Organisation der katholischen Kirche
zu finden sein. Andererseits waren die Reformressourcen, an die der Churer
Bischof über seine Netzwerke zu gelangen hoffte, in den Drei Bünden selbst

nicht vorhanden.

Mobilisierung von Reformressourcen

Die Erneuerung von Kirche und Frömmigkeit hatte ihren Preis. Da die notwen-

digen ökonomischen Ressourcen für die katholische Reform im verschuldeten

Bistum nicht aufzutreiben waren, mobilisierte sie der Churer Bischof Johann VI.
über seine grenzüberschreitenden Netzwerke.

Im April 1641 reiste der Kapuziner Cristoforo da Toscoloano nach Rom, um
den Kardinälen an der Kurie die Geldnöte des Churer Bistums zu schildern.
Johann VI., in dessen Auftrag Pater Cristoforo unterwegs war, erhoffte sich, die

oberste Kirchenführung zu einer direkten finanziellen Hilfeleistung zu bewe-

gen." Das Geld, so die Argumentation des Bischofs, werde dringend benötigt,
um Priester zu bezahlen, katholische Schulen zu errichten und die Mission der

Kapuziner aufrechtzuerhalten. Könne dies nicht gewährleistet werden, bestehe

die Gefahr, dass die katholische Kirche aus dem rätischen Alpenraum verdrängt
werde. Die Kardinäle indes verwiesen Flugi in dieser Angelegenheit nach Mai-
land. Dort gebe es zum einen genügend «fromme Stiftungen», mit deren Geld
etwa die Kapuzinermission finanziert werden könne. Zum anderen könne der

Mailänder Erzbischof seine guten Beziehungen zum Senat und zum Gouver-

neur von Mailand nutzen, um Gelder der spanischen Krone zu akquirieren."
In finanzieller Hinsicht erwies sich der von der päpstlichen Kurie vermittelte 163



Der Artikel / L'article traverse 2015/2

Kontakt zum Mailänder Erzbischof Cesare Monti tatsächlich als ergiebig. Monti
wandte sich an den Gouverneur und erreichte, dass die «königlichen Minister»
einen jährlichen Betrag von 50 Scudi für die Schule im Kloster St. Nikolai in
Chur sprachen. Dieser Betrag wurde später - auch dank der Intervention des

bischöflichen Neffen - um weitere 50 Scudi erhöht."
Einen direkten Einfluss hatte Cesare Monti auf das Col/egio is/veft'co in Mailand,
wo Studenten aus der Eidgenossenschaft, dem Wallis und den Drei Bünden für
den Dienst in der Kirche ausgebildet wurden. Als Erzbischof oblag ihm die

Aufsicht über das Priesterseminar. Wollte Johann VI. über Anzahl und Vergabe
der Studienplätze mitentscheiden, musste er versuchen, vertrauenswürdige
Kommunikationskanäle zu Monti aufzubauen. Er tat dies auf die bewährte Art
und Weise, indem er einen Kapuziner der rätischen Mission entsandte, der vor
Ort die Anliegen des Bischofs einbrachte.^

Die Kapuziner konnten ebenfalls auf mailändische Unterstützung zählen. Erz-
bischof Monti berichtete erfreut nach Rom, der Gouverneur habe ihm versichert,
dass sich Ambassador Casati aktiv gegen die von den Protestanten geforderte
Ausweisung der Kapuziner zur Wehr setzen werde. Wie jener das tun sollte,
davon hatte Monti ganz bestimmte Vorstellungen: Es wäre ein «effektives Mittel,
den Grafen Francesco Casati mit öffentlichen oder privaten Pensionsgeldern
nach Chur zu schicken, [...] weil dieses Geld die Katholiken anspornen und
die Häretiker zügeln wird»," schrieb er nach Rom. Da der spanischen Faktion
auch zahlreiche Protestanten angehörten, wirkten sich die Pensionen in der Tat

mässigend auf die konfessionelle Polemik aus."®

Über seine personalen Beziehungen nach Mailand, zu den Kapuzinern und zur
Kurie war es Johann VI. also möglich geworden, an Gelder und Studienplätze zu

gelangen, die in seiner Diözese nicht vorhanden waren. Auf die weitere Verteilung
dieser Ressourcen hatte er entscheidenden Einfluss, was sich positiv auf seine

soziale Stellung innerhalb der lokalen Gesellschaft auswirkte.

Verteilung von Reformressourcen

In einem Missionsbericht aus der Mitte des 17. Jahrhunderts ist zu lesen, dass

die führenden Bündner Katholiken völlig vom Bischof und seinen Befehlen ab-

hängig seien."' In der Tat war es Johann VI. wie keinem anderen seiner Vorgänger

gelungen, die katholische Elite an sich zu binden.

Conradin von Castelberg (1608-1659), mehrmaliger Landrichter (Vorsteher des

Grauen Bundes), betrachtete den Churer Bischof als seinen «hochangesehensten
Herrn und Patron»."^ Seine ehrerbietige Haltung gegenüber Johann VI. beruhte

164 auf der Erfahrung, dass der Bischof ihn an den Ressourcen teilhaben liess, an



Zwyssig: Katholische Reform als soziale Praxis

die jener über seine kirchlichen und familiären Beziehungsnetze gelangte. So

versuchte der Bischof beispielsweise, durch seinen Neffen für Conradin von
Castelberg einen Adelstitel der Republik Venedig zu erwirken; er selbst empfahl
den Landrichter für den päpstlichen Ritterorden «vom Goldenen Sporn».*' Aus-
serdem setzte sich Flugi beim Mailänder Erzbischof dafür ein, dass ein Neffe
Conradin von Castelbergs ein Studienplatz am Co//egjo E/verico erhielt.** Solche

Vermittlungsleistungen sicherten dem Bischof die Loyalität des Landrichters,
die in Form von politischer Unterstützung wieder eingefordert werden konnte.
Dieser durchaus weltliche Umgang mit kirchlichen Ressourcen war für die
Kurie kein Problem, im Gegenteil: Die Kirchenvertreter bewiesen bei den in-
formellen Praktiken der politischen Einflussnahme eine beachtliche Weitsicht.
Der Nuntius schrieb nach Rom, die Kirche solle drei oder vier römische Stu-

dienplätze an Söhne einflussreicher Bündner Katholiken vergeben, ohne dass

diese sich verpflichten müssten, eine kirchliche Laufbahn einzuschlagen. Auf
diese Weise, so der Nuntius, könne die Kirche die führenden Geschlechter der

Drei Bünde für sich gewinnen. Schliesslich sei es in diesem republikanischen
Gemeinwesen «viel nützlicher, gelehrte Politiker auf den Bundestagen, als

Prediger auf den Kanzeln zu haben, wo ihnen ohnehin nur Bauern und Idioten
zuhören würden».*®

Der Nuntius beschrieb die politische Kultur Graubündens treffend. Im ge-
meindedemokratischen Umfeld der Drei Bünde wurde politische Macht mass-

geblich über auf Patronage beruhende Beziehungsgeflechte ausgeübt: Wer in
eines der zahlreichen Ämter auf Gemeinde- oder Bundesebene gewählt werden

wollte, tat gut daran, sich mit Gunstbezeugungen in Form von Geldern, Gaben,

Speis und Trank oder anderen Diensterweisungen eine treue Klientel auf-
zubauen.*® Bei der Wahl Conradin von Castelbergs zum Oberhaupt des Grauen

Bundes (Landrichter) waren es Geldgeschenke, die den Ausschlag gaben. Die

entsprechenden finanziellen Mittel trieb kein geringerer als der Churer Bischof
auf, und zwar über seine römischen und mailändischen Beziehungskanäle.*' Die
geglückte Beeinflussung der Landrichterwahl war für Johann VI. von doppeltem
Nutzen: Nicht nur wurde so verhindert, dass das Amt dem protestantischen
Kandidaten in die Hände fiel, sondern mit Conradin von Castelberg fühlte
sich ihm zudem der politisch mächtigste Katholik Graubündens zu ewigem
Dank verpflichtet. Eine entscheidende Einflussnahme des Bischofs auf Politik
und Gesellschaft der Drei Bünde war unter diesen Umständen wieder möglich
geworden. Spätestens seit den 1640er-Jahren gestaltete Johann VI. die Politik
auf Bundesebene aktiv mit und trat als politisch-geistiges Oberhaupt des corpus
caf/mfi'cwm - des katholischen Teils des Bundestages - in Erscheinung. Einer
nach dem Willen des Bischofs gestalteten katholischen Reform war damit der

Boden bereitet.



Der Artikel / L'article traverse 2015/2

Katholische Reform als soziale Praxis - ein Fazit

Für den Churer Bischof Johann VI. Flugi von Aspermont war die katholische
Reform weitaus mehr als nur eine geistig-spirituelle Neujustierung der Bündner
Kirche. Die Durchsetzungsfähigkeit der bischöflichen Reformmassnahmen hing
weitgehend von seiner Fähigkeit ab, sich als lokaler Machtfaktor zu profilieren.
Dies erforderte ein feines Gespür für die Mechanismen der gesellschaftlichen
Einflussnahme und für die Grundstrukturen der politischen Kultur. In diesem

Sinn kann die katholische Reform als Bündel von sozialen Praktiken beschrieben

werden.

Die soziale Praxis der katholischen Reform lässt sich auf drei Handlungsebenen
nachzeichnen: Erstens baute der Bischof grenzüberschreitende Beziehungs-
geflechte auf, über die er an für die katholische Erneuerung unabdingbare
Ressourcen wie Ausbildungsplätze und Gelder für den Unterhalt von Missio-
naren gelangte. Zweitens liess Johann VI. die Bündner Notabein an diesen

Ressourcen teilhaben, wodurch sich stabile Loyalitätsbeziehungen zur lokalen
Elite einstellten. Drittens vermittelte der Bischof seiner Familie Ämter, Titel und

Beziehungen zu mächtigen Akteuren, was sich wiederum positiv auf das Pres-

tige des Bischofs auswirkte. Durch diese Praktiken war es Johann VI. letztlich
gelungen, eine besondere Stellung in der lokalen Gesellschaft einzunehmen, die

es ihm erlaubte, die vom Konzil von Trient geforderte Erneuerung der Kirche
nach seinen Vorstellungen zu gestalten.
Dass sich selbst im Handeln eines Bischofs kirchliche und weltliche Inter-
essen überlagerten und gegenseitig sogar stimulierten, ist typisch für die Zeit um
die Mitte des 17. Jahrhunderts. Ein für kirchliche Würdenträger verbindliches

Ethos, das alleine auf kirchlich-religiösen Normen gründete, begann sich erst

allmählich auszudifferenzieren. Die Kritik des Nuntius an der Familien- und

Machtpolitik Johanns VI. ist ein erstes Indiz für diese Entwicklung. Sie gedieh
bis zum Tod von Flugis Nachfolger Ulrich VI. von Mont 1692 schliesslich

so weit, dass auf dessen Grabplatte nicht mehr seine Rollen als Familien-

Oberhaupt, Herrschaftsträger und Bauherr, sondern «die einzigartige Frömmig-
keit» sowie seine Verdienste für die Rosenkranzverehrung hervorgehoben
wurden.*®

166



Zwyssig: Katholische Reform als soziale Praxis

Anmerkungen

1 Albert Fischer, Z?e/orma7io und Z?esf(Z«Zio. Das ß(.««m CAur im Ze/faZzer der ZridenZ/n/scAen

GZawAenserneuerang. Z«gZe/cA ein Beitrag z«r GescAicAfe der Prie,vrerau.si)i/dung «nd Bavo-
raZre/orm (7607-7667), Zürich 2000, 319—412; Johann Georg Mayer, GescAZcAfe des Bistums
CAur, Bd. 2, Stans 1914, 330-374.

2 Die Inschrift ist wiedergegeben in Fischer (wie Anm. 1), 412.
3 Vgl. Felici Maissen, Die drei Bünde in der zweiten 77di/te des 77. LaArAunderts in po/id'scAer,

kircAengescA/cAfZicAer «nd voZkskundZZcAer ScAa«, Bd. 1, Aarau 1966, 265 f. Siehe auch

den Quellenbeleg in Anm. 28.

4 Hubert Jedin, BafAoZZscAe 7?e/ormation oder Gegenre/ormaZion? Bin Versncü zur B/drang
der ßegri/fe neüst einer L«Az/ä«;n,sAeZracAZttng «Aer das Bonzz'Z von Trient, Luzern 1946.

Für einen neuen Überblick über die Forschungsdiskussion siehe Damien Tricoire, Mit Gott
recAnen. BazAoZZscAe Be/orm «nd poZz'ZiscAej BaZkziZ in T^rankreicü, Bayern «nd T'oie«-

Litauen, Göttingen 2013, 34-42. Die Begriffe «katholische Reform» und «Gegenreformation»
wurden unlängst auch für die Eidgenossenschaft fruchtbar gemacht: Bertrand Forclaz,
«La Suisse frontière de catholicité? Contre-Réforme et Réforme catholique dans le Corps
helvétique», ScAwe/zeriscAe ZeZzscAri/z_/ïir BeZigions- «nd B«Zz«rgescAicAze 106 (2012),
567-583.

5 Alexander Jendorff, Tte/ormafio cazAoZZca. GeseZZscAa/iZicAe 77andZ««gMpzeZrawme kz'rcA-

ZicAen Wande/s im £rzsfi/7 Mainz 7574-7630, Münster 2000, 27.
6 Vgl. John W. O'Malley, Then? A// 77*af. ite/iaming CafÄo/icwm m Ear/y Moder« Era,

Cambridge 2000, 85-117; Peter Hersche, M«sse «nd VerscAwendung. BwropdzscAe GeseZZ-

scAa/7 «nd B«Zz«r im BarockzeiZaZzer, Freiburg i. Br. 2006, 152-172.
7 Vgl. Elke Wolgast, «Reform, Reformation», in Otto Brunner, Werner Conze, Reinhart Kosel-

leck (Hg.), GescA/cAzZZcAe Gr«ndAegr/$''e. TTisforiscAes Lexikon z«r poZiZiscA-soz/aZen SpracAe
in De«tscA/and, Bd. V, Stuttgart 1984, 313-360, hier 325-331.

8 Vgl. Martin Papenheim, Barrieren in der Bz'rcAe. BiscAö/e in JVord- «nd SüdiZaZzen

7676-7903, Tübingen 2001; Antonio Menniti Ippolito, 7/ ZramonZo dei/a Curia «epoZzsZa.

Papz, nipozi e Aurocrazia curia/e ira BV7 e BV77 secoio, Rom 1999.

9 Vgl. Birgit Emich, Christian Wieland, «Papstgeschichte - Kulturgeschichte - Kultur-
geschichte des Papsttums. Zur Einführung», in Dies. (Hg.), B«/i«rge.vcAicAie des 7'ap«i«ms
in der BrüAen ZVeuzeii, Berlin 2013,7-27, hier 11-13.

10 Vgl. Ulrich Pfister, Bon/essionskircAen, GZa«Aenspraxi,s und Bo«/?ikZ in GrawAunden,
76.-7S. LaArAunderi, Würzburg 2012, 137-144, 161-168.

11 Zu Gliederung und Inhalt der Decreia ei Consiiiuiiones siehe Fischer (wie Anm. 1), 267-288.
12 Vgl. dazu: Philipp Zwyssig, «Zwischen Pfarreiseelsorge und Gesandtendienst. Kapuziner-

missionare in den Drei Bünden als Akteure der katholischen Reform (1621-1661)», 7/eZveiia

Branciscana 43 (2014), 81-113; Andreas Wendland, «Mission und Konversion im kommuna-
len Kontext. Die Kapuziner als Träger der Konfessionalisierung (17. Jahrhundert)», in Georg
Jäger, Ulrich Pfister (Hg.), Bon/essionaZ/sierang «nd Bon/essionskon/Ziki in GrauAünden,
76.-7S. LaArAunderZ, Zürich 2006, 207-230; Albert Frigg, Die Mission der Bapwziner in
den ratoromaniscAen «nd iia/ieniscAen raiscAq/Zen Räziens im 77. LaArAunderi (gweZZen-

und ZiierarkriiiscAe £/nZers«eA«ng und proAZemgescA/eAzZz'cAe DarsieZZung), Zürich 1953.
13 Vgl. Maissen (wie Anm. 3), 29-55.
14 Zur Abtretung der Jurisdiktionsrechte an die Benediktinerklöster siehe Fischer (wie Anm. 1),

341-359; zu den Restitutionsartikeln von Nuntius Scappi von 1623 ebd., 262-266; zur Resti-
tution der drei Klöster neuerdings Pfister (wie Anm. 10), 196-199.

15 Vgl. Fischer (wie Anm. 1 319-322.
16 Die in der Frühen Neuzeit allgegenwärtige «Normenkonkurrenz» wurde erst in den letzten

Jahren als Forschungsfeld erkannt. Federführend ist Hillard von Thiessen, «Das Sterbebett
als normative Schwelle. Der Mensch in der Frühen Neuzeit zwischen irdischer Normen- 167



Der Artikel / L'article traverse 2015/2

konkurrenz und göttlichem Gericht», T/istoriscAe Ze/fscArj/i 294 (2012), 625-659.
Für den Kontext der katholischen Kirche siehe zudem Günther Wassilowsky, Hubert
Wolf (Hg.), Werfe und SymAofe imyni/mewze/f/icAen Rom, Münster 2005.

17 Provinzarchiv Schweizer Kapuziner Luzern (PAL), Akten aus dem Archiv der Congregatio
de Propaganda Fide, Abschriften (APF), vol. 34, 248, Johann VI. an Antonio Barberini,
Chur, 22. 8. 1653: «[...] io sia obligate alla gloriosa memoria di Papa Urbano suo zio,
di cui sono creatura, come anco a Vostra Eminenza, dalle quale ho ricevuto infiniti favori,
non solo per la mia chiesa di Coira, ma anco per miei privati interessi.»

18 Für vergleichbare Beispiele siehe: Marco Schnyder, Fam/gA'e e pofere. 7/ cefo d/rigenfe
di Lugano e A7endn'.«o fra Sei e Seffecenfo, Bellinzona 2011, 132-145; Wolfgang Rein-
hard (Hg.), RömiscAe MiAropo/ifiA unter Pa/wt Paul V BorgAese (7605-7627) zwi.srAen

Spanien, ATeapel, Mailand und Genua, Tübingen 2004. Zu den «familistischen Prinzipien»
der fürstbischöflichen Macht im Bistum Chur vgl. Pfister (wie Anm. 10), 174 f.

19 Vgl. Fischer (wie Anm. 1), 222.
20 Vgl. dazu: Silvio Färber, Der Aundneri.srAe 7/erren.Wand im 77. LaArAundert. PolifiscAe,

soziale und wirf.vcAa/flicAe AspeAte seiner WtrAerrscAq/i, Zürich 1983; Florian Hitz,
Pürsten, Vögfe und Gemeinden. PolifiscAe Kultur zwiscAen 77aAsAurg und GrauAünden
im 75. Ais 77. LaArAunderf, Baden 2012, 237-248; Randolph C. Head, DemoArafie
imyrüAneuzeifiicAen GrauAünden. GesellscAa/fsordnung und polifiscAe SpracAe
in einem alpinen Staatswesen, 7470-7620, Zürich 2001, 179-187.

21 Bischöfliches Archiv Chur (BAC), 211.03, Johann VI., Instrutione di quello Ill[ustrissim]o
Re[verendissim]o P. Francisco di Fontaneila havera da trattare à mio nome col Ser[enissim]o
Ferdinando Carlo Arciduca d'Austria, Knillenberg (Meran), 22. 9. 1646.

22 BAC, 211.03, Stefano da Gubbio an Johann VI., Innsbruck, 7. 9. 1649.

23 Die Urkunde ist überliefert in: Haus-, Hof- und Staatsarchiv Wien, RHR, Grat Feud,

Conf.priv.dt.Exp. 49-3-8.
24 PAL, APF, vol. 18, 92 f., Johann VI. an den Nuntius in Luzern, o. O., 16. 7. 1644, hier 93:

«[...] poiche le figliuole die principali si potranno allevare nel timore di Dio et in ogni
virtü [...].»

25 BAC, 212.03, fol. 167, Denkschrift von Bischof und Domkapitel an Andreas Flugi, Chur,
4. 12. 1645, hier fol. 167 v.

26 Vgl. dazu: Rainer Loose, «Der Bischof von Chur, Herr zu Grossengstingen. Zur Geschichte
der bischöflichen Exklave in Schwaben», LaAresAericAt der 77tsfor/scA-A«ft'guart'scAen
Gese//scAa_/i von GrauAünden 121 (1991), 141-167, hier 152; Fischer (wie Anm. 1), 127;

Pfister (wie Anm. 10), 168-173.
27 Pfister (wie Anm. 10), 173.

28 PAL, APF, vol. 34,126 f.: Der Nuntius in Luzern an die Propagandakongregation, o. O.,

o. D. [um 1650]: «Da cento anni in qua non è statte [sic] vescovo che habbia tenuto meglio
casa d'esso.»

29 PAL, APF, vol. 15,175 f., Protokoll der Propagandakongregation, Rom, 28. 2. 1634.

30 Zur umkämpften Bischofswahl von 1635/36 siehe: Fischer (wie Anm. 1), 323-326;
Pfister (wie Anm. 10), 177 f.

31 BAC, 211.03, Instruktionen Johanns VI. für seinen Hofmeister, 15. 10. 1657. Vgl. Maissen

(wie Anm. 3), 278-281.
32 Siehe die Liste der Bündner Pensionsempfänger bei Maissen (wie Anm. 3), 358-361.
33 Siehe z. B. PAL, APF, vol. 5, 309, Die Propagandakongregation an Cesare Monti, Rom,

10. 3. 1649.

34 Vgl. Zwyssig (wie Anm. 12), 102 f.
35 BAC, 211.03, Cristoforo da Toscolano an Johann VI., Rom, 6. 4. 1641 und 14. 4. 1641.

36 Siehe ebd.

37 PAL, APF, vol. 5, 343 f., Die Propagandakongregation an Cesare Monti, Rom, [Frühjahr 1645];
vol. 18, 215-217, Johann VI. an Francesco Ingoli, Chur, 26. 5. 1646.



Zwyssig: Katholische Reform als soziale Praxis

38 BAC, 212.02.04, pag. 1057-1061, Instrutione per il P. Stefano da Gubbio, Cappuccino
Predicatore e Miss[iona]rio in Grigioni, Chur, 24. 12. 1649.

39 PAL, APF, vol. 12, 135, Cesare Monti an die Propagandakongregation, Mailand, 23. 12. 1644:

«[...] ma che per hora il mezzo più efficace sia il rimandare il Conte Francesco Casati in
Coira col danaro [sic] delle pensioni publiche e private, [...] che l'autorità che là hanno

gli amici di questo cavagliere, col danaro che portarà, potrà animare i cattolici, e frenare

gli heretici, e migliorare notabilmente le cose.»
40 Vgl. Andreas Behr, GesandtscAq/i a/s Fam/fiengescAayi. Die Casar/ als Akteure der spa-

niscAen AtmenAezieAungen in der F/dgenossenscAq/i und GrauAunden im ausgebenden
77. daArAwndert, unveröffentlichte Diss., Freiburg 2013.

41 PAL, APF, vol. 34, 2-76, Relatione dello stato della Missione de Cappuccini di Reti.
Data dal P. Fra Stefano da Gubbio, Predicatore Cappuccino, [24. 6.] 1652.

42 BAC, 211.03, Conradin von Castelberg an Johann VI., o. O., 22. 4. 1643.

43 Vgl. BAC, 211.03, Johann Andreas Flugi an Johann VI., [Venedig], 5. 4. 1646. Zum Ritter-
orden siehe Erwin Poeschel, Die Familie von Caste/Aerg, Aarau 1959, 223.

44 BAC, 211.03, Johann VI. an Cesare Monti, Chur, 7. 11. 1647.

45 PAL, APF, vol. 17,203 f., Der Nuntius an Francesco Ingoli, Luzern, 2. 5. 1642: «[...] io
stimarei più utile per la fede cattolica in queste republiche popolari e miste di religione
haver die secolari dotti nelle diete e Consigli publici, che di sacerdoti nei pulpiti, ove non
sono ascolti ordinariamente che dai villani e dalle persone idiote.»

46 Siehe Head (wie Anm. 20), 99-216. Zum Klientelismus als Strukturmerkmal vormoderner
Politik siehe die Pionierstudie von Ulrich Pfister, «Politischer Klientelismus in der frühneu-
zeitlichen Schweiz», ScAweizer/scAe Ze/tscAri/t,/ur GescA/cAte 42 (1992), 28-68. Vgl. auch

Christian Windler, «<Ohne Geld kein Schweizer). Pensionen und Söldnerrekrutierung auf
den eidgenössischen Patronagemärkten», in Hillard von Thiessen, Christian Windler (Hg.),
IVäAe in (7er Ferne. Personale Ve/^ecAfung in den AnssenAezieAungen der FrAAen TVeuzeif,

Berlin 2005, 105-133.
47 Siehe u. a. PAL, APF, vol. 5, 299 f., Die Propagandakongregation an Cesare Monti, Rom,

24. 1. 1643. Vgl. auch Färber (wie Anm. 20), 100-103.
48 Die Inschrift ist abgebildet in Martin Bundi, FamiA'engescA/cAfe der von Mont aus dem Lugnez,

Chur 2010,169.

169


	Katholische Reform als soziale Praxis : Handlungslogiken eines Churer Bischofs im 17. Jahrhundert

