Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]

Band: 22 (2015)

Heft: 2: Par tous les sens = Mit allen Sinnen

Artikel: Sens et sensibilités de l'intériorité : espace, cuisines et corps : essai
d'écrire les sens

Autor: Melissinou, Katerina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-650788

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-650788
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sens et sensibilités de l'intériorité

Espace, cuisines et corps: essai d'écrire les sens

Katerina Melissinou

Un long parcours ethnographique et une aventure d’écriture constituent mon
expérience permettant de mettre des mots a la place de «I’air des choses». Cette
expérience a eu lieu dans les Cyclades, 2 Naxos, notamment a Apiranthos et dans
ses Lieux de bergers au sud-est de 1’ile.!

Des odeurs, des goiits et des récits, en passant par les termes mythifiés et codifiés
dans les interviews, dont il fallait décrypter les rdles dans un scénario qui me
fuyait, telle était la tdche qui était devenue la mienne pendant de longues années
d’écriture. Il ne s’agissait pas de comprendre les relations nou€es entre les dif-
férentes pratiques sensorielles, mais de nouer ensemble des réseaux de sens et
de sensibilités présents dans les discours, dans les récits et dans les pratiques.
Un monde sensoriel qui n’était pas le mien et qui devait le devenir a travers
la pauvreté des mots. La problématique sur la représentation d’un monde de
référence sensoriel par le biais de I’écriture out du langage en général a été objet
de réflexion. Thomas Porcello, Louise Meintjes, Ana Maria Ochoa et David
W. Samuels le posent ainsi: “We argue that the turn away from incorporating
language and discourse into the anthropology of the senses forecloses potentially
productive connections between language and the senses.” Ainsi, et dans les
termes de Tim Ingold: “If our aim is to read the world [...] then the purpose of
written texts should be to enrich our reading so that we might be better advised
by, and responsive to, what the world is telling us.”

Une méthode a improviser, méthode qui provoque de 1’angoisse; Georges De-
vereux explique: «Les angoisses naissent aussi de ce qui est éprouvé comme
une <hyper-communication> troublante entre 1’inconscient de 1’observateur et
celui de I’observé.»* «Quelquefois», poursuit Devereux, «la défense contre une
<hyper-communication> sur le plan inconscient est combinée avec une défense
contre une <hypo-communication> (hypo-compréhension) sur le plan conscient»,
dilemme dont la conséquence est «un attachement anxieux aux faits concrets
[...]», destin-choix que j’ai privilégié. Concret des faits, concret des mots.
Comment par exemple se passer de ce tabou tactile sur les «vétements de la
maison» le Vendredi Saint et de 1’obligation tactile de les «aérer» 50 jours apres,

119



120

Par tous les sens traverse 2015/2

celui de la Prolifére? Ou de ce sentiment insaisissable d’intériorité de la maison
propriété féminine?

Comment lire I’envahissement sonore du village par les sonnailles des animaux
de paturages que portent les garcons et ce bruit produit par la friction des ves-
sies — des «bulles» — des cochons égorgés au carnaval? Ou bien la farce odorante
du plat pascal qui I’emporte sur la carcasse farcie?

Théories du corps et de la corporéité de «choses vivantes», comme les gens
disent, sont dispersées dans les récits, ’intersensorialité des pratiques dans le vécu
ethnographique ne se laisse pas domestiquer par I’écriture et un vide de métho-
dologie émerge la ol il s’agit de discipliner les «données ethnographiques». Ma
méthodologie n’était autre que tracer les sens accrochés aux dits et aux faits de
mes interlocuteurs et de mes interlocutrices. Si, pour emprunter la pensée hobbe-
sienne, «le monde [...] est corporel, c’est-a-dire corps»,® la réflexion dépendra
des noms, les noms de 1’imagination et I’imagination peut-étre du mouvement
des organes du corps, comme le commente Pierre-Frangois Moreau.” Ainsi,
c’était plutdt a travers une attention flottante, aveugle pourrait-on dire, qui s’est
traduite en une obsession déconstructiviste — ¢’est-a-dire un respect vis-a-vis du
sens propre, littéral et étymologique des «noms» —, a travers le respect des mots
énoncés, entendus par hasard ou écoutés dans les interviews, que j’ai été conduite
aux méandres de leur intime ancrage dans la matiére. «Il faut cette coupure» dirait
Michel de Certeau, «pour que naissent, hors de ces choses mais pas sans elles,
les paysages inconnus et les étranges fables de nos histoires intérieures»,® ainsi
que, éventuellement, de leurs histoires intérieures, a travers I’immersion dans le
monde sensoriel de ’autre. Tim Ingold enrichit cette perspective d’immersion
dans le monde sensoriel de 1’autre a travers ce qu’on appelait traditionnellement
dans le travail du terrain «observation participante», «which allows the ethno-
grapher to access other people’s ways of perceiving by joining with them in the
same currents of practical activity, and by learning to attend to things — as would
any novice practitioner — in terms of what they afford in the contexts of what
has to be done».? Dans ce récit nous allons suivre des trajets culinaires, sonores,
olfactifs et tactiles, qui mettent en avant les valeurs d’un autre sens, et dans un
autre sens, celui de I’intériorité.

Systéme de résidence

Apiranthos, comme le veut toute une tradition égéenne, est un village matri-
uxorilocal et duo-local. L’uxori-matrilocalité va de pair avec la transmission
paralléle des biens symboliques et matériels. Les maisons du village se trans-
mettent de mere en fille en tant que lieux de la reproduction biologique, alors



Melissinou: Sens et sensibilités de I'intériorité

que se transmettent de pére en fils les bergeries situées dans I’espace sauvage
dirait-on, les Lieux. Les hommes sont donc voués a la duo-localité. Une appré-
hension tactile se fabrique a travers leurs itinéraires, tous les 15 jours, souvent
a pied jusqu’aux années 1970, en voiture apres 1’ouverture d’une piste dans
les années 1980.

L’intention consciente de mon enquéte était de voir comment cette uxori-matri-
localité pouvait se matérialiser dans un monde de substances a la fois culinaires/
alimentaires et corporelles. L’espace, le corps et les substances alimentaires a
Apiranthos ont donc été les points de départ de ma problématique. Le corps a
cependant fini par étre positionné tout a la fin de ce parcours, aprés un itinéraire
a travers les deux types de matérialisation des perceptions conscientes et incons-
cientes, la premiére objectivée dans les pratiques de I’espace et la deuxi¢me dans
les pratiques de transformation des substances alimentaires.

Bulles et sonnailles: le toucher et I'ouie

Les vieilles sonnailles des ovicaprinés des Lieux des bergeries sont conservées
toute 1’année dans des coffres de la maison du village, mais elles sont sorties
quelques jours apres 1’égorgement du porc, fin janvier ou durant février, bref a
la période du carnaval, pour «étre dérouillées», remplissant le village des sons
rauques de la rouille, avant d’étre portées par les jeunes hommes au dernier jour
du carnaval. Nous avons déja développé ailleurs cette relation entre 1’égorge-
ment du porc et la mascarade pendant le carnaval.!® Or, le jour de 1’égorgement
du porc, qui ouvre le carnaval, ce sont les jeunes garcons qui rentrent avec un
simulacre de sonnaille — les sonnailles représentent les paturages et elles sont
portées seulement par les jeunes hommes —, qui fait du bruit, mais pas le bruit
étourdissant d’une vraie sonnaille; ils rentrent avec un symbole métonymique
du porc: sa vessie, promesse d’une virilité pas encore 13, mais qui arrivera sans
doute un jour «a faire chauffer le four», comme 1’annonce la comptine suivante:

«frotte — frotte jusqu’a devenir
comme la téte du boeuf,

profiter jusqu’a péter

et faire chauffer le four entier».!!

Or la vessie urinaire est une fille métonymique, une «petite pisseuse», katrou-
lddhiko, comme un de mes informateurs me 1’avait dit, en utilisant ce terme
comme une métaphore pour «fille». Un élément «de fille», féminin, la vessie,
qui agira sur un autre élément féminin, le four. Ici ce qui est évoqué n’est-ce pas
I’intériorité, tant par le four que par la vessie, et notamment par le bruit qu’elle

121



122

Par tous les sens traverse 2015/2

fait quand on la frotte? Alain Testart propose de voir dans les rhombes en Aus-
tralie des symboles d’une intériorité trahie par le bruit étourdissant.'? Pour les
plus 4gés, les sonnailles représentent un intérieur bien plus bruyant et peut-étre
mieux «acquis».

Les garcons qui observent 1’égorgement du porc; qui frottent par la suite la «bulle»
soufflée par la mere; qui entendent les sons rauques des sonnailles portées par
leurs ainés avant le jour de leur apparition officielle; qui dissimulent leur peur
provoquée par les jeunes hommes déguisés en porteurs de sonnailles, tout en
exhibant aux yeux des filles et des femmes leur courage face a I’égorgement
du cochon domestique et a I’agitation des porteurs de sonnailles, passent, a tra-
vers 1’égorgement du porc — effectué par des bandes d’hommes —, une étape de
séparation du monde maternel et domestique. Cette étape est marquée par leur
volonté d’assister au spectacle de 1’égorgement, ce a quoi se refusent les filles et
les femmes. Partant avec leur butin destiné a leur mere qui le leur rendra plein
d’air, ne sont-ils pas dotés a travers la vessie d’un sexe de fille, d’une «pisseuse»?
«Pisseuse» qui, dans ce cas, est pleine d’air, comme pour remédier a cette faille
qui les aurait fait mourir a leur naissance: leur différence anatomique a cause de
laquelle «]’air ne passe pas» et qui provoque ainsi la suffocation, interprétation
évoquée pour les garcons mort-nés. Un sexe de fille donc, cette intériorité gonflée
par le souffle, garantit dans le temps du passage & la masculinité, quelque chose
de fondamental: la survie a la naissance.

Avoir un intérieur pour ne pas mourir, ou
«comment les objets fabriqués par les gens fabriquent les gens»3

En effet, ces garcons ne sont pas encore en mesure, comme leurs ainés, de porter
les sonnailles, de se déguiser dans I’ambition d’étre méconnaissables, et d’agiter
leurs corps pour terroriser leurs sceurs et leurs meres. Leurs ainés, pour pouvoir
devenir «méconnaissables», doivent avoir gofité du porc; comme ils le disent,
«tu ne te déguises pas si tu n’as pas mangé de porc». En d’autres termes, tu ne
joues pas a I’homme si tu n’as pas ingéré 1’étre domestique féminisé, le cochon/
métaphore maternelle; identification si forte que quelqu’un «qui avait vu sa
mere égorgée n’a jamais égorgé de porc».'* Ainsi c’est une sorte de matricide
qui rend compte de I’acquisition de la masculinité, mais aussi une incorporation
explicite. Une «introjection» serait le terme approprié en psychanalyse selon
Abraham et Torok, puisque j’emploie le terme «explicite» a c6té du terme
«incorporation», mais le terme «incorporation» est choisi dans 1’'usage profane
du domaine de I’ingestion alimentaire.* Cette incorporation de la féminité est
effectuée a travers 1’ingestion qui a lieu dans plusieurs contextes: outre 1’ingestion



Melissinou: Sens et sensibilités de I'intériorité

du porc tout au long du carnaval, il y a I’avalement clandestin, par les bergers
égorgeurs, des substances crues issues de 1’égorgement des ovins et des caprins,
substances chargées des valeurs de la prise de corps, attribuées au seul féminin
et notamment a la génération spontané€e. S’agit-il d’incorporations a caractere
«cannibalique»? Tant la métaphore maternelle pour le cochon que le caractere
clandestin de 1’avalement des substances crues sur la carcasse des ovins et des
caprins laissent entrevoir ce que Lévi-Strauss appelait «un inceste alimentaire»
dont le cannibalisme mythique, comme le note Pierre Fédida, met en jeu «les
conditions de réalisation symbolique».'

Du gofit et de 1’ingestion aux habits du déguisement, et de la vision a I’égorge-
ment, ainsi se présentent les relations nouées entre les sens et dans les sens de
I’extériorité et de I’intériorité dans le contexte du carnaval.
L’ingestion/incorporation culmine en une mascarade des garcons qui consiste
en ’exhibition des symboles d’une masculinité relevant des paturages, non-
domestique, dont les signifiants relévent, comme nous 1’avons vu, de I’espace de
la maison; il s’agit des sonnailles bruyantes et lourdes de métaphores bisexuelles,
symboles d’un intérieur qui impose sa présence sur le mode acoustique. Et non
plus par friction comme c¢’était le cas de la bulle-butin, précurseur, pour les petits,
d’un intérieur plus imposant, la sonnaille, reporté a plus tard.

Des figures muettes mais bruyantes des porteurs de sonnailles, en passant par les
personnages du cortege qui jouent des roles identiques un peu partout en Médi-
terranée,!” jusqu’a celui qui, sur les marches de la place centrale du village, récite
un texte rythmé qu’il aura rédigé pour critiquer 1’actualité du village en maniant
si habilement le verbe, ne voit-on pas se dévoiler toute une aventure allant d’un
mutisme bruyant et effrayant a I’exhibition de 1’acquisition du langage et de
I’esprit critique? Depuis les villi, «pénis» — terme employé pour le battant de la
sonnaille, qui pend dans la «bouche», le corps de la sonnaille —, qui ont fait tant
de bruit au début de 1’aprés-midi, jusqu’a la langue de I’habile orateur a la fin
de 1’apreés-midi qui cloture le carnaval, n’est-ce pas le trajet de I’humanisation
que 1’on représente chaque année pour se rassurer? Trajet depuis 1’organe génital
masculin dans la «bouche», bouka, de la sonnaille jusqu’a sa transformation en
langue a la fin de la féte, transformation dont le summum est 1’acquisition du
langage. Un langage poétique, rythmé, dont la plupart des gens du village sont
censés disposer, et pour lequel le village entier est réputé dans 1I’ile, sinon en
Grece.'® Julia Kristeva nous offre ici une interprétation psychanalytique: il s’agit
du sémiotique, qui implique le rythme, la musique, le langage poétique et qui est
intrinséquement lié au stade pré-cedipe, 1i€ donc a la mere. Julia Kristeva propose
en effet une topique différente de celle de Lacan, topique selon laquelle le S du
«Symbolique» lacanien devient minuscule, initial du terme «sémiotique»." Ce
langage poétique n’implique-t-il également un parcours qui conduit du villi dans

123



124

Par tous les sens traverse 2015/2

la bouka a la langue dans la bouche, sur un axe qui présente une évolution du
masculin né au masculin achevé — sinon rectifié —, ou bien du masculin naturel,
avant I’acquisition du langage, au masculin culturel? Dans le contexte étudié ici,
il semble que 1’on se trouve devant une modalité rare pour la plupart des sociétés,
modalité que les sociétés matrilocales ou matrilinéaires peuvent éventuellement
connaitre. Nicole-Claude Mathieu rappelle, en contre-exemple de ce qui est dit
ici, la dissociation du culturel et du naturel établie pour le sujet-femme dans les
sociétés patrilinéaires, résolue par imposition du culturel.

Ici, c’est la mise a mort du cochon domestique lors du carnaval qui mobilise
cette procédure symbolique, rituelle et annuelle, concernant les garcons et les
hommes. C’est dans ce contexte que la critique que fait Amber Jacobs du discours
psychanalytique gagne en matériau empirique, lorsqu’elle écrit sur «I’occultations»
du matricide, ou bien du matricide comme «un point aveugle”,? dans la civili-
sation patriarcale de 1’Occident, puisque le matricide «ne figure pas dans 1’ordre
psychique comme un moment d’émergence de 1’organisation symbolique»,?
comme il en est du parricide: dans le contexte matrilocal étudié ici, c’est la mort
du cochon domestique et sa consommation qui fournissent le cadre d’une mise
en valeur du matricide ainsi que de ses conséquences symboliques, qui sont
différentes des conséquences du parricide, comme le dit I’auteur, notamment
en ce qui concerne la «perte» et le processus du deuil, le souvenir, les modes de
représentation et le processus de symbolisation.?

Le butin d’air maternel a, tout comme le cochon égorgé, une vie bréve, de 40 jours
seulement: il sera jeté dans les flammes de la Résurrection, le Samedi Saint, pour
y étre consumé. Le lendemain, Paques, un autre animal resurgit du four.

De I'ouie a I'olfaction. L'odeur de la farce

Une différence majeure entre 1’agneau et le chevreau rétis au four en Grece
patri-virilocale et en Gréce matri-uxorilocale tient au fait que, dans le cas du réti
des iles, la carcasse vidée des viscéres est farcie d’herbes, de riz et de raisins
secs. A cOté de ma propre recherche de terrain dans quelques iles des Cyclades
et de I’Egée orientale concernant le plat pascal, il existe aussi une bibliographie
culinaire récente qui confirme ’insularité égéenne de la recette dans des versions
différentes du plat.** Les herbes aromatiques du printemps — la menthe et le
persil, cultivés en pots dans les cours, le mdratho, feuilles de fenouil sauvage, et
I’aneth qui poussent dans les jardins au printemps — viennent parfumer la farce.
A Apiranthos, la farce s’appelle pdtoudha, et elle donne son nom au plat pascal
entier. Outre les versions différentes du plat que nous fournit la bibliographie,
selon le dictionnaire de I’ Académie d’ Athénes, son étymologie trahit une origine



Melissinou: Sens et sensibilités de I'intériorité

vénitienne: pdtoudha (< battido), est ce qui est battu ou pétri. Le méme terme, ou
presque, désigne un plat qui est présent sur les tables de 1°1le voisine de Paros, a
deux différences prés: I’époque de la consommation et I’animal; c’est a Noél que
I’on mange a Paros le lievre patoudho: raisins secs, mie de pain, noix, pomme
fruit, poivre, cognac, fromage, huile d’olive, citron.?

Dans la recette d’ Apiranthos, les herbes consistent en blettes, séfla, et tiges tendres
du coquelicot, koutsounddhes, d’une part, et aromates tels 1’aneth et le fenouil
sauvage, mdratho, de I’autre. Tout I’axe du fade au parfumé est sollicité et retrouvé
a l’intérieur de la viande, car ce qui prévaut dans le discours autour des pdtoudha,
c’est I’odeur. Pdtoudha «myrodhdta», «odorants», tel est le commentaire porté
sur une farce réussie. L’ odeur serait-elle la quintessence d’une substance interne?
On dit d’un lignage, soy, qu’il est «odorant» pour signifier qu’il s’agit d’un bon
lignage. Ici I’intériorité n’est pas percue sur le mode acoustique, comme 1’était
celle des sonnailles et de la bulle, mais elle est bien olfactive. Ainsi que 1’a formulé
Constance Classen, «sensory perception is a cultural as well as physical act».?
Non seulement les pdtoudha sont réputés pour leur odeur, mais c’est précisément
cette odeur qui I’emporte sur celle de la viande: le plat entier est désigné comme
«pdtoudha odorants». C’est ainsi que, par métonymie, le plat n’étant plus la viande
mais sa farce, le plat-farce est pensé comme doublement médiatisé s’agissant
de son mode de cuisson: cuit dans la viande, puis la viande cuite dans le plat au
four, il se trouve a I’opposé du réti a la broche, tout comme le bouilli, qui est
médiatisé par le récipient et 1’eau dans laquelle il est immergé.”’

L’odeur est d’autant plus marquante que le parfum émane de la place qu’occu-
paient les viscéres sanguins qui ont été enlevés, soit les morceaux de la carcasse
les plus aptes a pourrir. Il s’agit donc d’une métamorphose culinaire sur 1’axe
du pourri/parfumé, ainsi qu’un passage des valeurs de I’extériorité vers celles
de I’intériorité, de la vue a 1’odorat, au détriment de la viande méme car ce qui
compte c’est la farce, son contenu.

Des odeurs, des couleurs et des golts

La koutsounddha, le coquelicot-fleur, est le propre de 1’innocence enfantine qui
ne se méfie pas du caractére éphémere des pétales rouges qui s’envolent aussitot
cueillis. On se moque des petits qui rentrent a la maison avec des bouquets de
coquelicots décapités, les mains toutes teintées de rouge. La koutsounddha serait
I’aromate inversé, inversion d’autant plus accentuée que le potentiel ou la pro-
fusion de rouge souligne 1’absence d’odeur. La vue et 1’odorat sont ici évoqués
dans une relation d’alternance. Comme le disent M. 1. Cunha et J.-Y. Durand,
«la vue s’arréte a la surface, aux apparences» alors qu’«une odeur peut €tre une

125



126

Par tous les sens traverse 2015/2

<essence>: 1’odorat ouvrirait [...] ’acceés a la nature profonde de I’étre et des
choses, a leur intériorité».® Ce trop en couleur du coquelicot-fleur évoque le
mdratho trés odorant, plus odorant que 1’aneth, qu’il faut mettre dans la farce en
quantités raisonnables. Seules entrent dans la farce les tiges du coquelicot, de
préférence celles qui ne portent pas encore de boutons; si tel n’est pas le cas, les
boutons sont coupés et jetés, comme s’il s’agissait d’une castration du végétal,
effectuée sur les boutons potentiellement porteurs de couleur, qui évoque la cas-
tration animale ot un des enjeux est I’éloignement de 1’odeur forte. Par contre, un
élément qui nous incite a penser a la vie intra-utérine, association incontournable
dans le contexte de la carcasse farcie et de 1’admiration que suscite la sortie de la
farce, est I’emploi par la médecine du terme grec ancien, mécon — coquelicot —,
pour désigner les premiers excréments intra-utérins du feetus: «méconiums».
Ainsi, ce sont les substances intra-utérines qui sont fétées comme la nourriture
par excellence.

N’est-ce pas justement en c6toyant des aromates comme 1’aneth et le fenouil
que, dans la farce, les tiges vertes du fade et emblématique coquelicot — koutsou-
nddha (< kokkinoiidha), littéralement «la rouge» — deviennent parfumées? Mes
informatrices se sont montrées tres inventives lorsqu’elles me dictaient la recette
de la farce, en parlant de deux catégories de classification de verdure: celle des
insipides, «fades» ou «inodores», dont les blettes et les coquelicots, et celle des
«aromates», myrodhikd, fenouil et aneth.

Faisaient-elles ainsi du culinaire le théatre des métaphorisations, dans le sens des
déplacements, des emprunts et des inversions entre féminin et masculin? A mes
yeux on peut parler ici d’une matérialisation sur le mode culinaire de la trans-
fusion du sens (signification), ici de ’odorat et du goiit 4 la couleur, aux «rouges».
Comme pour souligner que les «rouges» n’en avaient pas de goiit et d’odorat et
n’en avaient jamais eu — un manque qui contrebalance ce qui ne fait qu’étre en
trop: la couleur. Seuls les jeunes enfants commettent 1’acte manqué qui consiste a
rapporter des champs ces fleurs qui tachent, si fragiles qu’elles n’arriveront méme
pas jusqu’a la maison, car le vent et la maladresse des petites mains les auront
décapitées entre temps, qui plus est dépourvues d’odeur comme elles sont par
nature, afin de les disposer au méme titre que les fleurs choisies pour le parfum/
baume qu’elles dégagent (comme les violettes et les ceillets) dans le cénotaphe
du Christ. En d’autres termes, seuls les jeunes enfants commettent 1’acte manqué
consistant a prendre la couleur pour la senteur, la vue pour I’odorat/mémoire, le
présent pour le passé, le cuit pour le cru, le su pour I’insu. Il convient de citer ici
un paralléle ethnographique en France, développé par Claudine Fabre-Vassas,
ol les coquelicots sont, entre les mains des enfants, transformés en enfants de
cheeur, poupées minuscules, avec leurs pétales retournés vers le bas, formant
comme des robes rouges.?



Melissinou: Sens et sensibilités de l'intériorité

Or ce sont les tiges des coquelicots qui ne portent pas de boutons, pas méme
un soupcon, qui sont choisies pour étre parfumés grace a I’aneth et au fenouil
pendant la cuisson.

De I'un contenant l'autre

On dirait que le porc, toujours castré, animal totémique, «féminin», incorporé
depuis plus de 40 jours, ressurgit du four transformé. Mais, cette fois-ci, sous la
forme d’un animal méle, non castré, venant des paturages comme les porteurs
des sonnailles, qui avaient incarné, aprés la consommation du porc, les ovins et
les caprins des paturages lors du carnaval. Ainsi le porc abattu au carnaval est-il
transformé en chevreau farci au moment de Paques, comme la mascarade 1’avait
bien annoncé, et comme par ailleurs un lapsus persistant de mon informatrice
entre viande de porc et viande de chevreau m’a incité & le soupgonner. Or cette
fois-ci c’est le chevreau qui a le thorax plein de cette méme farce, pdtoudha, qui
remplit toujours 1’estomac du cochon égorgé au carnaval dans un village voisin.
En Gréce antique par contre, dans un contexte différent de rapports sociaux des
sexes, ce qui était farci n’était pas 1’estomac mais la vulve méme d’une truie. Si
I’on rend compte de ces éléments qui concernent I’itinéraire culinaire de la farce
dans le temps et dans 1’espace, on peut reconstruire, sur cet itinéraire corporel
entre les sexes et entre le bas et le haut des carcasses, les déplacements, voire des
équivalences, entre leurs cavités corporelles: entre la vulve d’un animal femelle en
Grece antique et I’estomac d’un animal méle castré — et donc «porteur de vulve»,
mounouhisméno — du village voisin, et entre I’estomac du «porteur de vulve» et
la cavité thoracique d’un jeune animal male non castré (chevreau ou agneau de
Péques farci), et dont le bas du corps peut étre absent de la préparation culinaire
pascale apres tout ce travail symbolique.

A travers ces déplacements de la vulve a I’estomac et jusqu’au thorax évidé de
toute connotation de caverne sanguine — abri des organes vitaux —, on entrevoit
que la préoccupation de la société semble concerner un étre male doté d’une
cavité, thoracique en 1’occurrence (dont les associations paradigmatiques sont
I’estomac et la vulve), et pleine: pleine d’une farce dont le potentiel sanguin est
évoqué par les coquelicots, koutsounddhes, «rouges» dérivés morphologiquement
des «poupées» des filles, appelées dans la langue vernaculaire koutsouines. Un
étre méle donc, pour qui la possibilité de pouvoir transmettre son sang, a la mode
des filles, n’est désormais plus «fermée». Le souffle de la mere, encapsulé dans
la bulle, n’est-il pas transformé en odeur répandue de la farce? Ce qui, & mes
yeux, semble symboliquement urgent, c’est qu’un homme devienne contenant,
afin d’éviter de rester contenu, ce destin redouté illustré par un conte local.

127



128

Par tous les sens traverse 2015/2

Le conte type A-T 410, dont une version répandue est celle du doigt de la Belle
au Bois Dormant percé au fuseau, revét en effet dans la société que nous avons
suivie une forme étonnamment inverse, qui ne fait qu’illustrer 1’angoisse par-
tagée provoquée par le poids effectif de ce mode de résidence matri-uxorilocal
pour les hommes: il s’agit d’un garcon dont le destin, qui se réalisera le jour de
son seizieme anniversaire, est de tomber dans un puits dans la cour de la maison
natale, donc de la maison de sa mere. Mieux vaut donc pour ne pas mourir avoir
soi-méme un intérieur, étre contenant afin de ne plus étre contenu.

Célébrer I'intériorité

50 jours apres Paques, les femmes, meres et filles, célebrent le jour de la Prolifeére,
en exposant au soleil les «vétements» de leurs maisons. C’est-a-dire le linge sorti
des bahuts et des armoires, «vétements» de leur intérieur qu’elles «habillents».
Un contenant qu’elles habillent de 1’intérieur est en méme temps un contenant
qu’elles renversent par 1’acte méme de 1’habiller. Leur langage leur permet de
I’habiller, au lieu, par exemple, de le remplir ou de le farcir. Un contenant que
le seul fait de 1’«habiller» de I’intérieur transforme en son envers: un objet
orné. Or il ne s’agit pas d’un objet convexe. Il n’est non plus question ici d’une
«intériorité féminine retournée comme un gant», qui est selon Alain Testart la
définition d’un objet sacré en Océanie, le tjurunga, «principe de fécondité fonc-
tionnant en extériorité».* Elles exhibent cette féminité dans ses propres termes
d’intériorité que les hommes doivent fabriquer; a travers ses «orifices» mémes,
les ornements de la concave — les «habits» de la maison — pendent aux fenétres
et sur les terrasses des maisons.

Voila donc que ce sont les termes — concave / convexe, contenant / contenu, inté-
rieur / extérieur —, sentis et rencontrés dans le libre cours d’une «intersensoréalité»
qui fabrique I’expérience. Nous avons ainsi, au long de ces lignes, creusé des
trajets culinaires, sonores, olfactifs et tactiles menant a un «mythe de I’intérieur».3!

Notes

1 Katerina Melissinou, De la matrilocalité a la reproduction sexuée. Espace, cuisine(s) et
corps procréateurs dans une fle des Cyclades, thése non publiée, Paris 2011.

2 Thomas Porcello et al., «<The Reorganisation of the Sensory World», Annual Revue of Anthro-
pology 39 (2010), 51-66, ici 52.

3 Tim Ingold, On Being Alive, London 2011, xii.

4 Georges Devereux, De I’angoisse a la méthode dans les sciences du comportement, Paris
1980, 79 (souligné par 1’auteur).

5 Ibid., 80.



Melissinou: Sens et sensibilités de I'intériorité

~

10

11

12

13

14
15

16
17
18
19
20
21
22
23
24

25
26

27

28

29

30
31

Thomas Hobbes, Léviathan, traduction de P. Folliot, Paris 2004 [1651], 49.

Pierre-Frangois Moreau, Hobbes. Philosophie, science, religion, Paris 1989.

Michel de Certeau, L’'Invention du quotidien, vol. 1: Arts de faire, nouvelle édition établie et
présentée par Luce Giard, Paris 1990, 167.

Tim Ingold, «Worlds of Sense and Sensing the World. A Response to Sarah Pink and David
Howes», Social Anthropology / Anthropologie Sociale 19/3 (2011), 313-317, ici 314.
Katerina Melissinou, «Abattage du porc et mascarade: la gestion d’une dichotomie»,
Anthropozoologica 39/1, Paris 2004, 351-363.

«Tripse, tripse na ’enfs san tou voudhiod tin kefali, na ’enefs n’anckardseis kai to fotirno na
pyroéseis.»

Alain Testart, «Des Rhombes et des tjurunga. La question des objets sacrés en Australie»,
L’Homme 33/125 (1993), 31-65.

Daniel Miller, «Materiality: An Introduction», in Daniel Miller (éd.), Materiality, Durham
2005, 1-50, ici 38.

Melissinou (voir note 10).

Nicolas Abraham, Maria Torok, «Deuil ou mélancolie, Introjecter — incorporer», in Nicolas
Abraham, Maria Torok, L’Ecorce et le Noyau, Paris 1972, 259-275.

Pierre Fédida «Le cannibale mélancolique», Destins du cannibalisme. Nouvelle Revue

de Psychanalyse 6 (1972), 123-127, ici 125.

Abdallah Hammoudi, La victime et ses masques, Paris 1988.

Antonis Katsouros, «Un village s’exprime en vers», Aperathitika 1, Athénes 1988.

Julia Kristeva, Pouvoirs de I’horreur, Paris 1980.

Nicole-Claude Mathieu, Une maison sans fille est une maison morte. La personne et le genre
en sociétés matrilinéaires et/ou uxorilocales, Paris 2007, 3.

Amber Jacobs, «Towards a structural theory of matricide: psychoanalysis, the Oresteia and
the maternal prohibition», Women: a cultural review 15/1 (2004), 19-34, ici 21.
«[Matricide] does not figure in the psychical order as a moment at which symbolic organisa-
tion is born.» Ibid., 22.

Ibid., 23.

Efi Grigoriadou, Edhesmatologion Smyrnis, Athénes 2003; Dodekanisiakos Organismos
Tourismou, Gefseis Dodekanissou, Athénes 2003; Ourania Vagiakou, Syntagés limniakis
kouzinas, Athénes 2000; Marianna Yerasimou, [ Othomaniki Mageiriki, Athénes 2004.
Argyro Barbarigou, Syntagés Aigaiou, Athénes 2002.

Constance Classen, «Foundations for an Anthropology of the Senses», International Social
Science Journal 153 (1997), 401-412, ici 401. Cf. aussi David Howes, «The Social Life

of the Senses», Ars Vivendi Journal 3 (2013), 4-23.

Claude Lévi-Strauss, «Le triangle culinaire», L’Arc 26 (1965), 16-26, ici 21.

Manuela Ivone Cunha, Jean-Yves Durand, «Odeurs, odorats, olfaction: une ethnographie
osmologique», in Danielle Musset, Claudine Fabre-Vassas, Odeurs et parfums, Paris 1999,
161-177,ici 172 s.

Claudine Fabre-Vassas, La béte singuliére. Les juifs, les chrétiens et le cochon, Paris 1994,
65.

Testart (voir note 12), 60.

Gaston Bachelard, La formation de ’esprit scientifique. Contribution a une psychanalyse

de la connaissance, Paris 2004 [1938], 213.

129



130

Par tous les sens traverse 2015/2

Zusammenfassung

Sinn und Sensitivitaten der Innerlichkeit

Verschiedene sinnliche Praktiken — vom Larm der (Kuh-)Glocken wihrend
des Karnevals bis zum Geruch der Osterpasteten und zur Zurschaustellung
der héuslichen Wische — 6ffnen einen Weg, der zum unergriindlichen Sinn
der Innerlichkeit fiihrt, der in einer matri-uxorilokalen Gesellschaft auf den
Zykladen dominiert.

(Ubersetzung: Anja Rathmann-Lutz)



	Sens et sensibilités de l'intériorité : espace, cuisines et corps : essai d'écrire les sens

