Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n]

Band: 22 (2015)

Heft: 2: Par tous les sens = Mit allen Sinnen

Artikel: Une scénologie ambiantale pour saisir le sensible : les demeures des
dignitaires de la Régence de Tunis (1704-1815)

Autor: Karoui, Hind

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-650786

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-650786
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

92

Une scénologie ambiantale pour saisir le sensible

Les demeures des dignitaires de la Régence de Tunis (1704-1815)

Hind Karoui

Plusieurs études ont ét€ menées sur les grandes demeures husseinites de Tunis.
Les plus complétes sont celles publiées entre 1971 et 1980 par ’historien et
spécialiste de 1’architecture arabo-musulmane Jacques Revault (1902-1986).
L’ensemble de ces travaux s’inscrit dans la recherche d’une mise en corrélation
entre la société citadine de 1’époque, les types d’architectures produites et les
récits recueillis aupres de ceux qui y habitaient.

Dans le cadre de notre contribution, nous nous proposons de mettre en ceuvre les
instruments de 1’analyse spatiale et de 1’analyse des déterminants physiques des
ambiances constituant le cadre de vie des riches citadins. A cette fin, I’exploitation
de multiples sources historiographiques en vue de brosser un portrait de groupe
des diverses catégories d’habitants, d’identifier quelques «pratiques ordinaires»' et

~de retrouver des éléments sur leurs gofts, leurs attitudes, leurs fantasmes et leurs

égarements en tenant compte de leurs positions respectives et de leurs «modes
d’&tre»,? sera nécessaire. Enfin, nous tenterons une reconstitution conjecturale
d’une «scénologie ambiantale» de la vie domestique et qui consiste en une mise
en sceéne de situations caractéristiques de la quotidienneté de 1’époque, accom-
plies dans des environnements plus ou moins lumineux et calmes, spécifiques et
relatifs aux différentes ailes habitées.

Notre préoccupation reléve ainsi d’une histoire des sensibilités appliquée a
une réalité sociale aujourd’hui révolue, mais qui relate tout un mode de vivre
et d’habiter oli I’'usage des sens et les maniéres affectives d’éprouver le monde
ambiant, tissaient les liens entre 1’occupant et son espace domestique.

Expérience historique:
contexte social, réalité vécue et «amodes d’'étre»

Dans une approche interactionnelle qui vise la compréhension de la relation
existante entre la position politique des notables, leurs golits et leurs désirs,
I’aspect de leurs demeures citadines et la qualité lumineuse des espaces habi-



Karoui: Une scénologie ambiantale

tables, nous allons suivre quelques aspects li€s a leur parcours dans 1’exercice
de leurs fonctions. Un parcours tumultueux marqué par des moments de gloire
qui se traduisent entre autre par la construction de «maisons magnifiques»’
dans les quartiers de la médina de Tunis, et par des moments de leur chute qui
s’accompagnent souvent par 1’appauvrissement suite & la confiscation ou la
démolition de leurs biens.

La chronique de Mohamed Seghir Ben Youssef (1691-1771)* représente un
témoignage précieux sur la période étudiée et s’avere extrémement intéressante
pour notre propos. Dans cet ouvrage, ce notable tunisien, originaire de la ville
de Béja a présenté plusieurs aspects relatifs a la vie dans la Régence de Tunis,
pendant la période qui s’étale de 1705 a 1771 couvrant les régnes de Hussein Ben
Ali, fondateur de la dynastie husseinite, ainsi que de celui d’ Ali Pacha (neveu et
rival de Hussein Ben Ali) et d’Ali Bey (fils de Hussein Ben Ali).

Seghir Ben Youssef parle également des gens qui ont fréquenté la cour beylicale,
et livre plusieurs informations concernant leur vie privée et publique (alliances et
mésalliances avec le pouvoir, traits de caractere, conduites, qualités et défauts, ...).
Un autre témoignage couvrant le 19e siécle, celui d’Ibn Abi Dhiaf (1804—1874),5
nous a été particulierement utile. L’ auteur avait consacré 400 notices biographiques
aux notables morts entre la fin du 18e si¢cle et la fin des années 1860. De nom-
breuses indications y sont présentes, renseignant sur leurs caracteres, leur facon
de vivre et de se comporter vis-a-vis des beys et leurs pairs.

L’élite du pouvoir était désignée par les documents de 1’époque par 1’expression
khdssa (ou a’ydn) — khdsset al-khdssa®et était composée non seulement de riches
notables natifs du pays — les hommes du makhzen —, mais aussi de turcs et de
mamelouks (esclaves affranchis) qui avaient vécu pendant de longues années dans
les palais beylicaux, aux c6tés des princes. Grice a la richesse accumulée par le
biais de la course et du commerce, ils étaient en possession de terres agricoles et
de biens immobiliers et fonciers. Pour bien saisir le lien entre 1a haute position
qu’ils occupaient au sein de la société et 1’allure des demeures qu’ils occupaient,
nous allons tenter de dresser un portrait collectif oli seront reconstitués quelques
faits et gestes de ces riches propriétaires et des membres de leurs familles.

La lecture de Seghir Ben Youssef nous a permis d’identifier trois catégories au
sein de I’élite politique et du commerce au 18e siécle.” Nous trouvons les proches
du bey Hussein Ben Ali qui lui sont restés fideles jusqu’a la fin, a I’image des
notables natifs du pays, Seghir Daoud al-Nabli et I’armateur et secrétaire en chef
Kassem Ben Soltana.® D’autres faisaient partie des mamelouks, comme Ahmed
Chalbi,’ et des milices turcs, comme le lieutenant Haj Slimane Kéhia, gendre et
homme de confiance du bey.!° Le chroniqueur mentionne également les proches
de Hussein bey dont certains 1’avaient par la suite trahi pour rejoindre Ali Pacha.
Ce fut le cas du riche commergant andalou Mohamed Lakhoua al-Andoulsi, et de

93



94

Par tous les sens traverse 2015/2

Mohamed al-Rassaa, notaire et secrétaire du «Dar al-Pacha» (structure en charge
des miliciens turcs et de leurs traitements). Enfin, nous rencontrons les proches
collaborateurs qui étaient admis dans 1’intimité du prince souverain Ali Pacha
et de son fils Younes et qui avaient été€ récompensés pour leur fidélité. Plusieurs
d’entre eux étaient des officiers de 1’armée turque et des mamelouks. Ceux-ci, en
fonction de leur appartenance sociale, étaient soit des «Occidentaux» (Portugais,
Espagnols, Crétois, Maltais, ...), comme Osman Agha, offert a Ali Pacha par le
dey d’Alger," soit des «Orientaux» (Grecs, Géorgiens, Circassiens, Moldaves,
Bulgares, ...) venus de la capitale impériale et de ses périphéries, comme Ismail
Kéhia et Rjeb Ben Mami. Ce dernier était le descendant d’une famille deylicale
du 17e si¢cle dont la sceur était 1’épouse principale du Pacha.'? Selon qu’ils appar-
tenaient a telle ou telle catégorie, et a travers les anecdotes et épisodes racontés
par les chroniqueurs de 1’époque, nous pouvons constater qu’ils étaient pour la
plupart «vaniteux, durs et orgueilleux», «méprisants» envers leurs subalternes,
d’autres se montraient «souriants et charitables», et entretenaient un excellent
commerce avec les gens.'?

Sans nous arréter a leurs qualités ou défauts, nous pouvons dire qu’ils aimaient
garder leurs distances vis a vis des plus faibles afin de se sentir puissants et
intouchables. A la fois complices et protégés du bey, ils constituaient le cercle
de ses amis les plus proches avec qui, ils s’entretenaient lors des audiences pri-
vées et pendant ses veillées nocturnes (samdra). 11 arrivait au bey de se rendre
également chez 1’'un d’eux «pour causer»,'* ou pour constater par lui-méme,
combien la demeure de son dépendant était luxueuse.!” Le bey leur faisait méme
des dons importants, comme cette demeure de la rue du Tribunal (dar al-Jaziri)
offerte par Ali Pacha & son ami Ali al-Jaziri,'® ou encore, le dar Jellouli de la rue
du Riche, qui fut construite sous 1’ordre de Hussein Bey, et offerte a son ministre
Rjeb Khaznadar a 1’occasion de son mariage avec une de ses filles, la princesse
Fatma.!” L'union des hauts notables avec les princesses et les jeunes filles de la
cour beylicale: filles, sceurs, nieces du bey; mais aussi les esclaves affranchies
blanches — d’origines circassiennes, géorgiennes, flamandes, francaises, espa-
gnoles, portugaises, ou italiennes —,'® était également considérée comme une
forme de faveur que le souverain faisait & ses plus proches collaborateurs et
fidéles compagnons.

Toutefois, en profitant de tous ces biens que le maitre leur accordait, ils savaient
que cette situation €tait susceptible de se retourner contre eux. Quand le bey voulait
punir I’un d’eux, il vidait sa maison de ses objets, surtout quand il s’agissait de
meubles et de bijoux précieux. C’est ce qui arriva 8 Kassem Ben Soltana. Hussein
bey «voyant qu’il ne lui donnait jamais rien de bon cceur, prit 1a résolution de le
mettre en prison et de confisquer sa fortune, il «envoya a la maison, un eunuque,
des esclaves blancs et son gardien du sceau, avec des charrettes et des mules».



Karoui: Une scénologie ambiantale

Comprenant le message et préparées a une telle issue, «les femmes poussérent
des cris et se mirent a pleurer». L’incident, raconté par Seghir Ben Youssef, s’est
répercuté sur les autres membres de la famille disloquée et appauvrie, et a été
interprété€ par le chroniqueur comme une punition de Dieu, «maitre tout puissant»
auquel tout le monde appartient.'

Le bey pouvait aller jusqu’a leur raser la maison, comme ce fut le cas pour le
mamelouk Osman Agha, puni par le prince Younes (fils du Pacha) qui a ordonné
son arrestation et puis la démolition du premier étage de sa maison. Désormais,
tout était a reconstruire & nouveau.?

L’ensemble des informations recueillies nous montre que les membres de la haute
notabilité citadine étaient redevables au bey et lui devaient obéissance et recon-
naissance jusqu’a la fin de leur vie, car, lui seul, pouvait agir sur leur destinée:
les promouvoir, les abaisser en les destituant de leurs fonctions ou les anéantir.
Tout se passait comme si, a travers la richesse, le confort et le luxe accumulés, ils
voulaient défier le mauvais sort et recherchaient derriére les murs de la demeure,
la paix et la protection dont ils avaient besoin pour faire face aux menaces qui
pouvaient surgir d’un moment a un autre. Ce ressenti n’était autre que le résul-
tat d’une série d’expériences émotionnelles «qui naissent souvent» — comme le
souligne Lucien Febvre — «a 1’occasion d’un événement qui touche [...] avec
une gravité, une violence toutes particuliéres».?!

Les menaces qui planent sur ces notables n’étaient pas uniquement dues a leur
alliance ou mésalliance avec le bey, mais aussi a une situation sanitaire précaire,
rythmée par des périodes d’épidémies comme celles de 1725-1727 (malaria),
de 1740, 1760, 1784-1785 et 1794—1800 (peste), de 1789 et 1798 (variole) et
de 1730 et 1805-1806 (fievres malignes).?> Aussi, pour se maintenir en bonne
santé, les élites du pouvoir prenaient-elles certaines précautions en se retirant,
pour une période plus ou moins longue, dans une de leur propriété rurale située
dans la proche banlieue ol I’air était plus sain et plus pur qu’en ville.

A une période caractérisée par un état d’instabilité et d’insécurité endémiques,
marqué par des conflits entre les divers prétendants au pouvoir, qui allaient
parfois durer plusieurs années — comme la révolte d’Ali Pacha contre son
oncle Hussein Ben Ali, de 1728 a 1735, ou la révolte d’Ismail, fils de Younes
Ben Ali Pacha contre ses cousins, de 1759 a 1762* — la monumentalité de la
demeure était certes un signe d’omniprésence et de supériorité, exprimant et
valorisant leur rapprochement et leur parenté avec le pouvoir beylical local,
mais elle était également un signe d’autodéfense qui cachait un fort sentiment
d’insécurité et de peur. La demeure apparaissait ainsi comme le seul lieu de
refuge procurant protection et stabilité pour une population liée a un méme
sort fragile, incertain et ingrat.

95



%

Par tous les sens traverse 2015/2

Esthétique ambiantale de la demeure

L’attitude d’un haut dignitaire vis-a-vis de sa grande demeure citadine constitue
notre point de départ pour I’analyse des dispositions spatiales et pour la carac-
térisation du contexte physique correspondant.

Abderrahmane Bou Hadra, un riche commergant originaire de Tripoli, venu
s’installer dans la médina de Tunis au courant du 18e siécle, achéte une ancienne
maison dont la fondation remonte au 17e si€cle, sise a la rue des Tamis, a
proximité de la Grande Mosquée. Le quartier choisi était occupé essentielle-
ment par les 'ouléma (pluriel de ’dlem — savants de la science religieuse) et
la maison était ordinaire avec seulement un rez-de-chaussée. En effet, cette
autre élite du pays se tenait loin des affaires de la cour et était réputée pour
avoir une vie «rangée, puritaine et sobre» et pour avoir possédé des demeures
plus modestes et plus discrétes que celles occupées par les gens du makhzen
et les mamelouks.” Voulant imiter ses semblables parmi les notables proches
du beylik, Abderrahmane Bou Hadra choisit ainsi de transformer la maison de
facon a ce qu’elle apparaisse «importante» et «seigneuriale» avec de «grandes
salles d’honneur et de réception», «larges» et «vastes», ressemblant aux salons
occidentaux.?

Les demeures que les notables voulaient occuper, devaient ainsi répondre a tout
un mode de vie qui se voulait prétentieux, reflétant un penchant pour le luxe et
la dépense. La plupart passaient d’une main a une autre, d’une histoire familiale
a une autre, sur une période qui s’étale sur plusieurs générations. En héritant de
la demeure, ils voulaient hériter de son prestige et de sa richesse, autrement dit
s’assurer la succession et la durabilité des privileéges sociaux et économiques.
Durant cette pzissation, la demeure gardait-elle la méme allure et la méme confi-
guration? Si non, quelles étaient les modifications que les nouveaux acquéreurs lui
ont apportées? Pourquoi de tels changements? Pourquoi de telles constructions?
Nous trouvons chez Jacques Revault plusieurs informations sur les travaux
d’agrandissement et d’embellissement effectués sur ces demeures en vue de
répondre au mieux a leurs attentes et a leurs besoins. Elles concernent onze
demeures que nous pouvons classer suivant trois thémes, renvoyant respective-
ment 2 la monumentalité comme signe d’affirmation d’un statut social supérieur, a
’esthétique par le biais de références et de formes architecturales importées dans
I’air du temps, et a 1’éclairage naturel par 1’introduction de nouveaux principes
d’ouverture et de nouvelles solutions ambiantales. Ces interventions se mani-
festent sous plusieurs formes: tragage d’un parcours d’acces privé a la demeure
(dar Sfar), édification d’une maison annexe (dar Bach Hamba, dar Ben Ayed),
édification d’entrepdts (dar Jellouli, dar Bou Hadra), ajout d’un étage autour du
patio principal (dar Bou Hadra), ajout d’un étage pour servir de «maison d’hdte»



Karoui: Une scénologie ambiantale

(dar Bach Hamba, dar Jellouli, dar Zarrouk, dar Bou Hadra, dar Sfar), ajout d’une
chambre haute sur les terrasses (dar Bach Hamba, dar Jellouli, dar Zarrouk, dar
Bou Hadra), aménagement de nouvelles salles d’apparat (en «T», en «tréfles,
carrée, rectangulaire) a I’image des riches salles de réception du bey (dar Ben
Ayed, dar Salah Zaid, dar Lasram).

Au niveau des espaces nobles, la lumiere du jour va jouer un réle déterminant
et décisif. En effet, nous notons que les modifications apportées tout au long
du 18e siécle ont compris également 1’ajout de divers types de dispositifs
d’ouverture: fenétres grillagées, fenétres ajourées, fenétres hautes, fenétres
basses (dar Bach Hamba, dar Ben Ayed, dar Ben Salem, dar Jellouli, dar Zarrouk,
dar Salah Zaid, dar Lasram). Au siécle suivant, ces signes d’ouverture vont
continuer a se multiplier. L’exemple observé aux dar Lasram et dar Mohsen,
ou le mur du fond de la salle de réception a été percé par des fenétres pour
favoriser la vue sur le jardin privé, sera le prélude a une nouvelle attitude qui
tend a reproduire des systémes appliqués dans les maisons de villégiature afin
de retrouver «le méme charme»?’ et le méme confort. Ce que nous constatons
par rapport aux fenétres ajoutées, c’est qu’elles étaient plus nombreuses, gé-
minées, grandes, larges et munies de 1’extérieur de contrevents en persiennes
découpés en compartiments a lames fixes (généralement peints en vert) ou
partiellement mobiles (dar Bou Hadra, dar Jellouli). A partir de 1la deuxieéme
moitié du 19e siecle, les habitants vont donner de plus en plus d’importance
a 1’éclairage artificiel suite a I’introduction des lustres importés de Venise
au niveau des salles d’apparat (dar Ben Abdallah, dar Mohsen, dar Kéhia,
dar Bel-Khouja), ce qui va transformer, d’une fagcon radicale et définitive, la
qualité lumineuse des espaces de la demeure citadine.

Les espaces de repos, qu’ils soient aménagés aux bords d’un jardin (maq’ad) ou
élevés en hauteur sur les terrasses (kushk), sont congus comme des «miradors»,
des observatoires, donnant largement vue sur 1’extérieur tout en préservant une
certaine intimité. La, femmes et jeunes filles y trouvaient des sources de plaisir
olfactif et de distraction visuelle et sonore, grace aux chants des rossignols (minydr)
et des perruches (dourra), et aux odeurs des jasmins et des plantes aromatiques
(sauge, jasmin de nuit, basilic, ambre, ...).2% La contemplation du jardin, substitut
de la nature, favorisait I’évasion et offrait des occasions pour rompre la monotonie
journali¢re et se donner le droit de jouir «des biens de la vie [...] de la lumiere
du soleil, [...] et du spectacle de la nature en toute saison».”

Outre cette volonté d’éclairer, d’agrandir, d’ajouter des étages et de multiplier
les annexes, qui s’est prolongée jusqu’a la fin du 19e siecle, et qui a aboutit
a une demeure a I’allure d’une citadelle haute, inaccessible et imprenable, les
propriétaires manifestaient également un grand intérét pour I’ameublement et la
richesse décorative. Jacques Revault parle de «foisonnement», d’une «heureuse

97



98

Par tous les sens traverse 2015/2

association» née du couplage d’éléments ornementaux locaux i caractére his-
pano-maghrébin, et occidentaux importés d’Italie. L’émergence d’un nouveau
style a touché plus précisément la nature, la couleur et la texture des revétements
y compris les draperies et les tentures (dar Mohamed Jellouli, dar Ben Abdallah,
dar Bach Hamba, dar Ben Ayed, dar Hussein, dar Ben Salem, dar Kéhia, dar
Lasram, dar Bel-Khouja). L’objectif de ces aménagements était de moderniser
les espaces «selon le gofit occidental», de les rendre plus confortables et plus
adaptés a leur vie dans la cité. Désormais, les riches citadins préfereront les
fauteuils a dorures, les armoires a glaces, les gardes robes et les lits a balda-
quins ajourés sur fond de miroir, aux anciens divans, lits ajourés et coffres en
bois. Cette exubérance décorative choisie pour étre «a la mode», va provoquer
une perte progressive de 1’authenticité, une certaine acculturation anticipant
un déclin du style architectural local. :
Dans un des passages de Seghir Ben Youssef, nous trouvons ce témoignage
concernant Kassem Ben Soltana, secrétaire (bdch kdteb) de Hussein Ben Ali,
qui dans sa grande demeure citadine située pres de Sidi Ben Arous, avait «réunit
des meubles et des tapis du plus grand prix»*° et des «objets artistiques des plus
rares et de la plus grande valeur»3! importés d’Europe. Cet engouement pour les
meubles confectionnés en Occident a été communiqué par les souverains eux-
mémes, qui faisaient appel a des ébénistes étrangers de grande réputation pour
leur confectionner «des armoires a livres trés remarquables, ornées de peintures
rouges et noires sur fond d’argent ou d’or, [...] des caisses et des gardes robes
ornées de peintures de différentes couleurs a la facon des chrétiens».*? Aussi, dans
les inventaires établis en vue du partage entre les héritiers (gisma), dont celui
d’un notable dénommé Bakkar Jellouli, trouvons-nous décrite la composition
des intérieurs avec une énumération des objets usuels tels que les ustensiles de
cuisine (jarres, plats et marmites en cuivre, cuillers en argent, ...), les objets
de collections personnelles (armes a feu, sabres, médailles ...), les objets a
usage quotidien (lampes, chandeliers, écritoires, briile-parfum, ...) ainsi que
les costumes d’apparat, les étoffes précieuses (tapis, matelas, rideaux ...) et les
mobiliers. Bon nombre de ces objets patrimoniaux sont conservés aujourd’hui
au musée du Bardo et au musée des Arts et Traditions Populaires de la ville de
Tunis. Certains portent une marque féminine évidente comme ceux mentionnés
dans les listes de trousseaux des princesses et des filles de dignitaires, datées
du 19e siécle.* Toutefois, ils ne traduisent pas nécessairement 1’existence de
pieces réservées aux hommes et d’autres aux femmes. L’ occupation répondait
au principe de cohabitation de plusieurs noyaux conjugaux entourés de leurs
serviteurs et dépendants.®

Le propriétaire, maitre des lieux, offrait son toit a ses fils mariés, & d’autres
descendants de sa famille et au corps domestique composé d’esclaves le plus



Karoui: Une scénologie ambiantale

souvent noires. Les fils mariés habitaient avec leurs épouses et leurs enfants, et
se répartissaient dans les pieces-logements de «la maison familiale». Dans la
demeure, nous trouvons également «la maison des hotes» — lieu ol les hommes
recevaient les visiteurs de passage et ou ils s’installaient le plus fréquemment
pour lire et discuter. Nous supposons qu’en dehors des moments de réception
et en I’absence du maitre de la maison et de ses familiers de sexe masculin, les
épouses avaient ’autorisation de s’y installer pour se distraire ou parler entre elles,
dans un cadre considéré comme plus «raffiné», mieux éclairé et plus agréable
que celui de «la maison familiale».3¢ L’appropriation des espaces de la maison
se faisait ainsi d’une maniére diachronique.

Etant éduquées dés leur jeune dge dans le palais ou dans un milieu proche de
celui-ci, les épouses des notables aspiraient a reproduire, une fois mariées, le
modele de ce que doit &tre une princesse issue de la famille beylicale hussei-
nite et de «toute femme a qui, de par son 4ge ou son rang social, I’individu
doit témoigner respect»,’” que ce soit dans leur fagon de s’habiller, de parler,
de marcher ou de se maquiller. Signalons tout de méme que nous sommes loin
du cliché de la femme «prisonniere de la maison, des tabous et des conven-
tions».3® Certaines princesses pouvaient dépasser le cadre tutélaire qui les
contraignait et n’hésitaient pas a démontrer leur influence et leur prépondérance
a leurs époux.*

Protégées par la demeure qui les séparent du monde extérieur, elles vivaient
dans le faste et craignaient la solitude et le mauvais ceil. Elles étaient ainsi
constamment entourées de «dames de compagnie» choisies parmi les esclaves
blanches, comme cette captive chrétienne qui travaillait chez une femme turque
trés riche et qui était douée pour les travaux «d’aiguille» (tricot, broderie)
ou Hafsia Abdia, I’épouse de Kassem Ben Soltana qui avait a son service de
nombreuses odalisques et des chrétiennes,* ou encore ces 20 femmes achetées
par un certain Ali Pégelin pour servir son épouse.*!

En outre, posséder des servantes noires était considéré de bon augure, car
elles leur apportaient la bénédiction* (baraka) notamment lors des fétes et
des cérémonies grice a ce tempérament «joyeux, crédule et exalté» qui les
distinguaient.*> Méme si elles prenaient une part active dans 1’organisation
et le déroulement des activités quotidiennes, celles-ci logeaient en retrait par
rapport aux membres de la famille, dans des petites chambres situées au niveau
du pavillon de service (dwirya) a acces indépendant. Les chambres n’étaient
éclairées que par une lumiére provenant de la courette et parfois par des petites
fenétres sur rue.

29



100

Par tous les sens traverse 2015/2

Scénologie conjecturale pour saisir le sensible

En I’absence de documents spécialisés et bien ciblés décrivant les notables et leurs
domestiques, dans leur quotidienneté spécifique et singuliére, nous nous sommes
penchée sur certains registres des dépenses quotidiennes datant du 19e siecle,
dont celui d’un notable dénommé Salah Chiboub (mort en 1865).*

Le profil de cet homme rappelle celui de ses ainés dont a parlé Seghir Ben Youssef
et sur lesquels nous disposons jusque-la de peu de données.** Quoiqu’apparte-
nant a une période plus tardive par rapport a celle qui nous intéresse, ce registre
s’est avéré étre un document précieux. Il nous a donné un apercu assez précis
sur le mode de vie de ce notable et les dépenses qu’il a effectué a I’occasion de
I’achat du «tabac vert», de I’huile pour 1’éclairage et du transport de meubles et
des équipements de cuisine.

La restitution de 1a maniere de vivre des anciens occupants des grandes demeures
husseinites a fait 1’objet d’une précédente recherche oul ont été décrits trois
«moments»* relatifs a la vie familiale du ministre Slimane Kéhia (1792-1814).
Depuis 1801, ce haut dignitaire de 1’armée d’origine géorgienne, était le proprié-
taire de dar Kéhia (aujourd’hui dar Ben Abdallah), située dans le quartier sud de
la médina. A I’occasion de son mariage avec la princesse Aziza — la fille ainée de
Mahmoud Bey — célébré le 21 décembre 1814, il a réalisé des aménagements et
des embellissements importants dans la demeure.*’” La méthode adoptée consiste
areprésenter des scénes de vie, jugées assez représentatives de la vie de 1’époque.
Il s’agit de: 1. Détente du propriétaire dans son observatoire privé (kushk) situé
sur les terrasses, 2. Rencontre entre son épouse et ses invitées, dans la salle de
réception de la «maison des hotes», 3. Journée de travail, particulierement labo-
rieuse, vécue par les jeunes servantes noires, a I’occasion de I’approvisionnement
annuel de la famille en couscous.

Dans ce cadre, nous nous limiterons a la restitution de la premiere scéne qui se
déroule dans le kushk privé de Slimane Kéhia. Vu son emplacement en hauteur
et son acces indépendant, cette chambre était plus calme que les autres pieces de
la maison. Elle était a la fois ouverte sur 1’extérieur, isolée du bruit, et protégée
des regards indiscrets, offrant vraisemblablement au maitre, un cadre «reposant
et charmant [...] propice au réve et a la poésie»,”® qu’il lui était difficile de
trouver ailleurs.

La chambre était meublée de poufs, de coffres et de deux banquettes recouvertes
de draps et de coussins, adossées aux murs et formant un angle droit. Au dessus
d’elles et accrochées aux murs, des étageres en bois, contenant des livres rangés
avec soin, contournaient la piece. Une table basse sur laquelle Slimane Kéhia
posait ses registres et ses dossiers se tenait au milieu. Un tapis persan recouvrait
le sol, et des rideaux en velours garnissaient les deux fenétres rectangulaires.



Karoui: Une scénologie ambiantale

Celles-ci étaient percées sur les deux c6tés Est-Nord-Est et Nord-Nord-Ouest, et
étaient dépourvues de grilles en bois ajouré (barmaqli) donnant une vue dégagée
sur les terrasses, et faisant profiter la pieéce d’un bon niveau d’éclairement durant
les premiéres heures de la journée. Dans son kushk, le maitre se trouvait ainsi
plongé dans une ambiance claire, propice a la détente et a la lecture, jouissant
pleinement de la lumiére du jour et d’une bonne circulation de 1’air. Il pouvait
également jeter un regard sur le patio de sa maison, et contrdler par la méme
occasion, les va-et-vient de ses courtisans et serviteurs, en toute discrétion et sans
que personne ne s’en rende compte. Une fois installé sur la banquette, il se faisait
servir du café. La, le maitre pouvait également fumer en toute tranquillité, du
chanvre indien (takrouri) aux propriétés relaxantes. En ces temps 1a, cette herbe
était en vente libre dans les souks,* et était largement répandue dans le riche
milieu citadin. Appelée al-dokhdne al-akhdar («le tabac vert»), Ibn Abi Dhiaf
atteste sa consommation par le bey Mohamed Rachid.>

C’est a ce niveau la que se dégage toute la symbolique du lieu. La lumié¢re du jour
sollicitée selon les besoins du moment, apporte la protection divine et garantie
un bien-étre physiologique non négligeable. Elle est convoitée et recherchée afin
de purifier I’espace intérieur, et d’éloigner la malchance et toute autre forme de
disgraces, comme la maladie ou la mort. Par conséquent, le simple fait de s’y
rendre quotidiennement, chaque matin, pour s’y recueillir, devient une sorte de
rituel qui procure au maitre de la maison, une impression de paix intérieure, de
sérénité, de joie et de force pour affronter au mieux, le monde extérieur.

Conclusion

La lecture des chroniques de 1’époque a mis en lumi¢re certains aspects de la vie
publique mais aussi privée des hauts dignitaires du pouvoir husseinite. Elle nous
a particulierement permis de nous interroger sur les corrélations entre 1’image
qu’ils voulaient donner d’eux-mémes et de ce qu’ils pourraient représenter pour
les autres (respect, considérations, obéissance), 1’aspect de leur demeure citadine
(distinction, richesse, confort) et I’organisation sociale en vigueur.

Toutefois, notre plus grande difficulté était de faire parler les murs et les habitants
au dela de ce qu’ils pouvaient réellement exprimer. Nous avons ainsi examiné
leur «attitude» vis-a-vis de leurs logis qui s’est manifestée a travers les ajouts,
les modifications et les travaux d’agrandissement et d’embellissement entrepris
et qui ont inexorablement changé 1’allure des grandes demeures husseinites des
18e et 19e siécles.

Tout se passait comme si, a travers I’aménagement et 1’édification d’espaces
mieux éclairés et bien aérés, ils voulaient non seulement traduire leur désir de

101



102

Par tous les sens traverse 2015/2

s’affirmer et de se distinguer par rapport aux autres catégories sociales ayant
moins de moyens et de puissance, mais ils cherchaient également a se protéger
et a défier le mauvais sort. Ils estimaient que leur demeure devait étre meilleure
que les autres, une sorte d’«amie rassurante [...] oll le durable s’imprime, ou la
quiétude se perpétue et oll une adéquation harmonieuse»’! s’instaure pour pou-
voir dépasser la peur de 1’insécurité, résultat de la précarité de leur vécu qui les
menagait a chaque moment.

La sceéne restituée dans le kushk du ministre Slimane Kéhia nous a semblé étre
une représentation assez significative d’un vécu ordinaire o 1’ambiance pergue,
avec ses «domaines»>? d’ombre et de lumiére, a servi a rendre le lieu réservé au
notable apte & devenir I’«expression de son enracinement dans la ville».>
Saisir le quotidien avec ses changements et ses vicissitudes, nous améne a nous
intéresser également a une autre catégorie sociale, moins privilégiée, celle des
servantes noires. Quelle qualité de vie leur réservait-on? Quelles perceptions
avaient-elles de la vie dans la demeure de ses maitres? Que de questions que nous
nous posons, d’autant plus que les données recueillies dans les sources historiogra-
phiques ont fait ressortir des réalités controversées. Certaines sources mentionnent
un «paternalisme bienveillant et de bon aloi»** a 1’égard des servantes noires, allant
jusqu’a faire passer les plus privilégiées d’entre elles au statut de concubine ou
de concubine-mére.> Alors que d’autres évoquent une vie misérable ol régne un
pater familias qui prévoyait toutes sortes de sévices et de chitiments.*

Autre personnage qui jusque 13, n’apparaissait qu’a travers quelques bribes de
récits des chroniqueurs est I’ «architecte». Restituer les aspects liés a son parcours
et a ses pratiques, servira a représenter et 8 comprendre la ville dans ses dimensions
sensibles, telle qu’elle fut habitée et pratiquée, et dont la mémoire, vulnérable,
était menacée d’oubli, suite aux interférences et aux influences socioculturelles,
de plus en plus nombreuses, introduites dans le pays par 1’Occident, depuis la
deuxiéme moitié du 19e siecle.

Que ce soient les maitres et serviteurs des demeures, ou ceux a qui on faisait
appel pour leur construction, ils ont tous vécu un ressenti spécifique 1ié a des
usages sociaux, a des expériences partagées, a des pratiques ordinaires, attachées
a la réalité de I’époque et au contexte politique général. L’étude de cet aspect
contribue largement dans la construction culturelle d’une «ambiantalité» de la
demeure ot les liens et les dynamismes affectifs avec les habitants restent mul-
tiples et complexes.



Karoui: Une scénclogie ambiantale

Notes

N =

10
11
12
13
14
15
16
17
18

19
20
21

22

23

24

25

26
27
28
29
30
31
32
33

34
35

36
37

Michel De Certeau, L’invention du quotidien, tome 1: Arts de faire, Paris 1980, 137-191.
Jean Greish, Ontologie et temporalité. Esquisse systématique d’une interprétation intégrale
de Sein und Zeit, Paris 1994, 115.

Mohamed Seghir Ben Youssef, Mechra el Melki, chronique tunisienne (1705-1771), pour
servir a I’histoire des quatre premiers beys de la famille Husseinite, traduite en francais par
Victor Serres et Mohamed Lasram, Tunis 1978, 337.

Ibid.

Ibn Abi Dhiaf, Ithdf ahl al-zamdne bi akhbdr moulouk Tounis wa’ahd al-améne, Tunis 1966.
Mohamed Hédi Chérif, Pouvoir et société dans la Tunisie de Hussein ben Ali (1705-1740),
vol. 2, Tunis 1986, 262.

Ben Youssef (voir note 3), 124—148, 333-340.

Ibid., 143.

Leila Blili Temime, Parenté et pouvoir dans la Tunisie Houssaynite 1705-1957, Tunis 2004, 277.
Ben Youssef (voir note 3), 148.

Ibid., 145.

Ibid., 225, 394.

Ibid., 225, 221.

Ibid., 145.

Ibid., 143.

Blili Temime (voir note 9), 324.

Ibid., 333. ‘

Leila Blili Temime, «Course et captivité des femmes dans la Régence de Tunis aux 16e et

17e siécles», in Captius i esclansa I'antiguitat ial Mon Modern Palma de Majorque, Naples
1996, 259-273. ‘
Ben Youssef (voir note 3), 144 s.

Ibid., 338-339.

Lucien Febvre, «Comment reconstituer la vie affective d’autrefois? La sensibilité et 1’histoire»,
in Idem, Combats pour I’ histoire, Paris 1952, 223.

Louis Frank, Jean-Joseph Marcel, «Des maladies les plus fréquentes dans la Régence de Tunis»,
in Idem, Histoire de Tunis: précédée d’une description de cette régence, Paris 1851, 130-136.
Salvatore Speziale, Oltre la peste. Sanita, popolazione e societa in Tunisia e nel Maghreb
(18e-20e secolo), Rome 1997, 158.

Azzedine Guellouz, «La Tunisie Husseinite au 18e siécle», in Azzedine Guellouz et al. (éd.),
Les temps modernes, Tunis 1983, 137-275.

Mohamed al-Aziz Ben Achour, Catégories de la société tunisoise dans la deuxiéme moitié

du 19e siécle. Les élites musulmanes, Tunis 1989, 142-146.

Jacques Revault, Palais et demeures de Tunis (18e et 19e siécles), Paris 1983, 289 s.

Ibid., 139.

Faycal Bey, La Derniére Odalisque, Paris 2001, 319-320.

Tahar Haddad, Notre femme, la législation islamique et la société, Tunis 1978, 36.

Ben Youssef (voir note 3), 141.

Ibid., 142.

Ibid., 235.

André Demeerseman, «Inventaire des biens d’un Caid (Bakkar Jellouli) en 1826», IBLA 150
(1982), 281-302.

Blili Temime (voir note 9), 447 s.

M’hamed Oualdi, «De la cour a la maison — L’étude des entourages princiers entre domaines
occidentaux et ottomans», Alfa. Maghreb et sciences sociales, Tunis 2006, 163.

Revault (voir note 26), 41.

William Marcais, Abderrahman Guiga, Texte arabe de Takrouna. Glossaire, vol. 7, Paris 1958, 3677 1.

103



104

Par tous les sens traverse 2015/2

38 Louis Thornton, La femme dans la peinture orientaliste, Paris 1993, 22.

39 M’hamed Oualdi, Serviteurs et Maitres. Les mamelouks des beys de Tunis du 16e siécle
aux années 1880, Paris 2011, 132.

40 Ben Youssef (voir note 3), 141.

41 Robert C. Davis, Esclaves chrétiens, maitres musulmans. L’esclavage blanc en Méditerranée
(1500-1800), Arles 2006, 127.

42 Nicolas Béranger, La Régence de Tunis a la fin du 17e siécle. Mémoire pour servir a I’ histoire
de Tunis depuis I’année 1684, Paris 1993, 92.

43 Revault (voir note 26), 28.

44 Archives Nationales de Tunis, Registre 2494, «Annotation de ce qu’a regu Hamda el-Ghamadi
d’argent de la part de Salah Agha (Chiboub), chef de la garnison de Ghér el-Milh et de Bizerte»
[en arabe].

45 Tbn Abi Dhiaf (voir note 5), vol. 8, 138 s.

46 Hind Karoui, Sensibilité aux ambiances lumineuses dans I’ architecture des grandes demeures
husseinites du 18e—début 19e siécle, Tunis 2012, 371-378.

47 Revault (voir note 26), 99—-127.

48 1Ibid., 200, 420.

49 Ben Achour (voir note 25), 86.

50 Ibn Abi Dhiaf (voir note 5), vol. 2, 157.

51 Hachmi Karoui, «Notables et espace urbain — Tunis au début de la deuxi¢me moitié du 19e siécle»,
in André Nouschi et al. (éd.), Systéme urbain et développement au Maghreb, Tunis 1980, 9.

52 Paul Bonnenfant, Sanaa. Architecture domestique et société, Paris 1995, 101-131.

53 Ben Achour (voir note 25), 142 s.

54 Revault (voir note 26), 14.

55 Robert Brunschvig, «’Abd», in Encyclopédie de I’Islam, vol. 1, Paris 1975, 36.

56 Blili Temime (voir note 9), 440.

Zusammenfassung

Eine szenologische Untersuchung des sinnlich-affektiven Ambientes
der Palaste tunesischer Wiirdentrager (1704-1815)

Gegenstand des vorliegenden Beitrags ist die Untersuchung von alltdglicher
Lebens- und Wohnerfahrung der husseinitischen Armee- und Verwaltungseliten in
ihren Stadtpalais im 18. und Anfang des 19. Jahrhunderts. Die massive, befestigte
Architektur dieser Bauten ist deutlich jener der Herrscherresidenz nachempfun-
den und verleiht ihnen ein majestétisches und imposantes Aussehen gleich einer
«uneinnehmbaren Bastion», hinter deren Mauern sich oft ambivalente Erfahrungen
und Gefiihle verbergen. Was koénnen wir anhand der Palais iiber deren Bewoh-
nerlnnen erfahren? Kann ihre sinnlich-affektive Erfahrung zumindest teilweise
rekonstruiert werden? Hier wird eine qualitative Analyse alltiglicher Lebensrdume
vorgenommen, die das In-der-Welt-Sein in seiner korperlichen, thymischen und
rdumlichen Dimension (Binswanger, 1930) zu beriicksichtigen versucht.

(Ubersetzung: Ulrike Krampl)



	Une scénologie ambiantale pour saisir le sensible : les demeures des dignitaires de la Régence de Tunis (1704-1815)

