Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]

Band: 22 (2015)

Heft: 2: Par tous les sens = Mit allen Sinnen

Artikel: Une topographie sensible : la visite pastorale (Milan, 16e-17e siecle)
Autor: Lezowski, Marie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-650785

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-650785
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

76

Une topographie sensible

La visite pastorale (Milan, 16e-17e siécle)'

Marie Lezowski

L’histoire croise les investigations de I’archéologie et de 1’histoire de 1’art quand
elle étudie les expériences sensibles de lieux et d’édifices, en quéte de sources
qui fassent bréche vers leur perception passée. Les rapports des visites pasto-
rales se prétent a une telle lecture sensorielle. A I’époque moderne, la quantité
d’informations offertes & la réflexion prend une ampleur considérable, particu-
lierement en Italie. Rappelant un devoir aussi ancien que la mission pastorale,
le concile de Trente intime en effet aux évéques de parcourir chaque année leur
diocese pour apprendre a en connaitre les lieux et les hommes.? Aprés le concile
et sous la conduite de Charles Borromée, archevéque de 1564 a 1584, le vaste
diocése de Milan est un terrain d’expérimentation de la visite tridentine.’

La visite pastorale est I’'une des enquétes diligentées par un pouvoir pour affir-
mer son autorité sur une communauté. Le rapport qui en découle est une source
classique de la sociologie religieuse.* De nombreux travaux d’historiens ont lu
en série les procés-verbaux de visite pour évaluer I’emprise de 1’Eglise sur la
vie des fideles en un lieu donné. L’autorité de 1’évéque s’affirme en particulier
sur les édifices. Dans leurs rapports, les visiteurs épiscopaux passent les églises
au crible d’une grille de questions, pour en relever les parties manquantes et
les défaillances. Une lecture disciplinante des procés-verbaux retient surtout
les perceptions visuelles des visiteurs, a 1’origine de jugements de conformité
sur I’édifice. Pour reprendre la formule heureuse de Roger Mols, qui résume le
parti de cette lecture, «I’ceil de Milan se trouvait partout, prét a déceler, a noter
et a rapporter la moindre négligence».’ Dépouillé d’un corps qu’il ignore et
qu’il épuise dans les visites, Charles Borromée est réduit a un ceil investigateur,
inquiétante préfiguration du big brother.

Pourtant, sous la plume de certains visiteurs milanais, la description s’amplifie
et charrie un contenu hétérogéne qui ne se limite pas a 1’affirmation d’un pou-
voir. L’histoire sensorielle est une piste possible pour reprendre ce matériau trés
abondant, en permettant de passer d’une lecture disciplinante a la perception
complexe des églises. Dans les pages qui suivent, plutét que de rechercher un
idéal-type de la perception selon Charles Borromée (1’ ceil stéréotypé et prévenu de



Lezowski: Une topographie sensible

I’enquéteur), on propose de reprendre la lecture des visites pastorales a 1’échelle
d’une expérience sensible individuelle. La perception d’un lieu par un visiteur
donné est étudiée finement et pour elle-méme. Cet arrét sur une expérience et sur
une action d’écriture qui lui est associée permet de formuler des hypothéses plus
larges sur la perception propre a une époque, 1’épiscopat de Charles Borromée a
Milan, dans un milieu de clercs. On voudrait montrer que I’impulsion donnée par
Borromée, sa haute exigence pour le recensement des édifices sacrés, aiguisent
les sens de certains de ses ministres dans leur perception des églises lombardes.
L’ approche sensorielle d’un procés-verbal de visite permet ainsi de comprendre
la superposition du raisonnement et de la priere dans 1’expérience de la visite
pastorale. Le moment rituel défini par Charles Borromée tient en effet le milieu
entre le controle administratif et la priere. D’un c6té, I’inspection d’une église met
en ceuvre un savoir-faire de ministre, une compétence pour discerner les écarts a la
norme. Elle a pour objet de donner une traduction rationnelle et impersonnelle de
I’enseignement des sens, et surtout de la vue. L’ impression générale de neutralité
que ’on tire du fonds des «Visites pastorales» dans les archives diocésaines de
Milan est d’autant plus grande que de nombreux rapports de visite sont des notes
anonymes, griffonnées a chaud et a peine rédigées. Un autre facteur de neutralité
bureaucratique des actes de visite — du moins a premi¢re vue — est leur forme
d’acte notarié. A partir de notes préparatoires prises a la volée, un notaire, témoin
de la visite, est chargé de rédiger le rapport sous une forme authentique. Le dé-
roulement de la visite acquiert ainsi une dimension incontestable pour le princi-
pal destinataire du rapport, qui est le clergé du lieu, chargé de mettre en ceuvre
les ordonnances.® Toutefois la visite d’une église n’est pas une stricte inspection a
valeur administrative. Elle est aussi une cérémonie liturgique, comme le souligne
la solennité de la premiére visite pastorale accomplie par Charles Borromée, dans
la cathédrale, le 25 juin 1566. Les visiteurs et le clergé desservant sont associés
dans des prieres communes. Une messe est célébrée au maitre-autel, qui est le
point de départ du parcours dans I’édifice. L’inspection des visiteurs appartient
a la solennité liturgique exceptionnelle du jour de leur venue.” Par conséquent,
certaines descriptions des édifices portent la trace d’un attachement, sensoriel,
spirituel et quasi affectif au lieu visité.

L’inspection d’une église, qui suppose d’ouvrir les grilles des autels, de manipuler
des serrures, des pierres et des tissus, est propice, tout particulierement, a une
interaction entre la vue et le toucher. Dans la perspective multi-sensorielle du
présent dossier, on voudrait montrer que la part importante réservée au toucher
dans les proces-verbaux de visite est révélateur d’un entre-deux dans la percep-
tion des visiteurs, entre expertise et sensibilité. Prolongement de 1’ceil rationnel
et critique, le toucher impose la marque de 1’autorité épiscopale: les visiteurs
déplacent des pierres, des tissus et des os pour écarter, reléguer, voire détruire les

77



78

Par tous les sens traverse 2015/2

objets et les parties de 1’édifice non conformes aux nouveaux réglements. Mais ce
toucher peut aussi se faire délicat et sensible, quand les visiteurs sont en présence
de matériaux sacrés, dépositaires de la tradition liturgique de 1’Eglise de Milan.
La relecture sensorielle de la visite pastorale vient ainsi affiner notre compréhen-
sion des contradictions dans les pratiques de dévotion de la Réforme catholique
moderne. L’Eglise tridentine n’apporte pas de réponse univoque sur la place a
assigner aux sens dans la vie de la foi, en théorie comme en pratique. A Milan,
comme 1’a bien montré Wietse de Boer, la pastorale de Charles Borromée tend
vers un rigoureux disciplinement des sens, contre les «occasions de pécher»,
tout en opposant une déferlante de spectacles édifiants aux tentations profanes.
L’épiscopat de Borromée est en effet scandé par de nombreuses processions,
qui doivent éblouir les sens des fideles.® La visite pastorale porte la marque de
ces contradictions. En tant qu’expérience et en tant qu’action d’écriture (deux
aspects liés dans la compréhension historienne du phénomene), elle a deux ho-
rizons d’attente et s’inscrit simultanément dans deux contextes. C’est un temps
de méditation, une priére qui s’accomplit dans le temps méme de la visite. Ce-
pendant, de ses conclusions découlent une série de directives pour la réfection
de I’édifice selon les nouvelles exigences tridentines. Cette contradiction entre
les deux visées, spirituelle et administrative, entre la suspension du temps et
I’anticipation de la réforme, apparait en particulier dans le contrdle des reliques.
La vérification des corps saints d’une église fait partie des missions d’inspection
du visiteur épiscopal: son but est un tri motivé entre les reliques authentiques et
les reliques douteuses. Mais elle porte aussi le clerc en charge de 1’inspection a
la priere. Dans les pages qui suivent, cette coexistence des contraires est lue dans
un rapport de visite du Milanais Ludovico Moneta, I’un des principaux ministres
de Charles Borromée.

Disciplinement et quéte de I'authenticité:
approches classiques du rapport de visite

Le rapport entre 1’expérience de la visite et I’écriture du compte rendu souléve
des questions complexes. Il a donné lieu a deux approches principales, qu’il faut
rappeler rapidement avant d’en venir a notre proposition de lecture.

Les rapports des visites pastorales ont souvent été employés en série par les
historiens, pour les informations qu’elles délivrent sur les églises, sur le clergé
et sur les fideles. Les registres de visites permettent notamment de dresser 1’ «état
des lieux»: c’est la premiere des sept grandes entrées de la fiche systématisée
en France par Gabriel Le Bras (1891-1970).° Grice a ce traitement en série,
une histoire routiniére des lieux met en évidence les progressives mutations



Lezowski: Une topographie sensible

des églises, mais surtout I’inertie du béti. En Italie, I’historiographie du «disci-
plinement», trés dynamique dans les années 1970-1990, a mis en évidence le
filtre du «regard de 1I’évéque», qui souhaite connaitre son diocése pour mieux
le gouverner.!® Le «regard de 1’évéque» est une facilité de plume pour analyser
un systéme bureaucratique institué aux lendemains du concile de Trente, relayé
localement par les vicaires forains et par les curés. Malgré une sensibilité accrue
aux biais de la source, I’'usage dominant des liasses des visites pastorales ita-
liennes reste instrumental et sériel. Dans les archives diocésaines, le fonds des
visites est comparable 4 une gigantesque «banque de données», a réordonner
selon un questionnaire systématique, pour la connaissance de la vie sociale et
religieuse passée.

A Milan, la régularité des rapports de visite est favorisée trés tot par 1’usage
d’un formulaire. Des instructions officielles données aux visiteurs définissent
un parcours-type de visite et leur permettent de n’oublier aucun aspect de
I’édifice dans leur description. Cette grille de lecture circule d’abord sous forme
manuscrite, parmi les ministres de Charles Borromée, au cours de la premiere
tournée de visites pastorales, de 1566 a4 1574.12 En 1577, au moment de la reprise
des visites (aprés 1’interruption forcée de la grande peste), le questionnaire est
publié par les presses de I’archevéché, sous la forme d’une affiche de synthése
et d’un livret aisément transportable, sous le titre d’ Instructions de la fabrique et
du mobilier des églises.”® A partir des indications des Instructions, les parties de
I’église sont examinées dans un ordre routinier. Aprés une description d’ensemble
de la structure de 1’édifice, les visiteurs partent ordinairement du tabernacle du
maitre-autel, inspectent les reliques et les huiles bénites, puis se portent de cha-
pelle en chapelle, en décrivant, pour chacune d’entre elles, la forme de I’autel,
les ornements peints et sculptés, les legs, les messes et les droits de patronage.
Le second livre des Instructions livre enfin une nomenclature trés détaillée de
parements liturgiques que les visiteurs doivent inventorier, dans 1’église et sa
sacristie. Toutes les composantes du mobilier liturgique sont a dénombrer et a
mesurer. Quand les rapports sont recopiés au propre, un index permet de suivre
clairement ce parcours scandé par les chapelles.'

La description doit produire un jugement de conformité de 1’édifice par rapport
a I’idéal sensoriel de propriété et de luminosité, donné dans les Instructions.
Elle se réduit parfois a une mention elliptique, frustrante pour la connaissance
historique des édifices: ad formam (satis decens, satis ornata, pulchra, etc.) ou
non (indecens, derelictum). Les écarts ou anomalies figurent dans le rapport pour
préparer la mise aux normes de I’édifice: le compte rendu de la visite est suivi
par les ordonnances du visiteur. Trés fréquemment, les sens des visiteurs sont
frappés de maniere désagréable ou malséante au cours de leur inspection. A San
Nazaro de Milan, en 1569, la lumiére manque, les murs devraient étre passés a

79



80

Par tous les sens traverse 2015/2

la chaux et la ruine menace certaines parties de 1’édifice.’> A San Vittore de Rho,
en 1568, le pavement est cassé en plusieurs endroits.'® Des odeurs nauséabondes
assaillent les visiteurs quand ils pénétrent dans certaines églises de campagne
rongées par I’humidité et occupées par toutes sortes d’animaux, bétail et nuisibles.
Par exemple, un petit oratoire de la région de Brescia est recouvert de fientes
d’oiseaux, en I’absence de cloture et de verre aux fenétres. Telle autre église rurale
décatie sert au dépdt de bois et d’outils agricoles.!” Des spectacles inconvenants
peuvent enfin frapper les regards du visiteur: a San Nazaro, Charles Borromée
découvre a la fois des symboles héraldiques et des tapisseries profanes, dont il
réclame la relégation hors de 1’église.'® Toutes ces critiques des lieux renvoient
a la vue, au toucher et a 1’odorat. Par petites touches, il est aisé d’employer des
mentions éparses pour dresser un tableau d’ensemble de la mauvaise tenue des
églises a 1’arrivée de Charles Borromée, avant que, peu a peu, sous 1’aiguillon
des exigences de 1’évéque et de ses visiteurs, les églises ne prennent la forme
requise. Sous 1’épiscopat de Gaspare Visconti, successeur de Charles Borromée,
en 1589, la visite pastorale de la basilique de San Nazaro par Giovanni Pietro
Giussani est 1’exact contraire de la visite de 1569: tous les ordres alors édictés
ont été suivis a la lettre. Restauré, passé a la chaux, débarrassé de ses ornements
et des autels superflus, 1’édifice regoit son brevet de conformité.!” Du moins cette
mise au norme gagne les €glises dont les ressources permettent les réfections
dictées par les visiteurs. Les visites des églises rurales les plus reculées, dans les
villages les plus pauvres, livrent toujours la litanie du dénuement et de I’incurie.?
Commandée par une grille de lecture pré-établie, la visite pastorale est-elle
réellement une expérience du lieu? L’attention & 1’imprévu est un biais possible
pour la lecture sensorielle des rapports des visites. C’est, appliquée au terrain
des églises post-tridentines, une analyse comparable a celle de Stephen Green-
blatt pour les récits des explorateurs du Nouveau Monde. Dans le «grand récit
de I’histoire progressive, intégrée, totalisante, une histoire qui sait ol elle va»,
il existe des pépites d’authenticité, «le choc de 1’étrange, 1’éveil d’une curiosité
intense, 1’excitation ponctuelle provoquée par des merveilles isolées».?! Les
descriptions vont en général dans un sens défini par un cadre providentiel, mais
I’'imprévu est I’indicateur que 1’historien a affaire a un véritable témoignage
des sens. Dans une perspective proche, pour le terrain milanais, Barbara Agosti
a opposé la perception strictement administrative des lieux a leur expérience
esthétique.?” Ces deux options sont incarnées par Charles Borromée et par son
cousin et successeur Frédéric, archevéque de 1595 a 1631. Charles est I’évéque
de choc qui ne voit rien, sauf ce qui sert la mise aux normes des lieux, et qui
détruit tout ce qui s’y oppose, ce que Barbara Agosti résume ainsi: «Quand saint
Charles entrait pour la premi¢re visite dans une de ces églises, I’impression qu’il
en recevait devait étre plutt désolante.»” Frédéric est 1’esthéte, sensible a la



Lezowski: Une topographie sensible

tradition architecturale médiévale, le premier 4 réévaluer les primitifs et ’art
gothique, a préserver et a restaurer des témoignages de cet art dépassé dans les
églises milanaises.

Le témoignage des sens se nicherait donc dans la description esthétique, inutile
au gouvernement des lieux. A I’instar du livre de Stephen Greenblatt, la lecture
séduisante de Barbara Agosti souléve un certain nombre de difficultés. Elle dé-
limite les bornes de I’expérience sensorielle a partir de 1a mention d’ceuvres d’art,
selon un canon qui ne prend pas en compte les parements liturgiques: pourquoi la
mention d’un objet de messe serait-elle un acte bureaucratique, tandis que celle
d’un tableau médiéval révelerait le regard d’un esthete? Elle passe sur 1’application
rigoureuse du formulaire de visite par les deux Borromée. Elle ignore, surtout,
I’hétérogénéité des écrits qui fondent sa démonstration. Le support sur lequel
I’expérience est reportée est pourtant au cceur d’une perception sensorielle des
visites pastorales, la ndtre, dans le déchiffrement des sources. Pendant I’épiscopat
de Frédéric Borromée, la transcription des rapports de visite dans des volumes
élégants, calligraphiés et clairement présentés, est beaucoup plus fréquente qu’a
I’époque de son cousin.?* Qui, de I’historien ou de 1’évéque visiteur, voit (ou ne
voit pas) les lieux?

Malgré leur divergence de méthode, la lecture sérielle des rapports de visite ou
la quéte de détails inattendus partagent une méme technique: elles collent en-
semble des fragments hétérogeénes de comptes rendus de plusieurs visites pour
restituer une hypothétique expérience sensorielle moyenne des lieux. Or il me
semble que cette technique aplanit les écarts entre les rapports, la singularité de
certaines perceptions.

Entre la vue, I'ouie, le toucher et I'odorat:
visite, liturgie et acuité des sens

Dans le fonds considérable des visites pastorales, des descriptions signées se
détachent. Elles portent la marque d’un ministre, en général un clerc important
dans I’entourage de 1’archevéque, particulierement rompu a la pratique de la
visite. Le parcours suivi par ces experts dans 1’église n’est jamais original: le
visiteur voit toujours selon les attentes des Instructions borroméennes et dans
I’ ordre requis par le formulaire. Pourtant ces rapports signés font surgir des styles
de visite singuliers, qui se distinguent par une maniere particuliére de sentir les
lieux et de les décrire. Ils révélent une extréme concentration des sens — vue,
mais aussi toucher, odorat et ouie.

Les ministres de ’archevéque visitent souvent des lieux qui leur sont déja fami-
liers. Leur attention n’est donc pas décuplée par la surprise ni par la découverte de

81



82

Par tous les sens traverse 2015/2

«merveilles», comme les colons du Nouveau Monde. Elle appartient en revanche
a un temps spécifique, propice a la concentration des sens. L’aspect rituel de la
visite est souvent laissé de cdté dans I’analyse, qui se porte avec impatience sur
son contenu — la description et les décrets. Il a pourtant une forte incidence sur
I’expérience des lieux par les visiteurs. La délimitation d’un temps liturgique
spécifique est visible et audible, par I’emploi du luminaire et par les chants de
la messe, célébrée avant I’inspection. Les visiteurs s’agenouillent devant le
maitre-autel et le saint-sacrement avant de commencer le parcours de la visite.
Ainsi, le 10 septembre 1571, des torches sont allumées, une priere est dite a
I’autel majeur de San Francesco Grande de Milan, ol se rendent en visite trois
ministres de Charles Borromée, Fabio Angera et Giovanni Andrea Rotia, deux
chanoines de la cathédrale, et surtout Ludovico Moneta.” La liturgie, qui sollicite
la vue, I’ouie et le toucher, a le pouvoir de transformer le regard porté sur des
édifices familiers. Quand la perception des églises est émoussée par 1’habitude,
le rite avive la conscience du caractere exceptionnel de 1’édifice et favorise la
concentration, exactement comme le calendrier liturgique scande la vie ordinaire
d’occasions particulieres et d’urgences a prier et & célébrer Dieu et ses saints.
Grice a ce rite, les visiteurs sont ainsi mieux disposés a accomplir 1’inspection
de I’édifice avec diligence. Mais pas uniquement. Ce temps de recueillement
les porte & percevoir, dans toute sa richesse, 1’héritage matériel de la tradition
ambrosienne. Dans le temps de la visite et la rédaction du rapport, les visiteurs
prennent pleinement conscience de ce que des siecles de dévotion ont contribué
a 1’édification de 1’église et a son ornement. Par sa minutie et son caractere
narratif, I’acte notarié est la forme la plus adéquate pour transcrire la tentative
d’épuisement d’un lieu qu’est la visite.

La place centrale dévolue aux sens dans la visite pastorale ressort le plus nette-
ment dans la vérification des reliques. Comme 1’a souligné Pierre Antoine Fabre,
le canon du concile de Trente sur les images et les reliques est tres elliptique. 11
laisse aux évéques le soin de définir en pratique, sous la conduite de Rome, une
maniére de discerner entre bonnes et mauvaises images ainsi qu’entre vraies et
fausses reliques.?® La méthode pragmatique suivie par Charles Borromée a Milan
pour I’authentification des reliques s’avere donc cruciale pour la détermination
d’un protocole catholique de critique modérée des reliques.?” Dans chaque diocese
de la province lombarde, des proceés d’identification des reliques doivent €tre
instruits par des clercs pieux et experts («a religiosis peritisque Sacerdotibus»),
délégués par 1’évéque. Les criteres d’authentification définis par la 1égislation
provinciale de Charles Borromée accordent la premiére place a la tradition,
liturgique et écrite. Les visiteurs doivent d’abord examiner une documentation
locale: les livres liturgiques, les livrets d’indulgence, ainsi que les chroniques
de la ville et les inscriptions apposées dans 1’église. Ils doivent ensuite entendre



Lezowski: Une topographie sensible

des témoins, «pour qu’ils rendent témoignage d’une antique et constante traditi-
on» du culte attaché aux reliques. Dominique Julia a ainsi résumé la législation
borroméenne par un effort d’ «historicisation» des corps saints, fondé sur la plus
large documentation écrite possible.?® Le troisi¢me volet de ’enquéte est plus
original. L’autorité de la tradition est en effet croisée a une expérience du terrain.
Avec 1’autorisation de 1’évéque et dans les cas ol les corps saints sont d’ordinaire
invisibles, les visiteurs doivent voir les reliques «par la chose méme», c’est-a-
dire soulever les tabliers d’autel et ouvrir les reliquaires.” Il faut insister ici sur
la concision extréme de cette recommandation, qui se résume a une injonction a
voir le contenu des reliquaires, désigné de la maniere la plus imprécise qui soit:
«Qu’elles soient vues par la chose méme» (cernantur re ipsa). La 1égislation
borroméenne ne livre aucun conseil aux visiteurs pour qu’ils jugent de la valeur
probante de la «chose» vue dans le reliquaire. Cette concision suggere que les
autorités, orales ou écrites, comptent bien plus que 1’examen direct du contenu
des reliquaires. La hiérarchie claire entre tradition liturgique et examen empirique
ne détonne pas dans les pratiques savantes du temps, qui définissent la vérité a
partir de I’'usage (immémorial, attesté par des témoins et par I’écrit), avant de la
vérifier par I’expérience concrete. De fait, les proces de reliques borroméens ne
bouleversent jamais les enseignements de la tradition liturgique. IIs les renforcent
par une connaissance intime des lieux.

Venons-en a présent a 1’application de cette méthode générale, a San Francesco
Grande de Milan, le 10 septembre 1571. Le rapport qui découle de cette visite
révele une trés vive sensibilité a I’architecture intérieure de la basilique. Les
exigences de Charles Borromée servent d’aiguillon pour une perception hyper-
bolique de tous les détails de 1’édifice qui entourent les os reconnus. En outre,
quand le protocole défini par 1’archevéque définit un examen des reliques par la
seule vue, la mise en ceuvre de ces recommandations mobilise aussi le toucher,
I’ouie et ’odorat. Aprés avoir allumé des torches et pri€ avec les péres de San
Francesco, les visiteurs chargés d’inspecter les reliques font I’expérience émou-
vante d’un contact direct avec les restes sacrés de saints, mais surtout avec la
dévotion passée des Milanais.

Dans son rapport sur la visite de San Francesco Grande de Milan, en 1571, Ludo-
vico Moneta rend un verdict favorable sur 1’authenticité des reliques confiées a
son examen. Il restitue aussi un moment de recueillement, qui a réuni tous les
individus présents dans 1’église le 10 septembre 1571: les trois visiteurs envoyés
par Charles Borromée, le clergé de San Francesco (le pere gardien et d’autres
moines), et, probablement, les ouvriers, témoins muets de la scéne. La sensibilité
du rapport de Ludovico Moneta porte la marque d’une expérience fervente. Les
trois ministres de 1’archevéque se rendent dans une trés ancienne basilique de
Milan, dont la premiére fondation remonte a I’époque de saint Ambroise. Le trésor

83



84

Par tous les sens traverse 2015/2

des reliques de San Francesco renvoie aux premiers temps de 1I’Eglise de Milan:
ce sont notamment les corps saints de Barnabé, présumé fondateur de 1’Eglise
de Milan au ler siecle, des martyrs Nabor et Félix (morts vers 303), de Savina,
martyre en 311, et de Caius et de Maternus, évéques de Milan aux 3e et 4e si¢cles.
Par certains aspects pratiques, la reconnaissance des reliques évoque une pros-
pection archéologique, et le procés-verbal qui en découle un rapport de fouille.
Les trois clercs délégués par Borromée, sous la conduite de Ludovico Moneta,
sont aidés de sculpteurs. Le sarcophage du maitre-autel, couvert de lamelles de
plomb, donne du fil a retordre aux ouvriers.* Et pourtant la reconnaissance des
reliques repose autant (sinon plus) sur I’enseignement de 1’ouie que sur celle de
la vue. Les franciscains ne se tiennent pas muets pendant le cheminement des
visiteurs. Au fur et a mesure du parcours dans la basilique et de I’ouverture des
reliquaires, le frére gardien et d’autres freres «assez agés» (seniores) attestent
I’identification des os a tel ou tel saint par une tradition constante et immémo-
rielle. Accordant une place prépondérante dans leur inspection a la tradition, les
visiteurs envoyés par Borromée écoutent avec attention ce que ces clercs ont a
dire (a priori) sur les corps saints de San Francesco. Le rapport de visite reporte
leurs paroles. Pour 1’identification du chef de saint Barnabé et du corps de sainte
Savina, les franciscains se réclament de ce qu’ils ont «entendu dire par le témoi-
gnage des écrits et des anciens et par la rumeur de tout le clergé et du peuple».’!
La parole d’autorité des gardiens du lieu, indépendante de la fouille, anticipe
largement sur le verdict favorable des visiteurs. L’ ouverture des reliquaires aboutit
a des résultats bien moins nets que la tradition. Elle livre peu d’éléments probants
pour I’identification des corps saints. Avec une grande rigueur, le rapport de la
visite releve ce qui s’oppose a la perception des visiteurs (le manque de lumiére,
la poussiere) et a ’interprétation des résultats de la fouille (la décomposition
des matieres). Par exemple, I’écrit trouvé dans le reliquaire de sainte Savina,
probablement le procés-verbal d’une précédente visite ou une authentique, est
«putréfié a cause de son ancienneté, de sorte que, lorsque ledit trés Révérend
Moneta voulut le déplier pour pouvoir le lire, il ne le put pas parce qu’il était
assez consumé, de sorte qu’il fut enveloppé dans un autre papier blanc et reposé
en son lieu».’> La documentation écrite demandée par 1’archevéché s’avere en
fait plut6t maigre. Le rapport reléve surtout le contenu d’une inscription placée
dans ’église de San Francesco, qui donne la liste des corps saints et confirme
les noms donnés par les franciscains. '

D’ autre part, la description des ossements n’a rien d’une autopsie. Elle n’a aucune
prétention a I’exactitude anatomique. Juristes de formation, les visiteurs sont
embarrassés en découvrant des ossements qu’ils peinent & reconnaitre et méme
a dénombrer. A la découverte des os présumés des martyrs Nabor et Felix, les
visiteurs sont réduits & décrire un tas indistinct, qu’ils évaluent a deux corps.



Lezowski: Une topographie sensible

Leur regard dérouté se reporte alors sur ce qui leur est familier, c’est-a-dire les
parements qui accompagnent les os, un suaire et les palmes du martyre: «On
trouva de nombreux os, de la quantité seulement de deux corps; et, parmi ces
nombreux 0s, on en vit beaucoup appartenant a une téte; tous lesdits os étaient
enveloppés dans un voile de lin, 2 moitié corrompu par I’ancienneté; et, sur ces
os, de chaque c6té, un baton gros comme un pouce et long de deux coudes a peu
pres et, pres de ces deux [batons], deux branches de palmes de papier vert, un
peu plus long que le coude.»*

La méme concision vaut pour la description du corps de Savina. Dans ce cas,
I’odeur de sainteté, rapportée et définie par le rapport, vient donner une dimension
probante a 1’examen in situ. Une exhalaison surnaturelle émane du reliquaire, a
I’ouverture de I’autel. Le rapport de visite compare cet effluve parfumé a celui
des roses, sans théoriser davantage cette odeur de sainteté: «Se répandit 1’odeur
incroyable des roses [...]; on trouva les os d’un corps prostré, la téte tournée
vers la porte principale, enroulés dans un drap de lin clair qu’on a 1’habitude de
mettre sur les autels pendant la célébration.»*

La maladresse anatomique de la description est le signe évident d’une incom-
pétence des visiteurs, dont aucun n’est médecin. L’absence d’un médecin parmi
les visiteurs n’est pas fortuite: la restitution anatomique des corps saints n’est pas
le propos de leur inspection. La reconnaissance doit démontrer la continuité de
la tradition cultuelle. De 1a la place prépondérante des matériaux qui entourent
les ossements dans la description: inspecter les reliques «par la chose méme»
implique surtout de voir et de toucher les enveloppes de tissu, de papier et de
pierre qui entourent les os. Cet écrin formé au cours du temps définit la relique
authentique: en soi, il atteste la vénération pluriséculaire de ces ossements.

S’il s’agit d’éprouver la continuité d’une tradition, plus que de raisonner sur
I’histoire des corps saints au sein strict, 1’expérience de la reconnaissance de
San Francesco Grande est une réussite: les os doivent étre déballés de tous les
matériaux accumulés autour d’eux par des siécles de ferveur pour étre vus en eux-
mémes, comme le prescrit la 1égislation borroméenne. La réunion de matieres et de
couleurs autour des ossements arréte le regard et le toucher du visiteur pour cette
raison spirituelle précise. Par exemple, I’autel de San Barnaba, censé contenir le
chef du premier évéque de Milan, est décrit de la fagon suivante dans le rapport
de la visite: «Lautel] susdit se trouve vers le mur tourné vers le monastere, et sa
partie supérieure est un seul bloc de marbre blanc, marqué de quelques veines de
couleur noire ou cendre, d’une longueur de trois coudes et quatre onces et demi,
d’une largeur d’un coude et huit onces. Le devant d’autel et une autre extrémité
(?) dudit autel sont du méme marbre uni et marqué de la méme veine. Un autre,
qui est a gauche en entrant, est aussi de marbre, et blanc également, mais pas
du méme marbre ni marqué de la méme veine; et en son milieu, une croix a été

85



86

Par tous les sens traverse 2015/2

gravée, avec des chiens, figurés des deux c6tés de ladite croix. Une fois ce bloc
de marbre soulevé, un autel creux a été mis a jour, et, a I’intérieur, il y a une boite
en bois en forme de sarcophage, d’une longueur de deux coudes et douze onces,
d’une largeur d’un coude. Ayant vu cela, ledit trés Réverend Dominus Moneta,
entré dans ledit autel, ouvrit ladite boite en bois avec un maillet en fer qui lui
avait été remis par lesdits Révérends péres [franciscains]. Une autre des plaques
du dessus ayant été Otée, dans une autre petite boite en plomb sans couvercle
qui se trouvait dans ladite boite en bois, on trouva un petit paquet rond, de la
taille d’une té€te humaine, enroulé dans un drap de soie, d’une couleur d’un rouge
éclatant — il est vrai que, & cause de la poussiére et de I’ancienneté du drap, on
pouvait le voir avec difficulté, surtout a la lumiere des petites torches. Ledit drap
ayant été dénoué, et ledit petit paquet de drap ouvert, au-dessus furent trouvés et
vus par tous les présents susdits, des cendres et quelques 0s.»*

Dans chacune des chapelles visitées, le compte rendu décrit 1a technique employée
pour ouvrir les reliquaires, les matériaux de construction des autels et des urnes,
le type de parements sacrés déposés dans les reliquaires. Il donne la couleur des
matériaux, la nature du tissu dans lequel les reliques sont enveloppées, méme
quand le manque de lumiere, la corruption des matériaux et la poussiére rendent
la tiche difficile. L’attention trés poussée portée aux veinures des plaques de
marbre est remarquable. Dans le passage cité, les deux autels de la chapelle
de San Barnaba sont formés de deux blocs de provenance différente, ce que le
visiteur déduit des bigarrures de coloration de la pierre. L’autel voisin de Santa
Savina est construit dans un marbre «entre le blanc et 1’ocre» («inter album et
zanetum»):¢ I’ceil expert du visiteur reconnait alors la pierre extraite 2 Angera.
L’infinie précision de la description se concentre sur les blocs de pierre, les boites
et les tissus qu’il faut soulever, ouvrir et déplier pour parvenir aux corps saints.
Apres tant de détails sur les emballages des corps saints, la description de la téte
présumée de Barnabé est trés succincte: «cineres et quaedam ossax».

La description précise de 1’état de conservation des matériaux, apprécié du
bout des doigts (tissu consumé, papier putréfié), de la profusion des parements
liturgiques et des odeurs n’est pas un vagabondage curieux des sens du visiteur
hors du but premier de la visite. Elle tend vers la démonstration de I’ancienneté
d’un culte structuré rendu & Barnabé, Savina, Nabor et Félix dans 1’église de San
Francesco: telle est la conclusion attendue de I’enquéte. Pourtant, 1’ attention trés
fine au contexte de conservation des reliques dépasse les attentes du protocole
de visite: sa concision («cernantur re ipsa») suggere que le role du visiteur est
avant tout de s’assurer de la présence d’un corps saint dans le reliquaire. Si on
compare le style de description de San Francesco (1571) a d’autres reconnais-
sances de reliques dans des églises de Milan, telles que Sant’ Ambrogio (1578),
Santo Stefano (1581), San Celso (1581) et San Simpliciano (1582),% il se dis-



Lezowski: Une topographie sensible

tingue par son exactitude et sa sensibilité a restituer le contexte architectural de
conservation des corps saints.

Cette attention remarquable est celle d’un homme, Ludovico Moneta (1521-1598),
rédacteur principal du compte rendu, pass€ maitre dans I’art de la description
de visite.® Ce dernier est déja présent aux cotés de Charles Borromée pour la
premiére visite de son épiscopat, dans la cathédrale, en juin 1566. A la suite de
I’archevéque, il fait le tour de nombreuses églises lombardes. Une de ses plus
importantes contributions au service de I’archevéque est la rédaction des Inst-
ructions de la fabrique, ce guide de la parfaite église borroméenne, a 1’usage des
visiteurs. Une biographie posthume de Moneta le dit lecteur de Vitruve et de traités
de mathématiques, mais sa connaissance de 1’architecture n’est pas uniquement
livresque: on le sent 2 lire une description comme celle des autels de San Francesco
Grande. Moneta sait distinguer a 1’ceil un marbre local d’un autre, il voit qu’un
autel n’est pas d’un seul tenant, mais formé de blocs différents. Il a la sensibilité
de celui qui a vu et touché les pierres de nombreuses églises. Il connait aussi les
limites de ’exercice, a la fois pour les conclusions de son enquéte et pour les
matieres de son examen. L’ouverture des reliquaires n’apprend pas grand-chose
aux visiteurs sur I’identité des corps saints examinés. Comme le souligne le
rapport, les matiéres friables manipulées, tissus et papiers, s’effritent sous ses
doigts. Reste le plaisir palpable du visiteur a décrire et & détailler la richesse des
matériaux réunis sous les autels au cours des siecles.

Apres ce moment de méditation, le 10 septembre 1571, quelle est la portée d’une
telle description? On a déja dit que le seul destinataire des actes de visite est le
clergé desservant I’église visitée. Le rapport de visite n’a pas d’autre postérité
prévue par 1’archevéché que son dép6t dans les archives, pour la mémoire admi-
nistrative de I’Eglise de Milan. Il n’a pas vocation a €tre diffusé par I’'imprimé,
comme le sont d’autres écrits de 1’archevéché. En revanche, 1’attention minutieuse
au détail de Ludovico Moneta met en ceuvre une conception de la visite pastorale
comme un outil de conservation, plus que de destruction et de transformation des
lieux. La portée implicite d’un procés-verbal de visite est en effet la définition
de I’office du visiteur, qui s’ajuste dans la pratique et qui n’est certainement pas
entendu de maniere univoque dans I’entourage de Charles Borromée. Le méme
Ludovico Moneta se fait 1’écho d’une méthode de la visite respectueuse des
lieux visités, dans un texte cette fois-ci publié: la préface des Instructions de la
fabrique et du mobilier des églises (1577). L’adresse au clergé et au «peuple»
de Milan, signée par Charles Borromée, mais rédigée par Moneta, insiste sur
la nécessité, pour les évéques et ses visiteurs, de lire les traités des architectes.
Il est insuffisant de s’en tenir aux recommandations pratiques de I’archevéché,
guidées par la commodité et par les exigences du culte, au risque d’oublier le
prix de ’ornement et des héritages de 1’Eglise ambrosienne, architectural et

87



88

Par tous les sens traverse 2015/2

liturgique.*® Moneta reste un homme d’action, qui se rend dans les églises pour
les transformer résolument. En septembre 1571, les trois prétres sont envoyés
a San Francesco Grande a 1’occasion de la destruction d’un ancien cheeur en
bois et du maitre-autel, reporté du centre de 1’église vers le fond de la nef, a
I’emplacement requis par les Instructions.*® Pour autant, Moneta sait la valeur des
ornements accumulés par les fideles au cours des siécles. Son souci du détail dans
la perception et la description des églises s’oppose implicitement 4 une mise en
ceuvre hative de 1’idéal de réforme. Je formule cette lecture a titre d”hypothése.
Entierement narratif et descriptif, le rapport de visite n’a nullement vocation a
théoriser la portée de I’action du visiteur. Il me semble toutefois que le style de
description de Moneta a San Francesco Grande va dans le méme sens que son
plaidoyer pour la contemplation fervente du patrimoine sacré milanais, au début
des Instructions.

Conclusion

Une description rédigée au cours d’une visite pastorale milanaise permet donc
de réfléchir plus largement a la spécificité d’'un moment important de I’histoire
italienne pour I’évolution de la sensibilité. Elle nuance le «logocentrisme», cette
incapacité a voir le monde hors de 1’écrit, dont Peter Burke a fait une caractéristique
moderne.*! Les Instructions de Charles Borromée prescrivent en effet ce qu’il y
a a voir dans la visite pastorale, c’est-a-dire ce qui doit étre mis aux normes ou
vénéré. Mais la pratique de la visite est plus complexe que la mise en ceuvre de
ce formulaire. La vue y est associée étroitement au toucher. Ce dernier sens sert
directement la transformation des lieux (les éléments de 1’édifice touchés par le
visiteur sont parfois relégués et détruits), mais c’est aussi celui du recueillement.
Dans le temps liturgique spécifique de la visite, la description de I’édifice est une
méditation in situ. La sensibilité tactile des visiteurs, rendue finement par 1’acte
notarié, est une forme de priere, un exercice spirituel de perception, qui trouve
un accomplissement dans la forme de la description et de I’inventaire. C’est ainsi
qu’un ministre affairé comme Ludovico Moneta prend le temps de s’arréter sur
des couleurs et sur des matiéres, rendus avec sensibilité dans 1’écriture. Tout en
statuant sur 1’authenticité des reliques, il approfondit sa connaissance intime
d’une église milanaise et son expérience de la description architecturale. Cette
contemplation attentive au détail va discrétement dans le sens de I’inertie du bati,
au nom de la continuité de la tradition liturgique (plus que du critere esthétique).
Elle plaide pour le respect des vestiges de la ferveur passée. L'ceil de I’Evéque
est un raccourci trompeur, quand la visite engage une grande variété dans la
perception des lieux, hative, minutieuse, et, méme, sensible.



Lezowski: Une topographie sensible

Notes

11

12

13

14

15
16
17

Cet article a bénéficié des suggestions stimulantes d’Ulrike Krampl et de Jan-Friedrich
Missfelder, que je souhaite remercier ici personnellement. Ma gratitude va aussi a Fabrizio
Pagani, pour son aide amicale dans les archives diocésaines de Milan.

Concile de Trente, sess. 24 de ref. c. 3, in Giuseppe Alberigo (éd.), Les Conciles (Ecumé-
niques. Les Décrets. De Trente a Vatican 11, vol. II-2, Paris 1994, 761-763.

Voir un état des travaux sur la question dans la revue Studia Borromaica 10 (1996), numéro
spécial Le visite pastorali al tempo di san Carlo Borromeo.

Pour une mise en perspective historiographique de I’histoire sérielle des visites pastorales,
voir Dominique Julia, Réforme catholique, religion des prétres et «foi des simples». Etudes
d’anthropologie religieuse (XVIe-XVIlle siécles), Geneve 2014, chapitre ITI.

Roger Mols, «Saint Charles Borromée pionnier de la pastorale moderne», Nouvelle Revue
théologique 79 (1957), 738.

Dans les archives diocésaines de Milan, de nombreuses notes du fonds des Visite pastorali
représentent un état préparatoire pour la rédaction des actes de la visite, avant leur mise

au net. Dans 1’idéal, tout compte rendu doit prendre la forme d’un acte notarié, afin d’avoir
la valeur d’un acte de juridiction, contre toute contestation possible des clercs et des autres
individus concernés par les ordonnances.

Ambrogio Palestra, «Le visite pastorali del card. Carlo Borromeo al Duomo e alla veneranda
fabbrica del Duomo di Milano», in Il Duomo. Cuore e simbolo di Milano, Milan 1977, 160 s.
Deux excellents points d’entrée dans la bibliographie: Wietse De Boer, Christine Géttler (dir.),
Religion and the Senses in Early Modern Europe, Leyde 2013; Wietse De Boer, «The Counter-
Reformation of the Senses», in Mary Laven, Alexandra Bamyji, Geert Janssen (éd.), Ashgate
Research Companion to the Counter-Reformation, Farnham 2013, 243-260.

Gabriel Le Bras, Etudes de sociologie religieuse, Paris 1956, 1, 101 s.

Depuis I’article pionnier de Peter Burke, «Le domande del vescovo e la religione del popolo»,
Quaderni storici 41 (1979), 540-554; Cecilia Nubola, Conoscere per governare. La diocesi
di Trento nella visita pastorale di Lodovico Madruzzo (1579-1581), Bologne 1993.

Cecilia Nubola, Per una banca dati delle visite pastorali italiane. Le visite della diocesi

di Trento (1547-1940), Bologne 1998. Voir aussi Umberto Mazzone, Angelo Turchini,

Le visite pastorali. Analisi di una fonte, Bologne 1985.

Ambrogio Palestra, «Le visite pastorali di S. Carlo», Quaderni di Ambrosius 3 (1966), 43-91,
chronologie 77-87.

Respectivement Archives diocésaines de Milan (désormais ASDMi), X, Varie cose, vol. 23,
Regulee servandee in unuscuiusque Ecclesiee descriptione, ad Reverendiss. Archiepis. quam-
primum transmittenda, Milan 1577 [«Regles a suivre pour la description de n’importe quelle
église, A transmettre dés que possible a I’archevéque révérendissime»] et Instructionum fa-
bricee et suppellectilis ecclesiasticee libri II..., Milan 1577. Voir I’édition bilingue des Instruc-
tions: Charles Borromée, Massimo Marinelli, Francesco Adorni (éd.), Instructionum fabricce
et suppellectilis ecclesiasticee libri 2, Cité du Vatican 2000. Les Instructions se présentent en
fait comme un vade-mecum pour la construction d’une nouvelle église, mais de nombreuses
considérations concernent la mise aux normes d’un édifice existant, a I’'usage des visiteurs.
Aurora Scotti, «Architettura e riforma cattolica nella Milano di Carlo Borromeo», L’Arte
18-19/20 (1972), 55-90; Angelo Turchini, «I ’questionari’ di visita pastorale di Carlo Borro-
meo per il governo della diocesi milanese», Studia Borromaica 10 (1996), 71-120.

ASDMi, X, San Nazaro, vol. 10, fasc. 6, 19 juillet 1569.

ASDMi, X, Rho, vol. 2, 7 avril 1568, visite de Leonetto Chiavone.

Ces exemples sont empruntés a la visite apostolique de Charles Borromée 2 Brescia, récem-
ment éditée. Cf. Angelo Turchini, Gabriele Archetti (éd.), Visita Apostolica e decreti di Carlo
Borromeo alla diocesi di Brescia, V. Valle Trompia, Pedemonte e Territorio (Brixia sacra.
Memorie storiche della diocesi 3, X), Brescia 2005, LXVIIIL.

89



90

Par tous les sens traverse 2015/2

18

19
20

21

22

23

24

25

26
27

28

29

30
31

32

33

34

35

ASDMi, X, San Nazaro, vol. 10, fasc. 6, 19 juillet 1569, ordre n° 56: «Se bendino le tapezarie
profane, et si remettino altre honeste convenienti a chiesa.» Sur les étendards et autres orne-
ments héraldiques, cf. Costantino Baroni, «Un episodio poco noto della vita di San Carlo.
La rimozione delle tombe dei Trivulzio nell’edicola nazariana», Aevum 9 (1935), 430-440.
ASDM,i, X, San Nazaro, vol. 10, fasc. 11, 13 mars 1589, visite de Giovanni Pietro Giussani.
Un exemple entre tant d’autres dans la piéve de Rho, paroisse de Passarana, ol I’église est
en ruine et dépourvue de tout le nécessaire. Cf. ASDMi, X, Rho, vol. 4, fasc. 1-5, rapports
de Francesco Maria Visconti, vicaire forain de Rho, 1634-1636.

Stephen Greenblatt, Ces merveilleuses possessions. Découverte et appropriation du Nouveau
Monde au XVie siécle, Paris 1996 [Oxford 1991], 17.

Barbara Agosti, Collezionismo e archeologia christiana nel Seicento: Federico Borromeo

e il Medioevo artistico tra Roma e Milano, Milan 1996, 119-136.

Ibid., 126.

Ce sont notamment les pi¢ves d’Incino, d’Oggiono, de Missaglia et de Lecco. Cf. Ambrogio
Palestra, «Le visite pastorali del cardinal Federico Borromeo», Atti dell’Accademia di San
Carlo 8 (1985), 71.

Archivio di Stato di Milano, Notai, 17835, acte notarié dressé par Girolamo Castiglioni,
maitre des cérémonies de la cathédrale, par Bernardino Cattaneo, secrétaire de 1’archevéque,
et par Gio. Giacomo Regretti de Céme, 14 septembre 1571, édité par Enrico Cattaneo,

«Il culto dei santi Nabore e Felice e le vicende delle loro reliquie», Quaderni di Ambrosius 3
(1966), 115-134, ici 120.

Pierre Antoine Fabre, Décréter I’image? La XXVe Session du Concile de Trente, Paris 2013.
Acta Ecclesiee Mediolanensis [...], Milan 1582, IVe concile provincial (1576), fol. 49 v—51r,
«Quz ad sanctorum cultum, sacrorumque temporum celebritatem pertinent», § De sacris
reliquijs, miraculis, & imaginibus (fol. 50 r pour I’aspect rituel). Ces régles systématisent

un usage observé dans ’entourage de Charles Borromée.

Dominique Julia, «<L’Eglise post-tridentine et les reliques. Tradition, controverse et critique
(XVIe-XVlIIle siécle)», in Philippe Boutry, Pierre Antoine Fabre, Dominique Julia (éd.),
Reliques modernes. Cultes et usages chrétiens des corps saints des Réformes aux révolutions,
vol. 1, Paris 2009, 70 s. :

Acta (voir note 27), fol. 49 v: «Deinde ut singul® ipse sacrz reliqui®, quas extare compertum
est, re ipsa cernantur.»

Cattaneo (voir note 25), 120.

Ibid., 119: «Refferunt suprascripti patres ex scriptis et antiquorum rellatione ac totius cleri

et populi fama audivisse ossa suprascripta esse cadaveris S. Savina matron®.»

Ibid., 119: «prope caput dicti cadaveris comperta fuit quadam scriptura plicata et fere con-
sumpta et putrefacta propter vetustatem, ita ut cum explicare eam vellet prefatus multum

R. D. Moneta ut legi posset non potuit quia potius frangebatur unde involuta fuit in alia carta
alba et ad locum suum reposita.»

Ibid., 120: «comperta fuere multa ossa quantitatis saltem duorum cadaverum, et in eis multa
ossa capitis visa fuere; omnia dicta ossa erant linteo ob vetustatem semicorupto obvoluta, et
super eis ab utraque parte baculus magnitudinis unius digiti policis et longitudinis cubitorum
duorum vel circa et juxta eos duo rami palmarum cartz viridis, paulo longiores cubito.»
Ibid., 119: «emanavit odor rosarum mirabilis [...] comperta fuere ossa unius cadaveris pro-
strati, caput habens versus portam maiorem in quodam panno lineo albo quo altaria operiri
solent cum celebratua obvoluta.»

Ibid., 117 s.: «Altare pradictum extat prope parietem versus monasterium et eius suprema
pars est unica tabula marmorea candida quibusdam venis nigri seu cinericei coloris signata,
longitudinis cubitorum trium et onciarum quatuor cum dimidia, latitudinis vero cubiti unius
et onciarum octo. Frontispitium et alter capitum [?] dicti altaris sunt eiusdenmet marmoris
levis et huiusmodi venis signata, altera vero quod est a leva ingredientium dictam capellam,
marmoreum quidem est et album sed non eiusdem nec venis signatum, et in eius medio incisa



Lezowski: Une topographie sensible

est crux, cum canis effigie ab utraque parte dictz crucis. Elevata dicta marmorea tabula altare
concavum compertum fuit et intus est lignz capsa sub sarcophagi forma, longitudinis cubi-
torum duorum et onciarum duarum, latitudinis vero cubiti unius; quo viso prefatus multum

R. D. Moneta ingressus dictum altare dictam capsam ligneam malleo quodam ferreo eidem

a prefatis R. patribus tradito aperuit, remota altera ex tabulis superioribus, et in alia capsa
plumbea sine operculo in dicta capsa lignea existente compertus fuit fasciculus rotundz
formz, magnitudinis humani capitis panno sericeo obvolutus coloris ad viridem accedens
verum propter pulverem et vetustatem difficile perspici posset, ad facularum lumen prasertim;
soluto dicto panno et aperto dicto fasciculo panni, in superiori parte compertz et vis® fuere
per omnes astantes supradictos, cineres et quadam ossa.»

36 Ibid., 119.

37 Ces exemples sont examinés dans ma thése de doctorat: Marie Lezowski, L’Atelier Borromée.
L’archevégue de Milan et le gouvernement de I’écrit (1564—1631), Rome (& paraitre).

38 Sur les différentes fonctions de Moneta au service de Borromée, cf. Marzia Giuliani,
«Moneta, Ludovico», Dizionario biografico degli Italiani, vol. 75, Rome 2011, http://www.
treccani.it/enciclopedia/ludovico-moneta_%?28Dizionario-Biografico%29/.

39 Borromée/Marinelli/Adorni (voir note 13), 4-9: «Carolus [...] clero populoque provincize
nostrz salutem in Domino.»

40 Cattaneo (voir note 25), 115 s.

41 Peter Burke, «<Images as Evidence in Seventeenth-Century Europe», Journal of the History
of Ideas 64 (2003), 279.

Zusammenfassung |

Eine sinnliche Topografie. Kirchenvisitationen
im Mailander Erzbistum (16. und 17. Jahrhundert)

Die Geschichte der Kirchenvisitationen war lange Zeit eher seriell und scha-
blonenhaft. Die Wahrnehmung der Kirchen durch die Visitatoren wurde als streng
reglementiert vorgestellt: das «Auge des Bischofs» be- und verurteilt. Der Artikel
wertet nun die Bedeutung der Beriihrung fiir die tridentinische Visitation auf,
die zwischen Expertise und religioser Empfindsamkeit oszilliert. Die Inspektion
(durch Beriihrung) ist freilich der Auftakt zu einer Normierung der Gebéude,
zugleich aber auch ein Moment der Andacht, der die dusserste Schérfung der
Sinne — zum Beispiel wéhrend einer Reliquienpriifung — begiinstigt. Im Artikel
wird dies an einem Fallbeispiel einer Visitation aus Mailand unter dem Episkopat
des Carlo Borromeo gezeigt.

(Ubersetzung: Anja Rathmann-Lutz)

91



	Une topographie sensible : la visite pastorale (Milan, 16e-17e siècle)

