Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]

Band: 22 (2015)

Heft: 2: Par tous les sens = Mit allen Sinnen

Artikel: Sehen, Riechen, Tasten, Schmecken : eine Archéologie des
Geschmacks im Mittelalter

Autor: Rippmann, Dorothee

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-650784

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-650784
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sehen, Riechen, Tasten, Schmecken

Eine Archdologie des Geschmacks im Mittelalter

Dorothee Rippmann

Festbankette zu veranstalten, hiess fiir den Gastgeber im Mittelalter, seine
Freigiebigkeit im dekorierten Saal zur Schau zu stellen und erst einmal auf op-
tische Effekte zu setzen, wihrend die Gerichte und die begleitenden Entremets
insgesamt alle (dusseren) Sinne der Conviven beeindrucken sollten. Dies mag
als Binsenwahrheit erscheinen, wohingegen es iiberraschen diirfte, in einstiger
Fachliteratur hochgradig ausgefeilte Denkmodelle iiber die sinnlichen Aspekte der
Kulinarik zu finden, wenn man die Geschmicke und Geschmacksempfindungen
selbst historisiert. Wihrend wir heute die langst verfliichtigten Geschmécke und
Aromen mittelalterlicher Gerichte durch Nachkochen nach Angaben in alten
Rezepten nicht mehr adiquat «rekonstruieren» konnen, so erlaubt indes die
Uberlieferung unterschiedlicher Texte zur Kochkunst und Diitetik, in groben
Ziigen nachzuvollziehen, wie Erfahrungen von Nahrungskonsumenten und medi-
zinisch-wissenschaftliche Erkenntnisse zum Essen im Sinn eines synisthetischen
Ereignisses in Sprache (und Bilder) umgesetzt wurden und welche Kriterien zur
Beurteilung von Qualitdten, Wirkungen und Wahrnehmungen dienten.

Dazu spiter mehr. Geht man von Braudels Aussage aus, wonach im Mittelalter
die Quantitit mehr zihlte als die Qualitiit, so wird man die aufgeworfene Pro-
blemstellung kaum als wirklich relevant einstufen und sich fragen, was bei der
an sich iibersichtlichen Zahl von Grundnahrungsmitteln und einer im Ganzen
gesehen wenig abwechslungsreichen Nahrung {iberhaupt Anlass gewesen sein
konnte, ein Vokabular iiber Geschmécke und Qualitdten von Essen zu entwickeln.
Inzwischen hat die Erndhrungsgeschichte — hier sei nur der Grossmeister der
Disziplin, Jean-Louis Flandrin, genannt — jedoch das von Braudel gezeichnete
Bild griindlich relativiert, denn nach der Analyse der zu Tausenden iiberlieferten
Rezepte ist erkennbar, dass die seit dem spiten 13. Jahrhundert schriftlich fassbare
mittelalterliche Hochkiiche anders einzustufen ist. Braudel kommt das Verdienst
zu, das Thema friihzeitig als Gegenstand der Geschichte lanciert zu haben.!

Ich beginne mit einem gerafften Uberblick iiber die Quellen, um dann allgemeine
Prinzipien der hoch- und spatmittelalterlichen Hochkiiche zu erldutern. Es folgen
Abschnitte zu den sinnesphysiologischen, theoretischen Aspekten mittelalterlicher

57



58

Mit allen Sinnen traverse 2015/2

Erndhrungslehre beziehungsweise zur Philosophie der Sauce. Zu reden ist von
den Eigenschaften und Wirkungen der Geschmicke, erldutert am Beispiel der
Schriften zweier Arzte-Philosophen, der eine jiidischen, der andere christlichen
Glaubens, beide als Hoférzte arabischer Machthaber tétig. Deren Konzept gus-
tatorischer Empfindungen und physiologischer Wirkungen regte nachfolgende
Generationen dazu an, die alten diétetischen Denkschemata anhand der Metapher
des Schachbretts leicht fasslich zu visualisieren. Auf diesen Aspekt wird am
Schluss hingewiesen werden.

Kochbiicher und didtetische Traktate

Die éltesten lateinischen und volkssprachlichen Rezeptsammlungen stammen
aus der Zeit um die Wende vom 13. zum 14. Jahrhundert: Aus Katalonien der
Liber de Sent Sovi, aus Italien der Liber de Coquina, aus Dinemark die dem
Arzt Harpestraeng zugeschriebene Sammlung Libellus de arte coquinaria, aus
Frankreich der Tractatus de modo preparandi et condiendi omnia cibaria et potus
und der Liber de Coquina.* Das erste Kochbuch in deutscher Sprache, Daz biich
von giiter spise (um 1350), befand sich in der Bibliothek des Wiirzburger Notars
Michael de Leone. Nicht zufillig waren die zehn Blitter mit den Rezepten in
einem Codex eingebunden, der ausser einigen Werken der Dichtung wie etwa
Die goldene Schmiede Konrads von Wiirzburg auch zwei so genannte Regimen
sanitatis, die Abschrift des Pariser Pestgutachtens von 1348 und den Pesttraktat
des Gentile da Foligno, um nur diese zu nennen, enthielt.? Eine weitere um 1475
datierte Handschrift mit der Abschrift von 64 der rund 100 Rezepte des biich von
giiter spise besitzt die Universititsbibliothek Basel (Codex D II 30); es handelt
sich um eine Sammelhandschrift, die auch medizinische Texte wie Pesttrak-
tate, Harntraktate, Aderlassregeln, Gesundheitsregeln und ein Rossarzneibuch
enthdlt.* Gleiches gilt fiir die Heidelberger Parallelhandschrift.® Allein schon
die Uberlieferungszusammenhiinge offenbaren die Beziehung zwischen guter
Erndhrung und Gesundheit, ein Gegenstand, um den sich die Diitetik als Zweig
der praktischen Medizin kiimmerte. Nicht zuféllig lag zum Beispiel am Hof der
Grafen von Savoyen im 14. Jahrhundert die Beschaffung von Gewiirzen und Honig
in der Verantwortung des Hofapothekers.® So waren die Didtetik und die Lehre
von den Heilmitteln Geschwister.” Angesichts der Bedeutung der Pravention fiir
die Heilkunde ist die plakative Aussage «ein ordenlicher koch mit wol bereitter
natuerlicher speiB ist hie in disser zeit der best artzt» in der Kiichenmeisterei, dem
altesten gedruckten Kochbuch in Deutsch von 1485, passend.® Die Folgen von
Vollerei und ungesunder Kost prangert der Arzt Konrad von Eichstétt (T 1342)
an, mit dem pragnanten Satz: «Unum notare debes, quod sublimior omnium



Rippmann: Sehen, Riechen, Tasten, Schmecken

medicinarum est abstinentia, quoniam plures interficit cena quam gladius.»° Fiir
die folgenden Uberlegungen sind demnach ausser Rezepten auch die Textsorte
des Regimen sanitatis (Gesundheitslehre) relevant.

Nicht erst heute, im Zeitalter des industriell gefertigten Essens, des Conve-
nience- und Functional Food, wird in wissenschaftlichen und populéren Kreisen
ein Zusammenhang zwischen Erndhrung und Gesundheit gesehen.! Nach den
auf die Antike zuriickgehenden Erkenntnissen von Arzten und Philosophen
im arabischen Kulturraum des Mittelalters konnten falsche Erndhrung und
Vollerei Unwohlsein und Krankheit hervorrufen. Letztlich standen sie in der
Tradition Galens, dessen Schrift De alimentarum facultatibus fiir den Diskurs
iiber «richtiges» Essen auch in spiterer Zeit grundlegend blieb.!! In der Hoch-
kultur der arabischen Fiihrungseliten in Bagdad, Kairo und anderswo wurden
raffinierte Ingredienzien wie vor allem orientalische und afrikanische Gewlirze
in die Kiiche eingefiihrt, und Leibirzte der vornehmen Familien kiimmerten
sich im Zeichen der priventiven Medizin zusehends um die Fragen der guten,
durch gesunde Erndhrung geforderten Lebensfithrung.'? Die entsprechenden
Lehren wurden dank der Ubersetzungsleistungen in Siiditalien und Toledo
im lateinischen Kulturkreis Europas bekannt und — in teils allerdings wenig
elaborierter — Form von Autoren beziechungsweise Kompilatoren lateinischer
und volkssprachlicher Schriften zur praktischen Medizin iibernommen. Im
Zeitalter des Wiegendrucks erlangten Werke, die teils schon Jahrhunderte lang
in aristokratischen Kreisen iiberliefert waren, im neuen Medium des Drucks
eine gesteigerte Verbreitung und Popularitit.

Schriften zur Diédtetik geben Anleitungen zu standesgemisser und gesunder
Lebensfiihrung, hinsichtlich des richtigen Masses an (sportlicher) Bewegung
und Ruhe, der Sexualitit, der psychischen Verfassung, guter Kleidung wie
auch des bekdmmlichen Essens. Lateinische und volkssprachliche Werke des
europdischen Mittelalters fussen letztlich alle auf Erkenntnissen der auf hohem
Standard entwickelten arabischen Medizin. Zu den Massnahmen der praktischen
Medizin zéhlt eine nach dem Konzept der Vierséftelehre ausgewogene, gut
ausbalancierte und der korperlichen Natur des Essers angepasste Erndhrung.
Die medizinisch-naturwissenschaftlichen Lehren iiber das Einhalten der guten
Mitte (mediocritas, griechisch eukrasia) beziehen sich auch auf die (je nach
Autor sieben bis neun) Geschmicke sowie auf die Verdauung, die mit der
Metapher des Kochens «beschrieben» wird. Die Geschmicke von Gewiirzen,
Konservierungsmitteln (Salz, Essig, Wein, Honig) und Geschmackstrigern
(Fette) werden mit Akribie von Ishaq al-Isra’ili (Isaac Judaeus) und Ibn Butlan,
spiter unter anderen von Albertus Magnus beschrieben.

Um das Programm der mittelalterlichen Didtetik zu umreissen, stellt Lucie Bolens
Gesundheit und Erndhrung in Bezug zur Kosmologie der Elementelehre und zum

59



60

Mit allen Sinnen traverse 2015/2

Viererschema (vier Himmelsrichtungen, Winde, Jahreszeiten, Elemente, Korper-
séfte (humores) und Grundqualitéten): «les humeurs qui régissent 1’état du corps
profond, et qui sont la lymphe (Schleim), la bile jaune (gelbe Galle / Leber), le
sang, I’atrabile (schwarze Galle / Milz), suscitent a leur tour 1’inquiétude et la
maladie, ou la santé et le bonheur, par les multiples combinaisons avec lesquelles
elles rencontrent les éléments intermédiaires entre le corps et le monde. Ces
intermédiaires sont la nourriture, qui est le propre de la cuisine, et les médica-
ments, simples ou élaborés, qui relevent de la médecine et de la pharmacopée.
Si le monde extérieur varie selon les saisons ou les heures du jour et de la nuit,
I’univers intérieur varie tout autant suivant le tempérament de la personne, et la
dominante de son naturel. Le meilleur syst¢me alimentaire, chacun devra donc
I’établir pour lui-mé&me selon son age, son sexe, le moment dans I’année, I’heure
de la journée [...].»"

In der Textgattung des Regimen sanitatis wurden die didtetisch-medizinischen
Ernéhrungsprinzipien diskutiert, so etwa im Régime du corps von Aldobrandino
da Siena."* Kochrezepte dagegen enthalten nur ausnahmsweise — wie etwa bei
Meister Eberhard von Wiirttemberg!® — explizite Hinweise auf die Temperamen-
tenlehre und didtetisch-medizinische Anleitungen zu richtiger Emédhrung.

Eine Speise <temperieren»

Obwohl didtetische Aspekte in vielen Rezeptsammlungen nicht explizit erldutert
werden, entstand das spezifische Fachvokabular durchaus vor diesem Hinter-
grund. Fiir eine gelungene Speise kommt es auf die gute, den physiologischen
Bediirfnissen — Zeitgenossen hétten gesagt: der Natur und dem Temperament —
des Konsumenten angepasste Mischung der klein gehackten und gut zerriebenen
Ingredienzien an. In der Kiiche iibrigens verkorpert dieses Prinzip am besten
der Morser, jenes niitzliche Utensil, worin gesottenes Fleisch,'¢ Kriuter, Man-
deln, Reis und andere Ingredienzien kulinarischer Zubereitungen zerrieben und
zerstossen werden. Das lateinische Lehnwort fiir das Mischen von Substanzen
ist «temperieren». Aus gut Verrithrtem und Vermischtem entsteht ein (tempe-
riertes) «Condiment» oder eine «Salse», Sauce. Im erwédhnten biich von giiter
spise gibt es drei Belege fiir Salse und acht fiir Condiment, eine Mischung
zum Teil auf Basis von Brot, mit Wein, Essig, Honig und Gewiirzen.!” Essig,
Agrest, ein aus sauren Apfeln oder unreifen Trauben gepresster Saft, und Honig
erzeugen doppelte Effekte, einerseits verleihen sie den siiss-sauren Gerichten
eine Geschmacksnuance, andererseits sind sie neben Salz, Fett und Ol wich-
tige Konservierungsmittel, weil sie die darin eingelegten oder eingekochten
Nahrungsmittel wie Kraut, Fisch oder Fleisch stofflich verandern. Ein Beispiel



Rippmann: Sehen, Riechen, Tasten, Schmecken

wire die Zubereitungsart des confits, in der Génse- oder Entenfleisch langsam
im Fett gesimmert und in Steinguttdpfe gegeben wird, damit es bis zu einem
Jahr haltbar ist. Honig wird auch zur Weinverbesserung und zur Herstellung
von Claretwein, einem beliebten Wiirzwein, verwendet.

Das Verb temperieren kommt im biich von giiter spise nur einmal in einem
Rezept fiir Fischpastete vor: Fiir die Fiille hacke man den Fisch klein, nehme
gehacktes Petersilienkraut und Salbei «und thu darzu pfeffer yngewer zinemin
vnd saffran temperir es alles mit win und mach eynen diinnen derbenn teig, und
thu die visch darein und giifl den win daruff vnd deck es mit einem diinnen teige
[...]».!® Wihrend in vielen Kochbiichern temperare nachweisbar ist, steht im
Tractatus de modo preparandi indes haufig das Verb distemperare fiir anriihren,
in einer feuchten Masse verriihren, jene Aktion, die letztlich das Temperieren
der Speise bezweckt.' Es schwingt also in «umriihren» ein viel weiterer seman-
tischer Inhalt mit, wie Terence Scully zu Recht bemerkt.?’ Thm zufolge verleiht
die Sauce der Speise zusitzliche Qualitéten, darin konnte man die Quintessenz
der Alchemie der mittelalterlichen Hochkiiche sehen. Nach Scully besassen die
Koche ein Repertoire quasi-standardisierter Grundsaucen — wie beispielsweise
die Camelinsauce. Wenn Koche und jene Hofleute, Dichter und Schreiber, die
Rezepte niederschrieben, von «temperieren» sprachen, waren sie sich der wis-
senschaftlichen Logik der Zubereitungen bewusst. Sie orientierten sich nicht
bloss an den Regeln stéindischer Codes (subtile oder grobe Speise, Herren- und
Bauernspeise),?! sondern am Konzept der Siftelehre (Humoralpathologie) und
der Temperamentenlehre.” Die bislang noch offene Frage allerdings, wie die
Vermittlung von drztlichem, theoretischem Wissen an die in der Regel illiteraten
Praktiker des Kochens erfolgte, auf welchem Weg Kochinnen und Kéche vom
verschriftlichten abstrakten Wissen Kenntnis erhielten und wie solches schliess-
lich im spiteren Mittelalter zu einem gesellschaftlichen Allgemeingut wurde, sei
hier einmal dahingestellt.

Wie wire nun in Hinblick auf die Lehre vom Geschmackssinn zu erkldren,
warum fliissig-feuchte Massen angeriihrt, das heisst temperiert werden? Eine
einigermassen plausible Antwort ist in der Sinneslehre des Aristoteles angelegt,
die im lateinischen Kulturkreis mit den lateinischen Ubersetzungen seit dem
13. Jahrhundert breiter rezipiert werden konnte. Aristoteles versteht das Herz als
das Hegemonikon, anders als spiter Galen, der den Zephalozentrismus vertritt.
Den Geschmackssinn begreift Aristoteles als einen Tastsinn,? als dessen Organ
das Fleisch. Auf Druck und Beriihrung kann der ganze Koérper (mit seinem
Fleisch) reagieren, wiahrend die Geschmacksempfindung der Seele allein von der
Mundhohle ausgeht, mit der Zunge, die ebenfalls aus weichem Fleisch besteht.
Durch tastendes Berithren und durch ihre kinidsthetischen bewegungswahr-
nehmungsreflexiven Bewegungen?* nimmt die Zunge sowohl Geschmicke als

61



62

Mit allen Sinnen traverse 2015/2

auch die Textur (wie etwa rau, geschmeidig, grob, subtil und so fort) des Essens
wahr. Nur die Zunge ist fiir diese Empfindungen empféanglich, wodurch sie sich
vom allgemeinen Tastsinn unterscheidet. Darum muss sie (in Hinblick auf die
Geschmackswahrnehmung) noch anders beschaffen sein als der iibrige Korper
beziehungsweise das Fleisch, das Oberflichen beriihrt und auch Wirme und
Kilte von Korpern registriert, die es beriihrt. Da das, was die Zunge schmeckt,
verfliissigter Geschmack ist, muss die Zunge ebenfalls von feuchter Natur sein
und ihr die Potenzialitdt der gustatorischen Empfindung innewohnen. Das ist
so zu verstehen, dass sich Potenzialitét (der Feuchte) in Aktualitdt wandelt, so-
bald die Zunge das Ertastete unterscheidet. Durch den haptischen Kontakt mit
dem verfliissigten Geschmack des geschmackshaltigen Nahrungsmittels wird
die Wahrnehmung des Schmeckens schliesslich im Medium der vom Speichel
geniissten Zunge aktualisiert, das Potenzielle wird in der Aktualitdt verdndert
und das Empfundene vom Herzen registriert, dem Hegemonikon, mit dem die
Sinnessysteme in Verbindung stehen.?

In seinem Werk De anima entwickelte Albertus Magnus die aristotelische
Sinneslehre, unter Berufung auf die Erkenntnisse Galens zum Nervensystem
und zum Hirn weiter. Er sieht die Oberfliche beziehungsweise «das Aussere der
Zunge und des Rachens, wo sich die Geschmacksnerven ausbreiten», als einen
beseelten Korperteil, als das Medium zur guten Geschmackswahrnehmung. Das
Schmecken ist eine passive Fihigkeit, deren Voraussetzung die Feuchtigkeit der
Zungenoberfliche ist. Zur Veréinderung des Organs durch die Aktualisierung
des Geschmacks schreibt Albertus: «So wird sie [die Zunge] ndmlich in der
Wirklichkeit keinerlei wahrnehmbaren Geschmack besitzen, in der Méglichkeit
jedoch alle. Denn da das Schmecken [...] eine passive Fahigkeit ist, erleidet es
eine Verdnderung durch ein schmeckbares Objekt, gemiss der Tatsache, dass
dieses schmeckbar und nicht tastbar ist.»2®

Ein ferner Nachhall des hier referierten sinnesphysiologischen Konzepts klingt
zu Beginn des Zeitalters der modernen Naturwissenschaften noch bei Brillat-
Savarin an: «Die Geschmécke sind unzéhlig; denn jeder 16sliche Korper besitzt
einen besonderen Geschmack, der keinem andern ganz dhnlich ist.»*” So viel
zur «Philosophie der gewiirzten Sauce», die wissenschaftsgeschichtlich gesehen
letztlich auf Aristoteles zuriickgeht.

Der beim Essgenuss an der Wahrnehmung von Aromen insgesamt beteiligte
olfaktorische Komplex mit den Chemorezeptoren des Riechorgans diirfte
schwieriger zu erkldren sein, wird indes ausfiihrlich von Albertus diskutiert.
In didtetischen Traktaten wird der Diskurs iiber die Palatabilitéit, soviel ich
sehe, vornehmlich iiber die Zunge gefiihrt und weniger iiber die Gaumen- und
Nasenhohle als olfakto-gustatorische Organe.”® Wir wissen heute, dass die
Verdauung unter dem biochemischen Einfluss des Speichels schon im Mund



Rippmann: Sehen, Riechen, Tasten, Schmecken

beginnt. Diese Auffassung ist dhnlich auch im Mittelalter géingig. Denn Arzte
diskutieren die Geschmicke besonders auch in Hinblick auf die Verdauung, und
diesem Umstand trégt Flandrin mit einem Schlagwort Rechnung, das lautet:
«Cuisiner pour rendre les aliments digestes.»? Mit einschlidgigen Kenntnissen
war es beispielsweise der Kochin oder dem Arzt moglich, die Wirkung einer
Speise anhand ihres Geschmacks von vornherein zu beurteilen, deshalb kann
zu Recht von Koch-Kunst gesprochen werden! Um Speisen und Geschmicke
beurteilen zu konnen, ist didtetisch-physiologisches Wissen notwendig, und
es wundert, so gesehen, nicht, dass der lateinische Begriff fiir Geschmack,
sapor (haufig synonym fiir Sauce gebraucht), aus der gleichen Wurzel stammt
wie das Verb sapere, es heisst sowohl schmecken, Geschmack haben, riechen
als auch weise sein, Verstand haben, verstindig sein. Das Griechische glossa
und das Lateinische lingua bezeichnen sowohl die Zunge als auch die Sprache.
In der klassischen philosophischen Anthropologie wird der Wortgebrauch
reduktionistisch bloss auf die Sprache verkiirzt. Das kritisiert Harald Lemke,
wiahrend er postuliert, dass man das Erkenntnisvermdgen der Zunge nicht
nur logozentrisch iiber ihre Redeleistung und logische Oralitédt zu denken,
sondern auch ihre kindsthetische, unterscheidend priifende Leistung zu wiir-
digen habe, zumal Erkenntnis mit dem Essen beginnt.’® Albertus Magnus
hitte dem wohl zugestimmt: «Alle unsere Erkenntnis beginnt mit der Sinnes-
erfahrung.»!

«De diaetis universalibus et particularibus» von Isaac Judaeus

Was die beim Essen beteiligten gustatorischen und olfaktorischen Empfin-
dungsqualititen betrifft, werden wir uns auf das Geschmacksorgan der Zunge
konzentrieren. Zentral relevant ist das Werk des in Kairo und Kairouan lebenden
Arztes und Philosophen Ishaq al-Isra’ili (Isaac Judaeus, T 932 oder 955).%? Er
ist der Schopfer einer der umfangreichsten mittelalterlichen Nahrungsmittel-
lehren. Sie wurde im 11. Jahrhundert in Siiditalien von Constantinus Africanus
ins Lateinische iibertragen. Als erste Gesundheitslehre des Mittelalters erschien
sie 1487 in Padua im Druck.?® Spiter galt Constantinus’ Ubersetzung als unzu-
reichend, weshalb im 16. Jahrhundert eine Neuiibersetzung erfolgte.

Lectio X behandelt die Verschiedenheit der Nahrungsmittel grundsitzlich:
«Diversitas ciborum ex naturis eorum duobus sit modis. Natura. n. aut est sim-
plex, aut composita. Simplicem intendo naturam, quae una est in coctione suae
substantiae et sui liquoris; composita vero, cum duae sunt naturae contrariae
et oppositae, scilicet ut natura substantiae opposita repugnet naturae liquoris.
Simplex saporem suae substantiae similem habet sui liquoris in coctione appa-

63



64

Mit allen Sinnen traverse 2015/2

rentis. Sunt autem sapores octo, scilicet dulcis, unctuosus, salsus, amarus,
acutus, acetosus, ponticus et abusive insipidus.»**

Nun folgen in seinem Werk De diaetis universalibus et particularibus lange,
mit Beispielen versehene Ausfithrungen iiber die Geschmicke und Geriiche der
Nahrungsmittel. Geschmacksempfindungen (Aisthesis) werden hier nicht als
eine gleichsam #usserliche, nur «dsthetische» und damit letztlich verzichtbare
Angelegenheit beurteilt. Vielmehr fiihrt Isaac in Anlehnung an Platon® aus, die
Geschmicke seien in physiologischer Hinsicht hochstgradig wirksam; sie beein-
flussen die Folgen der Nahrungsaufnahme, seien es bis zum Erbrechen gehender
Abscheu und Widerwille oder aber Genuss und der (gute) Appetit, sei es ein
Volle- oder Leeregefiihl im Bauch, sei es, dass iible Ddmpfe vom Magen hinauf
bis ins Hirn steigen und es verwirren, oder sei es die gestorte Verdauung in den
Extremen von Verstopfung oder Durchfall. Essen und Geschmack verursachen
demnach iiber Reaktionen im Magen und Darm Wirkung, und somit tragen die
Kochinnen Verantwortung fiir die Verdauung.

Wenn wir nun vom Siissen ausgehen, ist vorauszuschicken, dass bis heute
nicht geklirt ist, wie der intrinsische Wert des Wohlgeschmacks von Zucker
beziehungsweise Siissem entsteht und warum er — und zwar schon beim Neu-
geborenen — Genuss hervorruft. Ishaq al Isra’ili bemerkt in seiner Beschrei-
bung des Siissen (dulcis) als Erstes dessen von keinem andern Nahrungsmittel
ibertroffenen Wohlgeschmack: «Indem dem siissen [Nahrungsmittel], wenn
es rein siiss ist, jeglicher Makel von scharfem Geschmack (acuitatis) und von
Klebrigkeit (viscositatis) fehlt, wird es fiir die menschliche Natur wohlschme-
ckender sein als alle anderen Nahrungsmittel. Weil es von Natur her dem Blut
niher ist, indem es reinigt und das Geschmacksorgan und die Zunge wéscht
und den Bauch missig befeuchtet, ohne Miihe der Natur.»*’

Fiir die ideale Ausgewogenheit und ihren wahrnehmungspsychologischen Effekt
von Wohlgeschmack und Euphorie wire Isaacs biindigste Erklarung: «Palam
ergo fit rationi, quod dulcedo mediocritatem et temperamentum significet inter
calorem et humiditatem.»* Das Siisse ist in ausgewogenem, mittelméissigem
Masse feucht-warm temperiert und der menschlichen Complexion optimal
angepasst.

Anschliessend behandelt der Autor das Fette (insipidus, friihneuhochdeutsch
Seisst, ohngeschmack) und das Herbe (ponticus, herb, stopfend): «Andere Speisen
wie die Mandeln und dergleichen sind fettig. Sie haben die Eigenschaft, obenauf
zu schwimmen wie Ol Die komplexen Nahrungsmittel vergrobern sie durch die
Kraft des Heraussprudelns und ziehen sie zum Verdauen zusammen. Wenn die
Verdauung der Nahrung beginnt und die Mandeln das gewiilstete Innere® des
Magens durch ihre Fettigkeit erweichen, dann machen sie die Nahrung schliip-
frig und bringen sie schnell zum Verschwinden. Und wenn sie bei den Venen



Rippmann: Sehen, Riechen, Tasten, Schmecken

angelangt sind, blasen sie sie auf und vergrobern sie, womit sie den"Wunsch,
etwas zu begehren, verkleinern.»*

Das Fette besitzt hinwiederum insofern eine Sonderstellung, dass es gleich wie
die Zunge ohne Geschmack ist. Denn weil das Fette beim Beriihren der Zunge
keinen Unterschied markiert, ist es nicht schmeckbar. Machen fettige Speisen
unter gegebenen Umsténden die Nahrung schliipfrig und férdern den Stuhlgang, so
verhalt es sich mit Herbem (ponticus) und Saurem (acetosus) mitunter umgekehrt
(De ponticitate cibi): «Herbe Lebensmittel sind von Natur aus stopfend, indem
sie Feuchtigkeit annehmen und dehydrieren. Sie verhalten sich zum Bauch wie
der Kalk zur Haut, die gegerbt werden soll. Daher sind sie fiir jene Menschen
schidlich, die eine subtile Erndhrungsweise anstreben... Somit verstopfen sie
natiirlicherweise den Bauch, wenngleich sie bei Gelegenheit erweichend wir-
ken. Werden sie nimlich vor dem Essen eingenommen, steigen sie zum unteren
Magenmund herab, den sie stirken und festigen, und so erlauben sie der Speise
nicht, ihn zu verlassen. Und das sind die Ursachen der Verstopfung. Nimmt man
sie indes nach der Mahlzeit zu sich, schwimmen sie im oberen Teil des Magens,
indem sie ihn ausdriicken, wie es eine Weinpresse [mit den Weintrauben] tut.
Und auf diese Weise werfen sie das in ihm Enthaltene heraus, wodurch der Bauch
sich erweicht [...].»*

In einem Text des 13. Jahrhunderts, der Summa de saporibus, nahm ein anonymer
Autor Isaac Judaeus’ Thesen auf, um die acht Geschmécke zu charakterisieren.
Nach seinem Urteil stand der Geschmackssinn iiber den anderen Sinnen, da
Vernunft (ratio) der priifend-experimentierenden Medien von Geschmack, Geruch
wie auch Farbe bedurfte, eine These, die ein weiterer Kommentator von Isaac,
Magister Matthaeus F., aufnahm.*

«Tacuinum sanitatis in medicinam» / Schachtafeln der Gesundheit
von Ilbn Butlan

De diaetis universalibus et particularibus wurde — allerdings gekiirzt um die
theoretischen Teile — im 15. Jahrhundert ins Deutsche iibersetzt.** Vor allem aber
rezipierte Ibn Butlan das Werk in seiner Gesundheitslehre von den «sex res non
naturales» (die sechs nebennatiirlichen Dinge) Essen und Trinken, Luft, Bewegung
und Ruhe, Schlafen und Wachen Ausscheidungen und Zuriickbehaltenes sowie
seelische Affekte.** Von den vielfiltigen Aspekten dieses Schliisselwerks, des
Tagwim al sihha, und von seiner komplexen Uberlieferungsgeschichte sei hier
nur Weniges dargestellt.* Der in Bagdad geborene christliche Philosoph und Arzt
Abu’l-Hasan al-Mubhtar ibn al-Hasan ibn °Abdun ibn Sa°dun ibn Butlan (} 1066)
verbrachte die Stationen seines bewegten Lebens unter anderem in Kairo und

65



66

Mit allen Sinnen traverse 2015/2

Tab. 1: Die Geschmdicke und ihre Temperamente nach Ibn Butlan; die Substanz
nach dem Traktat «De saporibus et numero eorundem» des Urso von Salerno

Das Heisse schabt die Zunge ab und entziindet sie («abradit linguam, incendit»)

HEISS
4. Grad heiss Bitter amarus sapor (grobe Substanz)
3. Grad heiss scharf acutus sapor (subtile Substanz)
2, Grad heiss gesalzen salsus sapor (mittlere Substanz)
1. Grad heiss siiss dulcis sapor (grobe Substanz)
1. Grad kalt «feisst» (geschmacklos) unctuositas (feine Substanz)
2. Grad kalt essigsauer acetosus sapor (subtile Substanz)
3. Grad kalt herb, sauer ponticus sapor (subtile Substanz)
4. Grad kalt stopfend stipticus sapor (grobe Substanz)
KALT

Das Kalte zieht die Zunge zusammen und raut sie auf («adunans linguam»).

Antiochia. Um 1250 wurde das in Arabisch verfasste Tagwim al sihha am Hof
des Stauferk6nigs Manfred in Palermo ins Lateinische iibersetzt. Inhaltlich erfuhr
das Tacuinum sanitatis in medicinam im Lauf der Rezeption bis ins 16. Jahrhun-
dert durch Informationsverluste und Verstindnisdefizite einige Anderungen.*
Das arabische Lehnwort Tacuinum bedeutet so viel wie Tafel und spielt an auf
die in den arabischen Handschriften vorhandene Darstellungsform, mit durch
Linien voneinander abgesetzten Kolonnen und teils aufwendig in Rautenform
gestalteten Feldern.*’” Bis anhin war eine solche tabellenartige Struktur lediglich
in astronomischen Werken beniitzt worden. Das Beispiel der in den 16 iiber-
lieferten Handschriften des Tagwim (deren &lteste 1132 und 1152 in Kairo und
Bagdad entstanden sind) enthaltenen Tabellen diente dann auch in lateinischen
Handschriften des Tacuinum als Vorbild, wie etwa im Wiener Exemplar (Abb. 1).
In der von Michael Herr besorgten deutschen Druckausgabe folgt auf den Teil mit
den 40 Tabellen der Textteil mit den Regeln zur guten Lebensfiihrung.*® In den
40 Tabellen (Versoseiten) mit je 7 Items sind weit tiber 200 pflanzliche und tie-
rische Nahrungsmittel angegeben wie auch Getrénke, Jahreszeiten und Kleidung,
nach ihrer Complexion, ihrem Nutzen, ihrem Schaden und den Gegenmitteln,
um den Schaden aufzuheben. In die Felder der Rectoseiten ist zu jedem Item
ein Kurztext angefiigt.*

Die acht Geschmicke ordnet Ibn Butlan gemiss ihren Eigenschaften zwischen
den Primirqualititen heiss und kalt an, man kann sie, je nach ihrer Wirkungs-



Rippmann: Sehen, Riechen, Tasten, Schmecken

 na e & [odutes, [Jumma.
A =R Eel lan e
: o o M8t | T S
Agiai e IDAR | B BN |
;‘ N Q{”—’!Q’fﬁ' & “‘@
iy | 3
Az i 541" £1.! ‘@{,’qﬁb
xg—l 1. l 4"\""
o I e
B&) ofe i
Az 2’*?4 i &y &
. L %, 'Y
i = : \f Q:? s o 192 %:
; SO EN AR
ail. | & i
Tz A\ 'Y Eits
b3 » g g h

it

“wnpaS Ty | VL
2y |
mm\_ L

i
i

& 3

. e ﬁl‘WﬁEiﬁﬁﬁwi&g@u&wim . fh
| e gy ko ety pS vuerh m foamne: 5 Aol fonerd e 22 rgoliates

Abb. 1: Lateinische Handschrift des «Tacuinum sanitatis in medicinam» von Ibn Butlan,
13. Jahrhundert. Dargestellt sind die Gemiise Spargel, Spinat, Mangold, Pastinaken,
Pilze, eine Kohlart. (Wien, Osterreichische Nationalbibliothek, Codex 2322, fol. 12 verso)

67



68

Mit allen Sinnen traverse 2015/2

intensitit (actio) rdaumlich verorten, beidseits einer imaginidren Mitte in je vier
Stufen oder Graden zwischen zwei Extrempolen. Als weiteres Differenzierungs-

. kriterium nahm iibrigens Urso von Salerno (De saporibus et numero eorundem)

die Stofflichkeit (grob, fein) der Substanz hinzu.*® In diesem Schema liegen siiss
und feist (geschmacklos) nah beieinander in der Mitte der Skala, wéhrend bitter —
scharf (= warm) und sauer — stopfend (= kalt) als die Opponenten an den Polen
gesehen werden.”' Das Gradussystem hatten arabische Arzte im Friihmittelalter
eingefiihrt, und erstmals wandten es Ibn Habib (} 835), Isaac Judaeus und Haly
Abbas al-Mahusi (T 994) in der Lehre iiber pflanzliche Lebensmittel an.>* Es
erfasst die physiologische Wirkung einer Substanz in vier Stufen:

— 1. Grad: unmerkliche Wirkung

— 2. Grad: merkliche Wirkung

— 3. Grad: heftige Wirkung

— 4. Grad: sehr heftige Wirkung, bis zur Zerstorung.*>

Was im dritten oder gar vierten Grad bitter, scharf oder stopfend ist — wie etwa
Knoblauch und Pfeffer — ist wegen seiner Affinitét zum Heilmittel buchstéiblich mit
Vorsicht zu geniessen und nicht fiir alle, schon gar nicht fiir Sduglinge, geeignet.
Bittere Speisen und Arzneimittel (cibi medicinales) greifen die Oberfliche der
Zunge geradezu an, indem sie sie abschaben und entziinden. Scharfes ist weniger
heiss. Gesalzenes ist noch weniger warm und hinterlésst auf der Zunge nur ein
gewisses Gefiihl der Schirfe. Herbes ist am kiltesten, es zieht die Zunge zusammen
und raut sie auf. Saures ist weniger kalt und zieht die Zunge weniger zusammen.
Siisses liegt in der Mitte, denn es ist weder so heiss, dass es die Zunge verletzen
konnte, noch so kalt, dass es diese zusammenzieht. Was die Zunge am meisten
zusammenzieht, besitzt den vierten Grad, was am mindesten diese Wirkung hat,
den ersten.> Die gustatorischen Wahrnehmungen des Essenden setzt Ibn Butlan
wie schon Isaac Judaeus mittels handwerklicher Metaphern in Sprache um, indem
er die Palatabilitét gleichsam als eine Werkstatt der neurophysiologischen Reize
prasentiert. Das unsichtbar-unerkldrbare biochemisch-neurologische Geschehen
im Korper und die der Seele iibermittelten intimen Empfindungen werden so
mitteilbar gemacht.

Fiir «zusammengesetzte» Speisen gilt: Die einfache Natur eines Lebensmittels —
sei es feucht oder trocken, heiss oder kalt in einem bestimmten Grad — wandelt
sich durch «Temperieren» in eine komplexe Natur (feucht-heiss, feucht-kalt und
so fort), und die Position eines bestimmten Geschmacks auf der Skala ist variabel,
insofern als er unterschiedlichen Substanzen eigen ist. Sehen wir uns wenige der
im Taquinum sanitatis aufgestellten Regeln zum Fleisch an: Gefliigel ist zart und
fiir Leute, die sich physisch wenig betitigen, fiir Krankliche und Rekonvaleszente
geeignet (Regel 18). Haustiere sind besser als Wildtiere. Vierfiissige (Haus- und



Rippmann: Sehen, Riechen, Tasten, Schmecken

Wild-) Tiere sind im Friihling feuchter als im Herbst, Mageres néhrt besser als
Feistes, «denn es geet minder gern durch [den Darm] als das feyBt». «Feistes»
und Fleisch von verschnittenen Tieren ist besser als mageres, von nicht ver-
schnittenen. Von den Tieren feuchter Natur sind die Mannchen besser, das heisst
bekommlicher, als die Weibchen. Galen zufolge ist es eine «gemeyne Regel/
dz das fleysch am besten sey/so nit zuo nahe/ oder zuo weit von der geburt sey.
Dann yhene seind zuouil felicht und schlymig/ so seind die zuouil diirr [...]»
(Regel 17). Da wird eine gewisse Vorliebe fiir den Konsum junger, noch nicht
geschlechtsreifer sowie kastrierter Siaugetiere oder Vogel (Kapaunen) erkennbar,
das heisst fiir desexualisiertes Fleisch. Der Konsum desexualisierten Fleischs
steht wohl als das ethische Gewissen entlastende Praxis in Verbindung mit dem
_kulturell verankerten Tétungstabu.

Visualisierung

Das Tacuinum sanitatis ist in Bibliotheken in Paris, Wien, Rom, Rouen und
Liege in einigen kostbaren illuminierten Handschriften iiberliefert. Deren
drei entstanden nach neuerer kunsthistorischer Erkenntnis um 1380-1400 im
Auftrag Giangaleazzo Viscontis (1351-1402) in der beriihmten Werkstatt des
Giovannino dei Grassi in Pavia, zwei andere in Venedig. Der Wiener Codex
Vindobonensis ns 2244 befand sich um 1400 im Besitz des Fiirstbischofs von
Trient, Georg von Liechtenstein, das Pariser Exemplar gelangte vermutlich als
Geschenk Giangaleazzos an den Hof Erzherzog Leopolds von Habsburg und
dessen Gattin, der Schwigerin des Visconti.® Die Bilder zeigen Baume und
Nahrungspflanzen in Girten und auf Feldern, vornehme, modisch gekleidete
Menschen beim Pfliicken des Obsts und Ernten von Gemiise, Genreszenen zu
Metzgerei, Wein-, Zucker- und Salzhandel, die Fabrikation von Nudeln und
Ahnliches. Angesichts des Gebrauchskontextes der Codices als politische Ge-
schenke macht es Sinn, die teuren Werke als Zeichen der Macht der Visconti
anzusprechen: Thre Funktion ist politisch-représentativ, mit dem Lob auf die
feinen Sitten und das gute Leben einer stadtischen Elite.”” Zur Visualisierung
des im Tacuinum vermittelten, medizinischen Wissens tragen sie kaum bei,
zumal die Texte auf die Schwundstufe von Bildlegenden reduziert sind.

Zum Thema Visualizing Medieval Medicine sind die erwihnten tabellarischen
Darstellungsformen in den dlteren (nicht illuminierten) Handschriften und be-
sonders das Titelblatt des Strassburger Drucks des Tacuinum von 1533 relevanter
(Abb. 2). Nach Ansicht Flandrins war fiir die Umsetzung drztlichen Wissens in den
Kiichen der Eliten und Stadtbiirger die Oralitit entscheidend, sie gelang umso
besser, wenn der Inhalt den Kochen bildlich vor Augen stand. Indem das Konzept

69



Mit allen Sinnen traverse 2015/2

D) Ehadstafelender
- Sefuntept
- Durds bewarung ver Secs

neben RaciirlicBen ving. s

‘ Oes Luffesden gefindelicher wei/pnond
L v snatbemensondsizentpfaben.
| Speipond Tranct oxdenlicb 3is nyeffion.
: - Recheméffiger dbung/oder Ritgdeslabs
0 fich 311 gebzaudben.
- Ofgleich Sclaffens ond Wadcns.
Dffnungreder Verftopffung desbandys.
nnerlicher Begyrlideyren/oder Affcceen.
als Sreiiden/Som/ fordbt/2Angft.sc.

Groffsmddrigen Biinigen/§rfien/ond
erzen erftlich voigearbeyret) vfs
sogen/onnd sigefdniben,

5  ller Tafelen
 fonverlich egelbrich angebhencfes
~ ingemepn/onopeder vpenfelich.

nut

| _onnd verceiifibe
O O. idbacl LHero Leibar
3 Srraffburg.
(Tt Beyg. Aheiefl. Seeybeit off. o. fare
IR ot v G S s
 Gyyergarens UL D, _prd.

Abb. 2: Titelblatt des Erstdrucks der deutschen Ubersetzung von Ibn Butlans « Tacuinum

70 sanitatis in medicinam», Strassburg: Hans Schott, 1533.



Rippmann: Sehen, Riechen, Tasten, Schmecken

der Nahrungsqualititen im Viererschema hochgradig mechanistisch war,* eignete
es sich zur Schemabildung. Man konnte die oben dargestellte Tabelle, auf der die
Geschmaicke linear zwischen heiss und kalt angeordnet sind, durch die Dimen-
sionen feucht und trocken erweitern. Dazu wiren Lebensmittel auf der Fliche
eines Schachbretts zu positionieren, sodass einzelne Nahrungsmittel, gemiss ihrer
Natur beziehungsweise Complexion, in den Koordinaten von heiss — kalt und
feucht — trocken passend auf einem der 64 Felder des Schachbretts angeordnet
sind: in der Mitte die zum ersten Grad tendierenden, ausgewogenen Substanzen,
in den dusseren Feldern die im vierten Grad stérker wirksamen Substanzen wie
etwa sehr Scharfes oder Saures. Es ist — wenn auch nur hypothetisch — denkbar,
dass Kochpraktiker bei der Planung der Menus sich die Ingredienzien in einer
rdumlichen Kombination auf dem Quadrat des Schachbretts gut einpridgsam vor
Augen gefiihrt hitten. Eine solche mnemotechnisch niitzliche Form der bildlichen
Umsetzung abstrakten Wissens zum ,,Temperieren“ der Speisen hitte die Ver-
mittlung und Verallgemeinerung der Theorie vom bekémmlichen Essen fordern
kodnnen, so lautet meine These. Dass sich Ibn Butlans inhaltliches Konzept zur
Visualisierung im Viererschema eignete, wurde jedenfalls in Strassburg um 1530
erkannt und genutzt.® Daher erfanden der Ubersetzer und der Drucker 1533 den
Titel Schachtafelen der Gesuntheyt (Abb. 2). Das war eine elegante Losung, um
das Wort Tacuinum zu verdeutschen.

Einschlégige Schriften aus mittelalterlichen Bibliotheken lassen uns erkennen,
mit welch reichhaltigem Begriffsinstrumentarium Arzte und Philosophen dem
sinnlichen Genuss und den kulinarischen Sinneswahrnehmungen auf die Spur
zu kommen versuchten. Mit handwerklichen Metaphern hoben sie unsichtbare
biochemische und neurophysiologische Prozesse gewissermassen in die Sphire
des materiell Greifbaren, um sie den gebildeten Rezipienten zu erkléren.

Anmerkungen

1 Fernand Braudel, «Introduction genérale. Alimentation et catégories de ’histoire», in Pour
une histoire de I’alimentation, recueils de travaux présentés par Jean-Jacques Hémardinquer
(Cahiers des Annales 28), Paris 1970 (urspriinglich: Annales ESC 16 [1961]), 723-726;
Jean-Louis Flandrin, L’ordre des mets, Paris 2002.

2 Joan Santanach (Hg.), The Book of Sent Sovi. Medieval Recipes from Catalonia (iibersetzt
v. Robin Vogelzang), Barcelona 2008; Robert Maier (Hg.), Liber de Coquina. Das Buch
der guten Kiiche (iibersetzt v. R. Maier), 3. Aufl., Frankfurt 2005, 7; Norbert Holler, «Texte
zum Essen — Zur Entwicklungsgeschichte der Kochbiicher», in Dorothee Rippmann, Brigitta
Neumeister-Taroni (Hg.), Gesellschaft und Ernihrung um 1000. Eine Archéologie des Essens.
Begleitband zur Ausstellung «Les mangeurs de I’an 1000» im Alimentarium, Vevey 2000,
132-137.

3 Universititsbibliothek Miinchen, 2° Cod. ms. 731.

4 Melitta Weiss Adamson, «Daz biich von giiter spise» (The book of Good Food). A Study,
Edition, and English Translation of the Oldest German Cookbook, Krems 2000, 12-19, 41;

71



72

Mit allen Sinnen traverse 2015/2

10

11
12

13
14

15

16

17

18

19
20

21

22
23

Alessandra Sorbello Staub, Die Basler Rezeptsammliung. Studien zu spétmittelalterlichen
deutschen Kochbiichern. Erstausgabe mit Kommentar |[...J, Wiirzburg 2002, 66-72.
Sorbello Staub (wie Anm. 4), 72-77.

Fanny Abbott, Des comptes d’apothicaires. Les épices dans la comptabilité de la Maison
de Savoie (XIVe et XVe s.) (Cahiers Lausannois d’Histoire médiévale 52), Lausanne 2012.
Lucie Bolens, «Al-Andalous romaine et orientale: Villes en sucre et douceurs du Xle

au XIIle siecle», in Martin Aurell et al. (Hg.), La Sociabilité a Table. Commensalité

et Convivialité a travers les Ages. Actes du Colloque de Rouen, 14-17 novembre 1990
(Publications de 1’Université de Rouen 178), Rouen 1992, 263-271, 264: «L’aliment est
un intermédiaire, avec le médicament, entre 1’univers et le corps humain.» Vgl. Dorothee
Rippmann, «Der Kérper im Gleichgewicht. Erndhrung und Gesundheit im Mittelalter»,
Medium Aevum Quotidianum 52 (2005), 20-45.

Andrea Hofmeister-Winter, Helmut W. Klug, Karin Kranich (Hg.), Der Koch ist der bessere
Arzt. Zum Verhdltnis von Didtetik und Kulinarik im Mittelalter und in der Frithen Neuzeit
(Mediivistik zwischen Forschung, Lehre und Offentlichkeit 8), Frankfurt a. M. 2014, 9.
«Jeder Medizin ist Abstinenz vorzuziehen, zumal Essen mehr Menschen totet als

das Schwert.» Vgl. Christa Hagenmeyer, Das Regimen Sanitatis Konrads von Eichstditt.
Quellen — Texte — Wirkungsgeschichte (Sudhoffs Archiv, Beihefte 35), Stuttgart 1995,

93.

Jean-Marie Bourre, Intelligenz und Erndhrung. Eine Hymne auf gutes Essen und

eine Kampfansage gegen den Moralismus trister Didten, Diisseldorf 1992.

Mark Grant, Galen on Food and Diet, London 2000.

Heinrich Schipperges, «Zur Philosophie der Erndhrung», in Alois Wierlacher, Gerhard
Neumann, Hans-Jiirgen Teuteberg (Hg.), Kulturthema Essen. Ansichten und Problemfelder,
Berlin 1993, 25-40; Lucie Bolens, La cuisine Andalouse, un art de vivre (XIe-Xllle siécle),
Paris 1990; Maxime Rodinson, A. J. Arberry, Charles Perry, Medieval Arab Cookery.
Essays and Translations, with a foreword by Claudia Roden, Totnes 2001, Reprint 2006.
Bolens (wie Anm. 12), 38.

Eine elektronische Version der Edition von Louis Landouzy und Roger Pépin (Paris 1911):
Two chapters from Aldobrandino of Siena’s Régime du corps in Monumenta Culinaria

et Diaetetica Historica = Culinary & dietetic texts from the middle ages to 1800,
http://www.staff.uni-giessen.de/gloning/kobu.htm (Zugriff am 11. 1. 2015).

Anita Feyl, Das Kochbuch Meister Eberhards. Ein Beitrag zur altdeutschen Fachliteratur,
Diss., Freiburg i. Br. 1963.

«Nim von der brust des hunes und hacke ez cleine und stoz ez in eime moerser [...].»
Weiss Adamson (wie Anm. 4), 66 [A23]. Hier Belege fiir Morser und Senfmiihle.

«Salse» in den Rezepten 32a, 34, 49; «condiment» in 22, 30, 31, 33, 41, 48, 50, 51;
«caldiment» im Rezept 21. Maier tibersetzt «condimentum» mit Gewiirzsauce, Gewiirz-
mischung. Siehe «condimentum specierumy» in Maier (wie Anm. 2}, 52.

Weiss Adamson (wie Anm. 4), 62 [B15]. Die Pastete ist mit Pfeffer, Ingwer, Zimt und
Safran gewiirzt.

Maier (wie Anm. 2), passim und das Glossar im Anhang.

Terence Scully, «Tempering Medieval Food», in Melitta Weiss Adamson (Hg.), Food

in the Middle Ages. A Book of Essays, New York 1995, 3-23, hier 5.

Zum Beispiel Heinz H. Menge, Das «Regimen» Heinrich Laufenbergs. Textologische
Untersuchung und Edition (Goppinger Arbeiten zur Germanistik 184), Goppingen 1976.
Scully (wie Anm. 20), 10.

Der Tastsinn vereint vier verschiedene Sinne: die Berithrungsempfindung, die Temperatur-
wahrnehmung, die Schmerzempfindung und den Raumlagesinn. Vgl. Friedrich Manz, Irmgard
Manz, «Sinnesentwicklung und Sinnesausprigung beim Foten und Sugling», in Dietrich
von Engelhardt, Rainer Wild (Hg.), Geschmackskulturen. Vom Dialog der Sinne beim Essen
und Trinken, Frankfurt a. M. 2005, 88-105, hier 93.



Rippmann: Sehen, Riechen, Tasten, Schmecken

24
25
26
27
28

29

30
31
32

33
34

35
36
37
38
39
40

41
42

43

Harald Lemke, «Phéinomenologie des Geschmackssinns», in von Engelhardt/Wild

(wie Anm. 23), 144-164, hier 159.

T. K. Johansen, Aristotle on the Sense-Organs, Cambridge 1998, 215-225.

Zitiert nach der Ubersetzung von Peter Theiss, Die Wahrnehmungspsychologie und Sinnes-
physiologie des Albertus Magnus. Ein Modell der Sinnes- und Hirnfunktion aus der Zeit

des Mittelalters, Frankfurt a. M. 1997, 252.

Jean-Anthelme Brillat-Savarin, Physiologie des Geschmacks (1825), zitiert nach Lemke

(wie Anm. 24), 149.

Ishaq al-Isra’ili widmet dem Geruch hingegen viel Raum.

Grundlegend Jean-Louis Flandrin, «Assaisonnement, cuisine et diététique aux XIVe, XVeet
XVlIe siécles», in Ders., Massimo Montanari (Hg.), Histoire de I’alimentation, Paris 1996,
491-509, hier 495.

Vgl. Lemke (wie Anm. 24), 157.

De anima, liber 1, tr. 1, cap. 1, zitiert nach Theiss (wie Anm. 26), 25.

Siissmann Muntner, «Isaac Israéli le premier médiateur de la médecine entre 1’Orient et
I’Occident», Le Scalpel 106 (1953), 642-646; Hans Hugo Lauer, «Isaac Judaeus», Lexikon
des Mittelalters V (1991), 665; Raphael Jospe (= Refa el Yospe), Jewish Philosophy

in the Middle Ages, Boston 2009, 79-131.

Bolens (wie Anm. 12), 41.

«Von ihrer Natur her gibt es zwei Formen der Vielfalt der Nahrungsmittel: Ihre Natur ist
entweder einfach oder komplex. Als einfache Natur bezeichne ich, was einheitlich inbezug
auf die Kochung seiner Substanz und seiner Fliissigkeit ist. Bei der komplexen Natur handelt
es sich um zwei gegensitzliche, einander widersprechende Naturen, indem also beispiels-
weise die Natur der Substanz jener anderen der Fliissigkeit entgegengesetzt ist. Die einfache
Natur hat einen Geschmack ihrer Substanz, dhnlich wie er in der Kochung ihrer Fliissigkeit
zum Vorschein kommt. Es gibt acht Geschmacksrichtungen, ndmlich das Siisse, das Feiste,
das Salzige, das Bittere, das Scharfe, Herbe, Stopfende und Geschmacklose.» Isaaci Judaei,
Salomonis Arabiae regis adoptivi filii: De diaetis universalibus et particularibus, Libri Il. Hoc
est de victus salubris ratione, et alimentorum facultatibus (Officina Sixti Henric Petri), Basel
1570, Lectio X, 23. «abusive»: uneigentlich, nur so leichthin. Ubersetzung und Hervorhebung
von D. Rippmann.

Platon, Timaios. Griechisch-Deutsch, Ubersetzung, Anmerkungen und Nachwort von Thomas
Paulsen und Rudolf Rehn, Stuttgart 2009, 65b.

Paul Rozin, «Sweetness, Sensuality, Sin, Safety, and Socialization: Some Speculations»,

in John Dobbing (Hg.), Sweetness, London 1987, 100-110.

De diaetis universalibus, 24 {.

Ebd., 60,

«uillos stomachi»: wortlich die zottigen Haare des Magens. Vermutlich ist die seine Ober-
fliche bedeckende besonders dicke Schleimhaut, die viele Driisen enthilt, gemeint.

De diaetis universalibus, 26.

Ebd., 29.

Einschlédgig und wegen der terminologischen Analyse des griechischen und lateinischen
Geschmacksvokabulars unverzichtbar: Charles Burnett, «The Superiority of Taste», Journal
of the Warburg and Courtauld Institutes 54 (1991), 230-238; Ders., «Sapores sunt octo:

The Medieval Latin Terminology for the Eight Flavours», in Agostino Paravicini Bagliani (Hg.),
I cinque sensi — The Five Senses (Micrologus 10), Florenz 2002, 99—-112.

Susanne Nigele, Valentin Schwendes «Buch von menicherhande geschlechtte kornnes und
menicherley fruchtte». Der «Liber de diaetis particularibus» («Kitab al-agdiya») des Isaak
Juddus in oberschwiibischer Ubersetzung des 15. Jahrhunderts. Einleitung und kritische
Textausgabe, Wiirzburg 2001.

Daniel Poirion, Claude Thomasset (Hg.), L’art de vivre au moyen dge. Codex Vindobonensis
Series Nova 2644 conservé a la Bibliothéque Nationale d’Autriche, Paris 1995.

73



74

Mit allen Sinnen traverse 2015/2

45

46

47

48

49

50

51

52

53

54
55
56
57

58
59
60

Vgl. zum Folgenden: Dorothee Rippmann, «Un aliment sain dans un corps sain: Santé et
systémes culinaires au moyen 4ge», in Frédérique Audoin-Rouzeau, Francoise Sabban (Hg.),
Un aliment sain dans un corps sain. Perspectives Historiques. Deuxiéme colloque de I’ Institut
Européen d’Histoire et des Cultures de I’Alimentation (Collection «A boire et & manger» 1),
Tours 2007, 39—63; Rippmann (wie Anm. 7), 20-45.

Vgl. Hans Zotter, Das Buch vom Gesunden Leben. Die Gesundheitstabellen des 1bn Butlan
in der illustrierten deutschen Ubertragung des Michael Herr. Nach der bei Hans Schott
erschienenen Ausgabe Strassburg 1533, Graz 1988, 8 {.; Felix Klein-Franke (Hg.), Ibn Butlan,
Das Arztebankett. Aus arabischen Handschriften iibersetzt und mit einer Einleitung sowie
Anmerkungen versehen, Stuttgart 1984, 9, 51-68; Francoise Micheau, Danielle Jacquart,

La médecine arabe et I'occident médiéval, Paris 1990, 209 £., 233.

Hosam Elkhadem, Le «Tagwim al-sihha» (Tacuinum sanitatis) d’Ibn Butlan. Un traité
médical du Xle siécle. Histoire du texte, édition critique, traduction, commentaire (Académie
royale de Belgique, Classe des lettres 7), Louvain 1990, 9-13, tables XIX, XXVI.

Abu ’l-Hasan al-Muhtar Ibn-al-Hasan Ibn-Butlan, {Abu-Ali Yahya Ibn-Isa Ibn-Gazla],
Schachtafelen der Gesuntheyt. Dem gemeynen nutz zuo verstand newlich ufigangen unnd
verteutscht Durch D. Michael Hero Leibartzt zuo Strasszburg, Strassburg (Hans Schott) 1533;
vgl. die elektronische Transkription dieser Erstausgabe hg. v. N. Holler, «Schachtafelen

der Gesuntheyt» von Ibn Butlan. Transkription der Regeln nach der deutschen Ubersetzung
des «Taquinum sanitatis in medicinam» von Ibn Butlan von Michael Herr, 1533, in Monu-
menta Culinaria et Diaetetica Historica; siche den Faksimile-Druck von Herrs deutscher
Erstausg.: Zotter (wie Anm. 46); fiir die lateinische Erstausgabe, Strassburg (Schott) 1531,
siehe Universititsbibliothek Basel, L g I 9 Nr. 2.

Siehe das Digitalisat der Bayerischen Staatsbibliothek, http://www.mdz-nbn-resolving.de/urn/
resolver.pl 2urn=urn:nbn:de:bvb:12-bsb10147779-4.

Friedrich Hartmann, Die Literatur von Friih- und Hochsalerno und der Inhalt des Breslauer
Codex Salernitanus, Diss., Leipzig 1919, 55-58.

Anders ordnet Albertus Magnus die Geschmicke an, mit dem Siissen und dem Bitteren

an den Polen der Skala. Vgl. Theiss (wie Anm. 26), 253.

Siehe Expiracion Garcia Sénchez, «La diététique alimentaire arabe, reflet d’une réalité
quotidienne ou d’une tradition fossilisée? (IXe—XVe si¢cles)», in Audouin-Rouzeau/Sabban
(wie Anm. 45), 68, 69 f.

Claude Thomasset, «La tradition médicale», in Poirion/Thomasset (wie Anm. 44), 49-64,
hier 59.

1. Regel, vgl. Zotter (wie Anm. 46), 238.

Claude Fischler, L’Homnivore, Paris 1990, 133 {.

Vgl. das Faksimile in Poirion/Thomasset (wie Anm. 44).

Cathleen Hoeniger, «Illuminated Tacuinum Sanitatis Manuscripts», in Jean A. Givens,

Karen M. Reeds, Alain Touwaide (Hg.), Visualizing Medieval Medicine and Natural History,
1200-1550, Aldershot 2006, 51-81; Vera Segre Rutz (Hg.), Historia Plantarum. Erbe, oro

e medicina nei codici medievali. Volume di commente, Modena 2002, 123-170.

Flandrin (wie Anm. 29).

Vegl. Poirion/Thomasset (wie Anm. 44), 64.

Niheres bei: Rippmann (wie Anm. 7); Rippmann (wie Anm. 45); Dorothee Rippmann,
«Korper und Sinne in der Kochkunst. Konzepte mittelalterlicher Nahrungsmitteldigtetik»,

in Werner M. Egli, Ingrid Tomkowiak (Hg.), Sinne, Ziirich 2010, 167-196.



Rippmann: Sehen, Riechen, Tasten, Schmecken

Résumé

Voir, sentir, palper et goiter. Une archéologie du goiit
au Moyen Age

Depuis le Moyen Age, des écrits érudits présentent la (bonne) chére comme
expérience synesthétique. En Europe, les principes médico-diététiques d’une
bonne hygiéne de vie sont décrits depuis le 13e siécle dans les dits «régimes de
santé» (Regimina sanitatis). Ces derniers constituent les fondations théoriques
des créations culinaires que 1’on peut appréhender par le biais de livres de recettes
décrivant la haute cuisine. Cette contribution traite en particulier des écrits gas-
tro-philosophiques fondamentaux d’Isaac Judaeus (10e siécle) et d’Ibn Butlan
(11e siecle), deux auteurs qui seront redécouverts au 16e siecle. Les splendides
manuscrits enluminés du Tacuinum sanitatis d’Tbn Butlan sont particuli¢rement
connus. Les deux médecins-philosophes formulent avec une grande richesse de
vocabulaire une science €laborée de la nutrition et de la vie dans le cadre d’une
théorie des quatre humeurs et des tempéraments. Au Moyen Age, les discours
et les écrits sur la nutrition se préoccupaient toujours de la représentation des
sens, notamment parce que I’efficacité et la perception des huits gofits n’étaient
pas seulement mesurés au niveau psychologique, mais aussi par le biais de leur
signification physiologique (métabolisme et digestion!).

(Traduction: Matthieu Leimgruber)

75



	Sehen, Riechen, Tasten, Schmecken : eine Archäologie des Geschmacks im Mittelalter

