Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]

Band: 22 (2015)

Heft: 2: Par tous les sens = Mit allen Sinnen

Artikel: Le sacrifice en Grece ancienne ou quand les sens s'invitent a la féte
Autor: Mehl, Véronique

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-650783

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-650783
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

44

Le sacrifice en Gréece ancienne
ou quand les sens s’invitent a la féte

Véronique Mehl

Depuis les travaux fondateurs de Jean-Pierre Vernant,' la thusia est comprise
comme le sacrifice sanglant de type alimentaire, acte central du rite, au cours
duquel un animal est mis rituellement & mort, puis partagé entre les hommes et
les dieux. La commensalité renouvelée de féte en féte participe & la définition
du groupe social (famille, association, cité et cetera) et marque la distance entre
les hommes et les dieux. Temps découpé dans le quotidien, le sacrifice établit la
communication avec les divinités et marque la cohésion du groupe. Le rite prend
des formes trés variables,? selon les occasions et les divinités, de la simple mort
d’un animal dans un cadre restreint jusqu’a des mises en scénes exceptionnelles
pour une foule immense.

Dés 1958, Jean Rudhardt, dans Notions fondamentales et actes constitutifs du
culte dans la Gréce classique, paru a Genéve, mettait en avant dans le rituel ce
que 1’on voit (parures, couleurs des vétements...), ce que I’on entend (priéres,
cris rituels), ce que 1’on goiite (viandes, libations), ce que 1’on sent (parfums...)
et ce que 1’on touche (objets, animaux). Ces pistes de lecture sur la sensorialité
ont peu été suivies, les analyses sur la religion grecque ayant plutot privilégié la
composante ritualiste du sacrifice.?

Les sources écrites et iconographiques sont le principal frein 4 une approche
sensorielle du rituel, le fidéle n’y ayant que peu de place. Les riches textes des
Peres de 1’Eglise sont difficiles d’usage par leur éloignement chronologique et
surtout par leur hostilité a la religion grecque traditionnelle. L’absence d’écrits
de soi oblige a d’autres biais, permettant plus souvent une histoire du sensible
qu’une histoire des sens. Les vases et les reliefs,* plus resserrés chronologique-
ment, surtout pour les 6e—4e si¢cles avant Jésus-Christ, pour des sources litt€raires
du 8e si¢cle aux premiers si¢cles de notre re, par leurs conventions graphiques
posent tout autant question que les textes. A la carence d’indications sensorielles
s’ajoute une liste fluctuante qui se fixe a cinq sens au 4e sie¢cle avec Aristote,
qui distingue ceux de la distance (vue et ouie), du contact (toucher et gofit) et
I’odorat a2 mi-chemin. Les sens de la distance sont prééminents et la synesthésie
difficile & saisir.’



Mehl: Le sacrifice en Gréce ancienne

Depuis quelques années, les travaux sur la religion® croisent d’autres thématiques
et s’étendent a 1’étude des émotions, en particulier dans les cultes mysteres, et
plus récemment a celle des sens, accompagnant le développement de I’histoire du
corps antique.” Des analyses stimulantes portent sur le sanctuaire comme paysage
ou sur la perception du divin.? Ainsi I’histoire de I’environnement sensible est en
expansion, méme si elle privilégie généralement un seul sens, la vue et I’odorat
ayant été les plus travaillés.’

En tant que rite communautaire central, le sacrifice sanglant offre un terrain
d’étude favorable, permettant de restituer un univers de sensations et de com-
prendre un systeme de valeurs. Depuis leur enfance et tout au long de leur vie, les
Grecs connaissent des fétes réguliéres, au sein de leur famille, de leur phratrie,
de leur cité ou d’autres cercles encore. Hommes et femmes peuvent étre tour a
tour dédicants, prétres, prétresses, magistrats, fideles, acteurs du rituel ou simples
spectateurs. Les sacrifices rythment le calendrier et 1’espace civiques, créant une
familiarité entre les Grecs et leurs cultes.!® Les fid¢les participent pleinement,
se mouvant dans un environnement sonore, visuel ou olfactif qui se reconnait
immédiatement et crée une expérience, a la fois individuelle et communautaire,
inscrivant en chacun une mémoire collective. La féte se pergoit autant qu’elle
se vit. Le corps du fidele est a la fois récepteur, émetteur, réceptacle et caisse de
résonance des cing sens; par lui le divin se pergoit et devient perceptible. Chacun
trouve alors sa place dans un ordre établi.

Atmospheére et paysage festifs

Pour qui s’intéresse au sacrifice de facon matérielle, le corpus homérique est le
point de départ, repris durant toute I’ Antiquité, en particulier le schéma général
proposé au livre III de 1’Odyssée (435-472). Si toutes les étapes du rite sont
présentes, Homere porte peu d’attention & 1’atmosphére sensible du palais du roi
Nestor: «Nestor, le vieux meneur de chevaux, fournit 1’or. L’ouvrier en plaqua les
cornes de la vache, a petits coups soigneux, pour que ce bel ouvrage trouvat griace
devant les yeux de la déesse. Le divin Echéphron et Stratios, menant la béte par
les cornes, la faisaient avancer. Dans un bassin, Arétos apportait du cellier I’eau
lustrale; son autre main tenait la corbeille des orges. Debout prés de la vache
et prét a la frapper, Thrasymede a I’ardeur batailleuse, tenait une hache affilée,
et Perseus avait pris le vase pour le sang. Nestor, le vieux meneur de chevaux,
répandit I’eau lustrale et les orges, puis il fit & Pallas une longue priére et, comme
il prélevait quelques poils de la téte qu’il langait dans le feu, 1’assistance en priant
jeta les pincées d’orge. Déja, faisant un pas, le bouillant Nestoride, Thrasymede
a frappé, et la hache a tranché les tendons cervicaux: la béte tombe inerte, sous

45



46

Par tous les sens traverse 2015/2

les clameurs sacrées des filles et des brus et de 1a vieille reine, Eurydice, 1’ainée
des filles de Clymene. Fils et gendres alors saisissent 1’animal, qu’on souléve
au dessus du sol aux larges voies; le meneur des guerriers, Pisistrate, 1’égorge:
dans le flot du sang noir, I’ame quitte les 0s. On dépéce a la hate, en détachant
tous les cuisseaux, selon le rite; sur I’une et 1’autre face on les couvre de graisse;
on empile dessus d’autres morceaux saignants et pendant que Nestor les briilant
sur les biiches fait sa libation d’un vin aux sombres feux, la jeunesse tenant les
quintuples brochettes, entoure le Vieillard. Puis, les cuisses briilées, on gofite
des grillades et, découpant menu le reste de la béte on la met a rotir au bout des
longues broches que 1’on tient 4 deux mains.»"!

Les cing sens sont mis en scéne dans le texte homérique. C’est d’abord un animal
préparé: éclat lumineux et richesse de I’or, puis des objets rituels métalliques
ajoutant du prix.!? Les allusions chromatiques transparaissent avec le sang et
le vin. Priere du roi et de 1’assistance, cri des femmes, feu qui crépite avec les
poils de I’animal, les libations, les os et la viande. Les gestes se concentrent
sur I’animal et les objets nécessaires au rite. La viande est consommée, marque
d’accueil de I’héte de passage et d’'une communauté soudée. La simple sugges-
tion de I’odeur (celle des produits au contact du feu), est typique chez Homere
qui, au contraire, la mentionne souvent dans les scénes de séduction ou comme
promesse d’un sacrifice prochain.

Ces grandes étapes se retrouvent dans un corpus de plus de 500 vases'® portant les
trois temps du rituel (procession, gestes autour de la mort, partages ultérieurs). Le
schéma variable de la procession, pompé, peut se résumer a 1’animal simplement
conduit par un fidele ou étre plus complexe, avec des fideles et des éléments
d’architecture parés pour I’occasion, un prétre ou une prétresse, des animaux, des
objets rituels. Ainsi sur un cratére attique du peintre de Kléophon'* des années
440-425, des fideles et des animaux approchent la divinité (fig. 1). A droite,
Apollon pythien couronné et tenant une branche de laurier, est assis dans son
temple. Les trépieds, 1’omphalos, 1’arc et le carquois suspendus dans le champ
participent a 1’identification de la divinité. Devant I’ensemble architecturé, un
homme barbu appuyé sur un baton accueille la procession arrivant par la gauche.
Une jeune femme (bandeau dans les cheveux, ependytes richement décorés sur
son chiton) porte un panier sur la téte. Deux jeunes hommes couronnés se font
face. Entre eux, un briile-parfum est posé a terre. Elément vertical, il ne semble
pas interrompre I’interactivité entre les deux parties de la procession. Un troisiéme
jeune homme couronné tient une phiale pour les libations. Trois jeunes hommes
couronnés conduisent deux bovins entravés, aux cornes ornées de bandelettes de
tissu. Le rendu des objets laisse supposer qu’ils sont métalliques.

Dans cette célébration apollinienne, les sens sont en alerte: la vue est attirée par
les vétements d’apparat aux lourds drapés et aux belles broderies et par I’éclat



Mehl: Le sacrifice en Gréce ancienne

Fig. 1: Cratére attique a figures rouges du peintre de Kléophon, vers 440425 (ARV? 1143/1).
(Musée de Ferrare, T 57 ¢ VP. Dessin: Véronique Mehl)

des objets métalliques, qui font sans doute écho aux offrandes déja présentes
dans le sanctuaire. Comme 1’écrivait le poéte Epicharme a propos du sanctuaire
de Delphes «[d]es lyres, des trépieds, des chars, des tables d’airain, des bassins,
des pateres, des chaudrons de bronze, des cratéres, des broches! Ah, si vous
le vouliez, avec ces ustensiles suspendus a leur clou, quel beau charivari on
ferait, oui, un grand!»"> L’éclat (métallique) est ici, comme souvent, associé a la
sonorité des objets.!® Les senteurs du briile-parfum ou des couronnes des fideles
déterminent un volume olfactif, celui dans lequel la féte se déroule. L’espace
sacrificiel est clairement défini, structuré et rythmé par les objets transportés.
La bonne odeur introduit les fidéles dans un espace embaumé par une présence
supra-humaine, rappelée en image par les attributs divins (laurier, omphalos,
trépieds, arc et carquois) et rendue visible par le dieu lui-méme en son temple.
Les odeurs artificielles annoncent celles naturelles du divin.'” Parfums divers a
briiler, fleurs en jonchées, en colliers, guirlandes ou couronnes, végétation du
sanctuaire font partie intégrante de la pompé, annongant déja d’autres odeurs,
celle des libations versées et des viandes briilées pour les dieux ou cuites pour
les hommes. Le dieu se reconnait par ses attributs, le divin se manifeste par sa
bonne odeur naturelle, rendue effective dans le sanctuaire par la consumation
de substances aromatiques. La beauté du lieu se voit, se sent et s’entend, celle
du moment se touche et se gofite aussi. Sur les vases, les scenes laissent paraitre
une atmosphere sonore paisible, simplement rythmée par le son de la musique
(aulos, lyre, cithare) et les prieres suggérées par la posture des corps. Rien ne
transparait du brouhaha de la foule ou se mélent des animaux conduits entravés
vers 1’autel. Une harmonie sonore semble prédominer.

Sur un cratére attique a figures rouges du peintre de Pothos,'® conservé a Nancy
et daté des années 420 (fig. 2), un autel au centre, avec des marques de sang,
porte des biiches régulierement rangées et un osphus dans les flammes. A droite,
un jeune homme torse nu et couronné présente 1’extrémité d’une broche chargée
de viandes au-dessus du feu. Derriére lui, un auléte couronné joue. A gauche,

47



43

Par tous les sens traverse 2015/2

un homme barbu tend une main vers 1’autel, 1’autre vers un panier plat, orné de
feuillage, présenté par un jeune homme couronné. La gestuelle du personnage
barbu laisse supposer une priére prononcée, paroles qui se conjuguent avec la
musique de 1’aulos. Comme pour le cratére de Ferrare, le drapé des vétements et
les couronnes végétales disent la féte: sons, matiéres et senteurs se mélent pour
suggérer en image ce temps particulier de la communication avec le divin. Aux
odeurs végétales plus ou moins fortes s’associent celles s’élevant de I’autel ol
briile déja une partie de I’animal (I’extrémité de la colonne vertébrale visible,
retournée dans les flammes) et celles des viandes, tendues au-dessus du feu
(sans doute les splanchna, les parties les plus nobles de 1’animal, directement
grillées et consommeées par les commensaux). La manducation des viandes est
esquissée dans le partage et les parts verticalement alignées (celle des dieux
dans le feu, celle des hommes tenues a la broche). Les sources parlent peu
de ce moment essentiel pour la communauté, celui du «manger ensemble»
pourtant présent chez Homére. M&me si la procession peut montrer des fideles
en nombre, ce que confirment sources littéraires et épigraphiques, les scénes
autour de 1’autel sont resserrées autour de quelques personnages — surtout
masculins — ce qui n’indique pas que dans la pratique, le partage pouvait se
faire au sein d’un groupe élargi.'

Ménandre, auteur de comédies du 4e sieécle avant Jésus-Christ, met en scéne
plusieurs banquets succédant a ‘des sacrifices, généralement dans un cadre
familial, occasions de ripailles comme le dénoncent certains: «Mais voyez leur
maniere de sacrifier a ces brigands! Ils apportent des bourriches, des bonbonnes,
non pour les dieux, mais pour eux-mémes. L’encens, la galette d’orge, voila ce
qui est pie! C’est 1a une offrande que le dieu recoit tout entiére, une fois placée
sur le feu. Mais eux; c’est I’extrémité de la croupe et la vésicule, des morceaux
immangeables, qu’ils consacrent aux dieux, et ils engloutissent tout le reste...»
(Dyscolos, 445-453). Le cuisinier (mageiros) avec ses marmites est un personnage
central chez Ménandre, établissant la continuité entre le rite et le repas, cherchant
a appréter au mieux 1’animal sacrifié pour le plaisir de tous. Les préparatifs culi-
naires évoquent pour les spectateurs du théatre de Ménandre odeurs et saveurs
qu’ils connaissent dans leurs sanctuaires.

En iconographie, les biais utilisés par les peintres sont simples: des éléments
visuels clairs, des sons suggérés (instruments de musique, priéres évoquées par
une main levée), des odeurs présentes au travers d’objets ou de matieres. Le
gofit? et le toucher sont plus indirectement mentionnés: le toucher se traduit par
une gestuelle et un contact (par exemple le port de v€tements d’apparat) et le
golit parfois par la découpe des viandes ou le rotissage, préludes a des festins
partagés. Le paysage est connu de tous, chacun I’a vécu au cours d’une féte, il
est un élément qui soude la communauté.



Mehl: Le sacrifice en Gréce ancienne

Fig. 2: Cratére attique a figures rouges du peintre de Pothos, vers 420 (ARV? 1190/26).
(Musée de Nancy. Dessin: Frangois Lissarrague)

Création de paysages sensoriels

A partir de la fin du 4e siécle, et durant 1’époque hellénistique, lorsqu’ Alexandre
et ses successeurs restaurent d’anciennes fétes?! ou en créent de nouvelles, ils
reprennent des paysages connus de leurs contemporains, ceux de la «vieille
Grece» y ajoutant de la magnificence. Ainsi Ptolémée Philadelphe institue en
280 a Alexandrie?? les Ptolemaia, en 1’honneur de Dionysos et de ses parents
Ptolémée Ier et Bérénice, saluant aussi ses victoires militaires. Le découpage est
classique (procession, sacrifice, concours, banquets) mais la foule réunie en fait
immeédiatement 1’égal des concours panhelléniques.

Athénée dépeint une partie de la féte dionysiaque célébrée vraisemblablement
en 271 apres la premiere guerre de Syrie. Seule la procession de deux jours et
quelques éléments du banquet sont mentionnés, formant a eux seuls un long
texte.? Une des particularités de la féte — au-dela de son gigantisme — est qu’elle
s’adresse a deux groupes: les spectateurs et les «acteurs» de la procession dans
des sceénes figurées (prétres, prétresses, bacchantes, figurants représentant des
satyres, des silénes, des victoires, enfants, adolescents et adultes des deux sexes
portant des objets, des aromates, guidant des animaux, et cetera), jouant un rdle
dans des tableaux donnés a voir, a sentir et a entendre... La féte est destinée au
public massé dans les grandes rues de la capitale.*

49



50

Par tous les sens 3 traverse 2015/2

Les publications sur les Pfolemaia® mettent en avant la présence de la foule au
travers de deux sens: la vue et le gofit. Des nuances peuvent étre apportées. Deux
jours de spectacle font alterner tableaux exotiques et dionysiaques. Le public
regoit par des distributions de vin et de vin doux (glykismos), et plus tard, une
partie tri€e sur le volet assiste aux banquets. Cependant deux autres sens appa-
raissent dans le texte d’ Athénée: 1’ouie et surtout 1’odorat. Apres les Silénes et
les Satires ouvrant la pompé, viennent des Nikés avec de grands brile-parfums
dorés, puis des autels, des enfants portant de ’encens, de 1a myrrhe et du safran.
La méme organisation apparait plus loin dans la procession. Plus loin encore,
au milieu des femmes indiennes, des éléphants, et des antilopes, des chameaux
portent des parfums (300 mines d’encens, autant de myrrhe, 200 de safran, de
casse, de cinnamome, d’iris et autres aromata). L’ ouie, au-dela de la mention
des chants et des prieres, est sans aucun doute stimulée par divers sons: bruits
du défilé et des objets métalliques des tableaux, cris d’animaux, roulement des
chariots, pas des milliers de figurants et brouhaha de la foule spectatrice. Comme
pour les autres sens, c’est une variété de sons qui crée un univers de sensations.
Le toucher quant a lui concerne essentiellement les acteurs de la féte, beaucoup
moins les spectateurs.

Dans cet ensemble, la vue est en effet prééminente, témoignant de 1’opulence
du roi et de la protection que Dionysos lui apporte (métaux précieux, bijoux,
pierreries, couleurs chatoyantes appliquées sur les corps et les masques, ani-
maux en grand nombre dont certains sauvages, produits rares venus de pays
lointains, armures des soldats, ...). Si la féte se déroule en Egypte, elle joue
sur des themes éminemment grecs pour dire la beauté et 1’opulence, par la
poikilia (bigarrure, variété) et la luminosité.s Les couleurs sont chaudes et
chamarrées, s’associant comme souvent aux sons multiples qui s’échappent
de la pompé. La profusion d’odeurs rappelle aussi la richesse. Victorieux des
Séleucides, le roi lagide contrdle les routes vers 1’Orient lié a Dionysos, celles
qui permettent I’approvisionnement en produits exotiques dont les parfums. La
solennité et le faste mettent en alerte les sens de chacun, donnant & voir, a sentir
et a entendre le pouvoir du roi et sa prodigalité, procurant du plaisir partagé.
Au-dela du culte rendu a Dionysos, c’est un message politique que Ptolémée
envoie a son peuple et aux ambassadeurs venus de tout le monde grec. Expé-
rience individuelle sans doute, collective aussi, celle d’une population qui se
trouve ainsi soudée par un temps fort vécu ensemble. Si le banquet est destiné
a une partie de la foule, c’est pour la population grecque d’Alexandrie qu’est
artificiellement créé ce paysage rituel selon des schémas culturels et sensoriels
définis, repris des traditions helléniques.



Mehl: Le sacrifice en Gréce ancienne

Rendre sensible le divin par le rituel

La mise en action des sens, au-dela de créer un esprit de communauté, pointe un
systeme de valeurs, en rendant perceptible ce qui est théoriquement invisible, le
divin. Les Grecs congoivent le corps selon une échelle de perfection qui prend pour
modele les divinités.?’” Le sur-corps divin est parfait, immortel, immuable, beau,
grand; il est 1a chdris, 1a grace, le rayonnement lumineux. Il irradie littéralement,
I’odeur faisant partie de ce rayonnement, tout a la fois brillance et fragrance. Ses
capacités sont surdimensionnées: «Tout entier il voit, tout entier il comprend, tout
entier il entend.»? Les sources ne caractérisent pas les perceptions sensorielles
des divinités. Cependant la perfection de leur corps démultiplie leurs capacités
dans tous les domaines; ils percoivent en quelque sorte mieux et totalement. Les
hommes usent d’artifices pour attirer les dieux en leurs sanctuaires, les inviter
a leurs sacrifices et les rendre présents dans leurs fétes. Comme le rappelle un
scholiaste, «le semblable est attiré par le semblable».*® S’offrent alors aux sens
des dieux et des hommes des paysages religieux plaisants, lumineux, odoriférants,
colorés et sonores. Comme le dit Lucien,* les dieux peuvent, depuis 1’Olympe,
se pencher au-dessus des autels et humer les fumets qui s’élévent des sacrifices.
Ils profitent du spectacle par tout leur corps, accueillant les offrandes diverses des
hommes. Onctions de la statue®? (huileuses et odorantes), préparation de 1’autel,
jeux de lumiere, autant de mises en scéne possibles du sanctuaire qui présentifient
les dieux, reconnaissent leur puissance et les rendent accessibles aux fideles. Mais
si les sens font s’approcher au plus prés du divin, ils rappellent aussi la radicale
différence entre les dieux et les hommes, contenue dans le sacrifice. Les dieux
peuvent se repaitre du seul spectacle, les hommes doivent se nourrir. La relation
établie ne dure que le temps du rite. Les dieux ne se nourrissent pas, mais se
satisfont de fumées et d’odeurs, de nectar et d’ambroisie* produits parfumés
d’immortalité. L’homme doit manger pour vivre et cette condition fait de lui un
mortel. Le rite ne fait que rappeler le statut des hommes, condamnés au travail,
a la production de nourriture et a la reproduction. C’est leur propre travail qui
permet la féte et le plaisir des dieux.

Sur une coupe attique a figures rouges de Macron (fig. 3), conservée au musée
de Toledo,** et datée des années 490—480, une femme vétue d’un lourd manteau
bordé de pourpre sur une longue tunique (chiton), se tient au centre de 1’image
entre un autel et un briile-parfum posé sur un support. Elle verse une libation
de vin dont le filet rouge est visible s’écoulant dans le feu. Elle tient un grand
et beau panier. Les traces rouges sur 1’autel — des marques de sang — sont une
évocation temporelle: sur lui, des animaux ont été, sont ou vont étre mis & mort.
Comme les flammes nettement peintes, elles sont la marque de la pérennité
des rituels. De fagcon symétrique, le briille-parfum participe aussi au rituel. De

51



52

Par tous les sens traverse 2015/2

petites incisions dans le vernis noir du vase évoquent la fumée odorante. La
communication avec les dieux est claire: vapeurs provoquées par le vin versé
dans les flammes, crépitement du feu, offrande contenue dans le panier, volutes
parfumées, viandes partagées suggérées par les traces de sang. La commensalité
avec les dieux (le vin et les viandes) est possible mais temporaire; les senteurs
rappellent que les hommes eux ne peuvent s’en nourrir. L’autel montre ce temps
ou hommes et dieux vivaient ensemble et partageaient les mémes tables; les
fumigations renvoient a la sur-nourriture qui échappe aux hommes et les fait
a jamais différents des dieux. La complexité du sacrifice apparait, sur cette
coupe, dans un condensé d’actions rituelles (fumigations, libations, dép6t, mise
a mort). Les évocations sensorielles rappellent que 1’on peut, par les rites, se
rapprocher du divin sans jamais le toucher. Lui seul profite pleinement, par
tous ses sens, par tout son corps de toute forme de nourriture. Hommes et
dieux sont, sur la coupe et dans le monde des cités, a jamais disjoints, les sens
en témoignent comme que la femme au centre de 1’image, qui dit elle aussi la
mise a distance de 1’humain et du divin.®

Conclusion

Dans les rites grecs, les sens ont un role proclamatif: ils associent les fideles
au sacrifice, créent une communauté par I’expérience collective et font savoir
au-dela d’un cercle restreint que la féte a lieu et qu’on y a participé. Si la
religion est avant tout ritualiste, elle n’écarte pas pour autant une participation
par le biais de la sensibilité. L’espace et les gestes rituels activent les sens du
fidele. Par cette stimulation recherchée mais peu exprimée, chacun peut per-
cevoir le divin qui est, par essence, imperceptible.* En dehors des épiphanies
plus explicites, dans 1’ordinaire du culte, le corps devient un acteur par lequel
la communication avec les dieux s’effectue et la communauté se construit.
L’atmosphére se voit, s’entend, se sent, en un verbe se ressent. Souvent les
sources ne permettent pas d’aller plus loin et il est délicat de lier les sensations
aux émotions des participants. Les textes chrétiens des 3e et 4e si¢cles sont les
premiers a clairement faire le lien entre ce que les fidéles vivent dans les cultes
par leur sens et ce qu’ils ressentent. Les Péres de 1’Eglise voient un danger a
maitriser,”” proposant une autre lecture des sens, laissant de c6té 1’expression
du corps pour donner place a une approche spirituelle qui permet de s’élever et
d’appréhender le message divin.*® Des études menées récemment sur le corps
antique® ont montré que la césure Antiquité / Moyen Age devait étre réévaluée,
celles sur les sens aussi sans doute.”’ Bien des éléments restent perceptibles
dans le culte malgré les changements apportés par le christianisme. Malgré les



Mehl: Le sacrifice en Gréce ancienne

Fig. 3: Coupe attique a figures
rouges de Macron, vers
490-480. (Toledo Museum

of Art, 1972.55)

combats, parfois virulents des Péres de I’Eglise contre la religion traditionnelle
(qu’elle soit grecque, romaine ou juive), I’expression des sens trouve toute sa
place dans la liturgie de 1’ Antiquité au Moyen Age; elle s’adapte a une nouvelle
expression du divin.

Pour les Grecs, I’expression sensorielle au cours du sacrifice, comme dans d’autres
domaines de la vie, ne passe pas toujours par une synesthésie compléte, sans doute
en raison méme de la liste fluctuante des sens et des valeurs qui leur est accolée.
Ce sont plus des associations synesthésiques qui priment, le plus souvent deux
sens (la vue et I’ouie, la vue et 1’odorat), parfois trois (la vue, 1’ouie, 1’odorat).
Le toucher et le goiit sont plus difficiles & cerner. Ces associations expriment une
qualité essentielle pour dire le beau et le divin dans le monde grec, la variété. La
poikilia des Grecs est bigarrure, mélange, mais renvoie toujours a 1’harmonie.
Perception du divin et organisation du monde*' passent par le plaisir des sens et
leur variété.

Notes

1 Jean-Pierre Vernant, «A la table des hommes. Mythe de fondation du sacrifice chez Hésiode»,
in Jean-Pierre Vernant, Marcel Detienne (éd.), La cuisine du sacrifice en pays grec, Paris
1979, 37-132.

2 Les étapes sont plus ou moins fixes (procession, lustrations, mise a mort et découpe, prieres,
libations, offrandes, cuisson, banquet). Voir: Stella Georgoudi, Renée Koch-Piettre, Francis
Schmidt (éd.), La cuisine et I’autel. Les sacrifices en questions dans les sociétés de la Médi-
terranée ancienne, Turnhout 2005; Pierre Brulé, Véronique Mehl (éd.), Le sacrifice antique.
Vestiges, procédures et stratégies, Rennes 2008.

53



54

Par tous les sens : traverse 2015/2

10

11

12

13
14

15
16
17

18
19

20

21
22

André Motte, «L’expression de 1’émotion musicale dans les Hymnes homériques de I’époque
archaique», Kernos 21 (2008), 155-172.

Pour une lecture des images de sacrifice: Folkert Van Straten, Hierd Kala. Images of Animal
Sacrifice in Archaic and Classical Greece, Leyde 1995; Jorg Gebauer, Pompe und Thysia.
Attische Tieropferdarstellungen auf schwarz- und rotfigurigen Vasen, Miinster 2002.
Géraldine Puccini, Le débat des cing sens de I’ Antiquité a nos jours (Eidolon 109),
Bordeaux 2013.

Philippe Borgeaud, «Rites et émotions. Considérations sur les mysteres», Rites et croyances
dans les religions du monde romain, Genéve 2006, 189-229. Pour une lecture méthodolo-
gique et épistémologique, dans la lignée de la psychologie historique, Anastasia Serghidou,
«Logiques des émotions, sociabilité et construction de soi. De la caractérologie aristotéli-
cienne au prosépon tragique», Métis, n. 5. 9 (2011), 81-100.

Voir la journée d’études de la SOPHAU «Le corps antique, bilan historiographique»,
Dialogues d’histoire ancienne, suppl. 14 (2013), Besancon 2015.

Pierre Brulé, Comment percevoir le sanctuaire grec? Une analyse sensorielle du paysage
sacré, Paris 2012; Francis Prost, «L’odeur des dieux en Gréce ancienne. Encens, parfums

et statues de culte», in Lydie Bodiou, Dominique Frére, Véronique Mehl (éd.), Parfums

et odeurs dans I’ Antiquité, Rennes 2008, 97-103; John Scheid, Francois de Polignac,
«Qu’est-ce qu’un espace religieux? Représentations cultuelles de 1’espace dans les sociétés
anciennes», Revue de I’ histoire des religions 2271/4 (2010), 427-434; Philippe Borgeaud,
Fabiano Doralice (éd.), Perception et construction du divin dans I’ Antiquité (Recherches

et rencontres 31), Genéve 2013.

Lydie Bodiou, Véronique Mehl, «Le corps antique et 1’histoire du sensible: esquisse histo-
riographique», Dialogues d’histoire ancienne, suppl. 14 (2015), 151-168; Adeline Grand-
Clément, La fabrique des couleurs. Histoire du paysage sensible des Grecs anciens,

Vllle siécle — début du Ve siécle av. J.-C., Paris 2012; Philippe Jockey, Le mythe de la Gréce
blanche. Histoire d’un réve occidental, Paris 2013. La table ronde tenue & Rome en janvier
2013, La notion de paysage sonore: bilan historiographique et perspectives pour I’étude
des civilisations antiques, inaugure un large programme sur les «Paysages sonores et espaces
urbains de la Méditerranée ancienne» (EFA, EFR et IFAQ).

Voir les volumes V (Personnel de culte et instruments de culte), V1 (Occasions et circons-
tances des activités cultuelles et rituelles) et VII (Fétes et jeux) du Thesaurus Cultus et
Rituum Antiquorum.

Traduction Victor Bérard (Collection des Universités de France), légérement modifiée.

Pour une lecture matérielle du rite, Véronique Mehl, Les objets des sacrifices dans le monde
grec antique, thése, Université de Bordeaux 3 2000.

L’essentiel du corpus est présenté par: Van Straten (voir note 4); Gebauer (voir note 4).
Ferrare, Museo Archeologico Nazionale di Spina, T 57 ¢ VP; «Sacrifices», in Thesaurus
Cultus et Rituum Antiquorum I, 43.

Epicharme, Les Théores, fr. 109, éd. Oliviéri.

Pour I’éclat du métal, Grand-Clément (voir note 9), 298-303.

Véronique Mehl «Parfums de féte. Usages de parfums et sacrifices sanglants», in Brulé/Mehl
(voir note 2), 167-186.

Van Straten (voir note 4), V, 189.

Pierre Brulé, «La cité en ses composantes. Remarques sur les sacrifices et la procession

des Panathénées», Kernos 9 (1996), 37-63.

Le goiit et I’alimentation dans I’ Antiquité: sacrifices, banquets et pratiques alimentaires =
Dossiers d’Archéologie 362 (mars/avril 2014). Voir les pistes proposées dans Vinciane
Pirenne-Delforge, Francesca Prescendi (éd.), Nourrir les dieux. Sacrifice et représentation
du divin (Kernos, suppl. 26), Liege 2011.

Mehl (voir note 17), 167-186.

Athénée (V, 196-203) reprend en sélectionnant des éléments la description de Callixéne



Mehl: Le sacrifice en Gréce ancienne

23
24

25

26
27

28

29
30

31
32
33
34
35
36
37
38

39

40

41

de Rhodes faite vers la fin du 3e siecle. Jens Kohler, Pompai. Untersuchungen zur helle-
nistischen Festkultur, Francfort-sur-le-Main 1996, 35-45.

Se reporter 2 la traduction anglaise dans 1’édition Loeb.

Laurence Cavalier, Jacques Des Courtils, «Degrés et gradins en bordure de rue: aménage-
ments pour les pompai?», in Pascale Ballet, Nadine Dieudonné-Glad, Catherine Saliou (éd.),
La rue dans I Antiquité. Définition, aménagement, devenir de 1’ Orient méditerranéen

a la Gaule. Actes du colloque de Poitiers, 7-9 septembre 2006, Rennes 2008, 83-91,

ici 89 s. :

Francoise Dunand, «Féte et propagande a Alexandrie sous les Lagides», in La féte, pratique
et discours, d’Alexandrie a la mission de Besancon, Besangon 1981, 13—40; Idem. «La pro-
blématique des transferts culturels et son application au domaine religieux. Idéologie royale
et cultes dynastiques dans le monde hellénistique», in Jean-Christophe Couvenhes, Bernard
Legras (dir.), Transferts culturels et politique dans le monde hellénistique, Paris 2006,
121-140.

Grand-Clément (voir note 9), 419-488.

Jean-Pierre Vernant, «Corps obscur, corps éclatant», in Charles Malamoud, Jean-Pierre
Vernant (dir.), Corps des dieux, Paris 1986, 19-58.

Véronique Mehl, «L’odeur suave du divin», in Bodiou/Frére/Mehl (voir note 8), 142-148.
Pour les fagons de percevoir le divin, voir Verity Platt, Facing the Gods. Epiphany and Repre-
sentation in Graeco-Roman Art, Literature and Religion, Cambridge 2011, 30-75 (en parti-
culier «<Framing Epiphany in Art and Text»).

Sextus, Adversus mathematicos, IX, 144, fr. 24.

Scholie ad Eschine, Contre Timarque 23, éd. Dindorf, Oxford 1852 [Hildesheim 1970] 13,
9-11.

Lucien, Prométhée, 19, 1-10 par exemple.

Prost (voir note 8), 102.

Georges Dumézil, Le festin de I’immortalité, Paris 1924, 84—-125.

Toledo Museum of Art, 1972.55; Corpus Vasorum Antiquorum, Toledo 1, 34, pl. 53.
Vernant (voir note 1), 37-132.

Communication a venir de Véronique Mehl, «Au plus prés de I’autel: associations synes-
thésiques et perception du divin en Gréce ancienne», lors du colloque de Béatrice Caseau,
«Religions et sensorialités», organisé & Paris en juin 2015.

Marguerite Harl, «La dénonciation des festivités profanes dans le discours épiscopal et
monastique, en Orient chrétien, 2 1a fin du IVe s.», in La féte, pratique et discours (voir
note 25), 123-147.

Eric Palazzo, L’invention chrétienne des cing sens dans la liturgie et 'art au Moyen Age,
Paris 2014 avec la bibliographie antérieure et les liens entre liturgie et sens.

Lydie Bodiou, Véronique Mehl, Myriam Soria (éd.), Corps ravagés, corps outragés, Regards
croisés de I’ Antiquité au Moyen-Age, Turnhout 2011. Voir en particulier Robert Halleux,
«Une norme du corps et ses transgressions», 31-36, et la stimulante conclusion de Jean-
Jacques Vincensini, 523-528.

Le colloque organisé a Paris les 5 et 6 juin 2015 par Béatrice Caseau, «Religions et sensoria-
lit€s» couvre I’ Antiquité et le Moyen Age.

Michel Casevitz, «A la recherche du kosmos. La tout n’est qu’ordre et beauté», Le temps

de la réflexion, X (1989), 97-119.

55



56

Par tous les sens traverse 2015/2

Zusammenfassung

Das Opfer im alten Griechenland oder
«wenn die Sinne zum Fest erscheinen»

An einem Blutopfer teilzunehmen bedeutet, zuerst kollektiv rituelle Handlungen
auszufiilhren und danach das Tier zwischen Menschen und Géttern zu teilen.
Durch Gesten, Haltungen und die Reizung der Sinne wird auch der Korper der
Gléaubigen miteinbezogen. Das immer wieder erneuerte gemeinsame Mahl und
der Einsatz der Sinne haben Anteil an der Konstruktion einer sozialen Gruppe,
denn die «Alarmierung» beziehungsweise Aktivierung der Sinne dient der
Schaffung kollektiver Erinnerung. Das Gottliche wird durch bestimmte Geriiche
oder ein Leuchten prisentifiziert und damit sinnlich erfahrbar gemacht. In den
Ritualen sind Sehen und Horen beziehungsweise Sehen, Horen und Riechen die
bevorzugten synésthetischen Komplexe.

(Ubersetzung: Anja Rathmann-Lutz)



	Le sacrifice en Grèce ancienne ou quand les sens s'invitent à la fête

