
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 19 (2012)

Heft: 2: PflegeKrisen = Crises des soins

Artikel: Transkulturelle Geschichte : globale Kultur gegen die Dämonen des
Eurozentrismus und des methodischen Nationalismus

Autor: Herren, Madeleine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-391047

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-391047
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Transkulturelle Geschichte

Globale Kultur gegen die Dämonen des Eurozentrismus
und des methodischen Nationalismus

Madeleine Herren

Einleitung: Helden und Dämonen

Der Internationale Währungsfonds (IWF) prognostizierte im April 2010 das

Ende des amerikanischen Zeitalters und verkündete, dass China bereits 2016 die

ökonomische Führung der Weltwirtschaft übernehmen werde. Was auf den ersten

Blick an Paul Kennedys klassisches Modell vom Aufstieg und Fall der grossen
Mächte erinnert,1 passt auf den zweiten Blick wenig in historiografisch etablierte

Vorstellungen von Strukturwandel. Bis vor Kurzem beruhte die Sicht der Welt auf
einem historiografisch bestens dokumentierten (und kritisierten) Weltbild, das

territorial abgrenzbare Zentren und Peripherien ausmachte und westliche Dominanz

mit einer modernisierungsorientierten Abstufung von Reich und Arm begründete
und in einem Nord-Süd-Gefälle nachwies. Während die Sozialwissenschaften

noch mit dem Ende des Kalten Krieges und der Neukalibrierung des Forschungsdesigns

befasst waren, setzte der IWF bereits zur kopernikanischen Wende an:

Der Ankündigung, die Regelung der stimmberechtigten Länder zugunsten der

aufstrebenden Schwellenländer umzubauen, folgte die Deterritorialisierung der

Währung. Nationale Währungen sollten durch eine Weltwährung ersetzt werden,
die auf dem Instrument der Sonderziehungsrechte beruht. Schliesslich forderten
die BRICS-Staaten, nämlich Brasilien, Russland, Indien, China und Südafrika,
ein Vertretungsrecht in der Leitung des Währungsfonds. Der Bote ist in diesem

Fall Teil der Botschaft - der Internationale Währungsfonds ist als hybrides
Konglomerat von Staaten und Experten, Markt- und Finanzlogiken zu verstehen und

erweist sich trotz dieser hoch spezialisierten Ausrichtung als Vermittler eines

neuen, breit aufgestellten Weltbildes, das weit mehr einem kulturellen als einem

ökonomischen Narrativ folgt. Der Anspruch auf eine weit über ökonomische

Fragen hinausgehende, globale Deutungshoheit wird ersichtlich am neuesten

IWF-Thema, das sich, visuell aufbereitet, mit global aging befasst.2 Das Beispiel

mag verdeutlichen, dass historisch etablierte Ordnungsvorstellungen derzeit

in zwei zentralen Bereichen scheitern: einerseits in der (für die Neuzeit natio-
154 nal geprägten) Bedeutung von Territorialität und anderseits in der Wahl eines



Herren: Transkulturelle Geschichte

institutionellen Rahmens für die Darstellung von Gesellschaften sowie in deren

Einbindung in westlich geprägte Wissenschaftstraditionen. Die für den IWF
zentralen BRICS-Staaten sind weder territorial noch institutionell in gemeinsamen
historischen Narrativen zu verbinden. Die Sprachen, Kulturen,Territorien und die

politischen Institutionen wiesen diesen Ländern bislang höchst unterschiedliche
Entitäten zu. Nun hat eine gemeinsame Wachstumsrate eine Form der globalen
Zusammengehörigkeit geschaffen, die sozialwissenschaftliche Analyseinstrumente
herausfordert. In den Vordergrund geraten sind komplexe Muster von Verflechtungen,

die sich gängigen historischen Ordnungsvorstellungen entziehen und

am besten mit einem breiten Kulturbegriff zu fassen sind. Etablierte Faktoren

von Identitätsbildung (Kultur, Nation, gemeinsame Vergangenheit, Ideologie,
Nachbarschaft) müssen mit quer gelegten Verbindungen gegengeprüft werden.

Übergänge, Schnittstellen, Bereiche des schnellen Wandels erscheinen nicht
mehr länger als Indikatoren von Instabilität, sondern als Leistung im Aufbau von
Kontaktzonen. Für die Beschreibung solcher komplexer Bereiche bietet sich der

Ausweg der Multiplizierung. Multiple modernities, vielfältige public spheres,
unterschiedliche Historizitäten sind - vielleicht - hilfreich zur Überwindung
essenzialisierter Freund- und Feinbilder. Sie sagen allerdings noch wenig darüber

aus, wer in solch komplexen Verflechtungsgeschichten die Handlungskompetenz
besitzt. Angesichts unübersichtlicher Strukturen werden Personen nachgefragt
und ein Kollektiv dynamischer Grenzgänger vorgestellt.3 Wiederum ist nach dem

globalen Kontext zu fragen - ist die charismatische Persönlichkeit als globales

Konzept denkbar? Ist Max Webers Vorstellung charismatischer Herrschaft durch
eine globale Heldenerzählung unter der Voraussetzung medialer Repräsentation
zu erweitern?4

Der Beitrag argumentiert also aus der Perspektive einer Globalgeschichte, die
ihre kulturwissenschaftliche Verortung reflektiert und diese über die Annahme

von cultural global flows5 hinaus zu entwickeln trachtet. Zwar ist dieser Schritt
ohne das Webmuster der Verflechtungsgeschichte nicht zu leisten, allerdings
verzichtet dieser Beitrag auf eine ausführliche Diskussion dieser und verwandter

Konzepte, da deren Relevanz für die moderne Geschichtsschreibung als

hinlänglich nachgewiesen betrachtet wird. Dieser Artikel setzt sich vielmehr
mit der Frage nach der Historizität grenzüberschreitender Verflechtungen
auseinander. Oder anders gefragt: Ist die Betonung von Verflechtung vor allem,
wenn nicht sogar ausschliesslich, hilfreich zur Relativierung etablierter,
vornehmlich national ausgerichteter Ordnungsvorstellungen? Für diese Annahme

gibt es einige überzeugende Beispiele, etwa das «Kaiserreich transnational»,6
oder die Vorstellung der amerikanischen Nationalgeschichte als «Transnational
Nation».7 Die Frage stellt sich, ob auch die umgedrehte Sichtweise Sinn ergibt.
Verflechtungsprozesse würden ein historiografisches Gewicht erhalten, das sich 155



Der Artikel / L'article traverse 2012/2

in Bedeutung und Reichweite mit dem Prozess des nation building vergleichen
lässt. Statt Verflechtungsprozesse als Erweiterung der Nationalgeschichten zu

betrachten, hätten diese eine eigenständige Historizität aufzuweisen, der
nationale und lokale Identitätsbildungen nachgeordnet wären. Erkenntnisgewinn
wäre in Bereichen zu lokalisieren, die bislang historiografisch eher entflochten
und durch die Methode des Vergleichs zusätzlich zu klaren Entitäten
zugeschnitten wurden.
Die Sensibilisierung für Zwischenräume ist eine wichtige Leistung der post-
colonial studies. Die Benennungen als third space,8 als Kontaktzonen und

hybride Translationen schärfen den Blick für Bereiche, die Tavakoli-Targhi mit
dem schönen Begriff der homeless texts9 bedacht hat. Dass es dabei mehr als um
Texte geht, dass Objekte und Praktiken ebenso mitgedacht sind, versteht sich

unterdessen von selbst."1 Dem Vorwurf konstruktivistischer Abstraktionen oder
der Überschätzung von einzelnen Beispielen wird allerdings erst zu entgehen
sein, wenn solche Zwischenräume als globalhistorisch relevante Phänomene mit
einer halbwegs verlässliehen Systematik zu erfassen sind.

Dazu scheint es unabdingbar, Globalgeschichte kulturwissenschaftlich zu
erweitern und «das Denken über die Welt von der Peripherie aus»" einzufügen.
Kultur soll dabei in der unterdessen üblichen Breite als Sammelbegriff genutzt,
aber im Konzept einer transkulturellen Geschichte methodologisch zugespitzt
werden. Unterdessen gibt es zwar eine ganze Reihe von Begriffen, die kulturelle

Verflechtungsprozesse thematisieren, im Folgenden wird aber darzustellen

sein, dass Transkulturalität zwei bedeutende Vorteile aufweist: Der Begriff geht
erstens davon aus, dass die historiografische Aufmerksamkeit jenen Momenten

gilt, in denen die Deutungshoheit über Kultur als Mittel der Identitätsbildung
ausgehandelt wird und die Grenze zwischen Fremdem und Eigenem zwar
eventuell behauptet, aber keineswegs geklärt ist. Zweitens distanziert sich der

Begriff der Transkulturalität von der Vorstellung, das» Kulturen als Einheiten
zu verstehen sind, die sich chronologisch in einem Entwicklungsmodell
darstellen lassen. Der Kern einer transkulturellen Geschichte besteht im Verständnis

von Kultur als einem Spannungsfeld, das komplexe Wechselwirkungen
zwischen Kultur als Moment der Identitätsstiftung und Kultur als Ausdruck einer

vielschichtigen Verflechtungsgeschichte darstellt. Um dieses Spannungsfeld
methodisch operationalisierbar zu machen, ist die Vorstellung von Netzwerken

zwar hilfreich, sollte aber durch ein Verständnis von Grenzüberschreitungen
unter Annahme eines mehrdeutigen Grenzbegriffes ergänzt werden. Grenzen
sind demnach mehrdeutig, vielschichtig und heterogen.12

Für die Geschichtswissenschaft brechen diese Annahmen mit zentralen

Vorstellungen des historischen Wandels.

156



Herren: Transkulturelle Geschichte

Europäische Geschichte in globaler Perspektive

Seit dem 19. Jahrhundert stellt ein kulturell determinierter Zivilisationspro-
zess ein argumentatives Mittel zur Unterscheidung zwischen Vergangenheit
und Geschichte dar und differenziert zwischen Gesellschaften, die ihre

Vergangenheit als Geschichte legitimieren, und solchen, die zwar Vergangenheit,
aber keine Geschichte haben. Hegels Vorlesungen über die Philosophie der
Geschichte zeigen die Zuspitzung dieser Vorstellung in der Art, wie ausser-

europäische Kulturen dargestellt werden: «Afrika ist kein geschichtlicher
Weltteil. Was wir eigentlich unter Afrika verstehen, das ist das Geschichtslose
und Unaufgeschlossene, das noch ganz im natürlichen Geiste befangen ist».13

In ein Entwicklungsmodell übersetzt, haben die «Orientalen» zwar eine Kultur

vorzuweisen, aber eben eine alte Kultur, die an den Wurzeln des Baumes

sich befinden, dessen Früchte die weisse, europäische Kultur in der Form des

modernen Nationalstaats erntet. Hegel zeigt diesen Entwicklungsmodus am

Beispiel der Freiheit, die er konzeptuell bei den «Orientalen» verortet. Diese

hätten aber nur eine Vorstellung von individueller Freiheit geschaffen, deren

kollektive Erweiterung wird als Leistung europäischer Entwicklung verstanden.

Den Griechen und Römern wird das Verständnis von Freiheit zugestanden,
die aber das Privileg einiger weniger war. Erst der europäischen Moderne ist
demnach das Verständnis von Freiheit als Menschenrecht gelungen Die

Historiografie des 21. Jahrhunderts mag sich von solchen Vorstellungen längstens
entfernt haben - und weist dennoch verräterisch grosse Probleme bei der

Darstellung ihrer eigenen Globalgeschichte und der Vorstellung unterschiedlicher
Historizitäten auf.14 Die Prägung des Faches Geschichte im 19. Jahrhundert, die

Frage der Periodisierung und die Bedeutung der Nationalgeschichte gewinnen
eine sensible Bedeutung, wenn Globalgeschichte weniger als Thema denn als

methodisches Problem verstanden wird. Auf der Suche nach Beziehungsmustern
statt vergleichbaren Entitäten, einem relationalen statt einem komparativen
Forschungsansatz,15 werden insbesondere neuere soziologische Untersuchungen
nicht müde, vor den Dämonen des methodischen Nationalismus zu warnen.16 In
der Tat stecken die Gefahren einer nationalistischen Prägung nicht im Thema,
sondern in der Art und Weise, wie Wissenschaft organisiert und Quellenbestände

geordnet werden. Eine transkulturelle Geschichte steht demnach für ein stark

historiografisches Profil und eine wissenschaftshistorische Einbettung. Die
Überschreitung disziplinarer Grenzen gehört dabei ebenso zum Programm
wie methodische Überlegungen. Denn so sehr der Nationalstaat nach wie vor
ein wichtiges Thema der transkulturellen Geschichte darstellt, so sicher bleibt
festzuhalten, dass die Untersuchung grenzüberschreitender Verflechtungen mit
der Methode des Vergleiches nicht mehr zu leisten ist. Mit einer dynamischen 157



Der Artikel / L'article traverse 2012/2

Textur, deren Differenzierung in unterschiedliche Kulturen bloss als

Durchsetzung von Deutungsmonopolen gesehen wird, ist der historische Vergleich
nicht nur hinfällig geworden, sondern letztendlich einer der Gründe, weshalb
sich die Geschichte derzeit schwer tut, neue, globale Narrative zu finden.'7 Die

Herausforderung besteht nämlich nicht in erster Linie darin, globale Vernetzung

adäquat zu berücksichtigen - eine solche ist in der Tat nicht erst unter
dem Vorzeichen der Globalisierung entdeckt worden. Die Herausforderung
besteht vielmehr darin, ein lineares, entwicklungsorientiertes Verständnis

von Geschichte gegen eines abzugrenzen, das in komplexen, asymmetrischen
Aushandlungsprozessen argumentiert und dabei die europäische Geschichte
als Unternehmen denkt, das global und von aussen statt national von innen

zu analysieren ist.

Eine transkulturelle Geschichte mag konzeptionell hilfreich sein, diese

Perspektive umzusetzen. Allerdings bleibt am Schluss vor allem zu überprüfen,
welche bislang nicht berücksichtigten Bereiche der Vergangenheit an histo-

riografischer Bedeutung gewinnen. Oder banaler gesagt: Es gilt zu fragen,
welcher Erkenntnisgewinn aus der erfolgreichen Bekämpfung der Dämonen
des methodischen Nationalismus und der globalen Erweiterung des kulturellen
Horizonts zu ziehen ist. Geschichte ist eine empirische Wissenschaft -
Transkulturalität beweist sich in der Entdeckung bislang vergessener Quellen, in der

Überprüfung der Aussagekraft neuer Beispiele, in neu gewonnenen Methoden,
grenzüberschreitende Netzwerke sichtbar zu machen und in der Beantwortung
der Frage, ob und in welchem Ausmass die etablierten Themen und die bestens

bekannten Quellenbestände neu gelesen werden können. Nicht minder

wichtig wird allerdings die kritische Frage nach den durch eine transkulturelle

Geschichte neu geschaffenen blinden Flecken sein. Als Gegenprojektion
zur Vorstellung der BRICS-Länder, dass die neuen Helden charismatische

Kosmopoliten mit weltwirtschaftlichem Know-how seien, soll hier eine
Person vorgestellt werden, deren Vergangenheit bislang von der modernen

Geschichtsschreibung nicht erfasst werden konnte: Meir Birman, staatenlos,

ursprünglich aus dem Zarenreich, dann in Harbin und Shanghai tätig in einer

Zeit, die wir angesichts des Ortes nicht Zwischenkriegszeit nennen können,
und damit beschäftigt, gestrandeten Emigranten zur Weiterfahrt zu verhelfen.
Die Quellenlage ist gut, ein Bestand in New York zugänglich und in sieben

Sprachen verfasst. Die Auseinandersetzung mit Birman verdeutlicht Anspruch
und Aufwand einer transkulturellen Geschichte, sowie deren Operationali-
sierbarkeit. Vorerst allerdings gilt es, Transkulturalität in der Geschichte der

Historiografie zu lokalisieren.

158



Herren: Transkulturelle Geschichte

Transkulturalität - von der disziplinaren Sesshaftigkeit
zur Geschichte für Grenzgänger

Das Konzept der Transkulturalität reicht in die Zeit des Zweiten Weltkriegs
zurück, zu einem 1940 erschienenen Buch des kubanischen Autors Fernando

Ortiz (1881-1969), das die Geschichte Kubas als «Kontrapunkt des Tabaks

und des Zuckers»18 vorstellte und dazu den Begriff der transculturation prägte.
Das Phänomen der Adaptierung und Verflechtung kultureller Einflüsse verweist
damit auf eine kritische Reflexion von Dekolonisierungsprozessen, bei denen

Adaptierung und Amalgamierung jeweils eine ambivalente Rolle einnehmen -
einerseits als Kern einer nationalen Emanzipationsgeschichte, andererseits als

analytisches Instrument, um die koloniale Bedrohung indigener Kulturen zu

verstehen. Fernando Ortiz wird von verschiedenen Disziplinen beansprucht, gilt
als Jurist, Historiker, Anthropologe und Soziologe. Zwar mit einer spezifisch
kubanischen Identitätsbildung verbunden,19 weist er nicht minder die Biografie
eines Grenzgängers auf: Ortiz genoss seine juristische Ausbildung in Europa,
vertrat Kuba vor dem Ersten Weltkrieg als Diplomat in Italien und gehörte in

der Zwischenkriegszeit zur Gruppe global vernetzter Internationalisten, war
präsent in pazifistischen und antirassistischen Organisationen, hatte aber seinen

Bekanntheitsgrad auch der Einbindung in grenzübergreifende Zitationsnetzwerke

zu verdanken.20

Das Konzept von Ortiz erfuhr mehr als ein halbes Jahrhundert später eine

entscheidende strukturelle Erweiterung durch den deutschen Philosophen

Wolfgang Welsch. Er definierte mit dem Begriff der «Transkulturalität» Kultur

nun generell als vielfach verflochten.21 Kulturelle Verflechtung erschien

aus dieser Sicht nicht mehr als (kolonialer) Spezialfall, sondern schlicht als

kulturelles Alltagsmerkmal. Diese Feststellung zieht die Frage nach sich, wie
denn bei solchen Vorstellungen eine dritte Ebene aus Verflechtungsprozessen

spezifiziert werden könnte, ohne dass sich dahinter notwendigerweise eine

zwar universalistische, aber letztendlich doch eurozentrische und westliche

Deutungshoheit versteckt. Ein wesentlicher Schritt bestand darin, Verflechtung

von einem beschreibenden Begriff in ein Konzept zu transformieren,
das eine räumliche Dimension besitzt und eine vielschichtige Akteursanalyse
erlaubt. Von Ortiz ausgehend, schlug Mary Louise Pratt ein Verständnis von
Transkulturalität vor, das die Vorstellung von Kontaktzonen erlaubt.22 Das

konzeptionelle Bedeutungsfeld hat sich seither rasant erweitert, und es ist gerade

die teils verbissene Binnendifferenzierung zwischen Hybridität, Translation,
Flows sowie deren heftig diskutierte Zugehörigkeit zu area studies oder

disziplinaren Traditionen, welche die gesellschaftliche und politische Bedeutung
dieser Auseinandersetzung dokumentieren. Es geht in dieser Diskussion nie 159



Der Artikel / L'article traverse 2012/2

nur um Inhalte und neue Narrative. Es geht um die Frage, wie denn in einem
seiner Globalität bewussten 21. Jahrhundert Gesellschaftswissenschaften in

der Doppelrolle von Identitätsvermittlung einerseits und der Spezifizierung
grenzübergreifender Schnittstelle andererseits funktionieren sollten und welche

speziellen Kenntnisse dazu ausgebaut werden müssen. Zumindest in einer

Hinsicht besteht weitgehender Konsens: Die dazu notwendigen analytischen
Werkzeuge der Geschichtswissenschaft sind interdisziplinär ausgelegt und

Vielsprachigkeit ist ebenso nachgefragt wie es Kenntnisse in mehr als einem

methodischen Feld sind.23

Transkulturelle Geschichte entsteht aus dem Kontext der erwähnten Debatten -
sie gewinnt ihr analytisches Potenzial allerdings erst aus der Konfrontation mit
einem blinden Fleck, der den Umgang mit der territorialen Bindung dieses Faches

betrifft. Transkulturelle Geschichte ist ein Teil der Globalgeschichte, allerdings
einer, welche das dynamische Verhältnis zwischen Globalität und Transkulturalität
thematisiert und dabei zentrale Kategorien der Historiografie relativiert, nämlich
den Umgang mit Zeit und Raum.

Dabei hat das Fach ein zentrales Problem: In der Geschichte der Geschichtswissenschaft

gibt es eine auffallende NichtWahrnehmung von Ansätzen, die von der

Konfrontation zwischen lokalen und universellen Konzepten auf die Existenz
einer eigenständigen, dritten, globalen Ebene schlössen und diese als Grenz-

überschreitungen verstanden. Solche Überlegungen sind nicht neu, aber immer
noch aufregend. Seit dem ausgehenden 19. Jahrhundert und mithin in einer für
die Disziplin Geschichte sensiblen Phase der akademischen Professionalisierung
sind Ansätze zur analytischen Fassung von Grenzüberschreitungen unter dem

Begriff der Kultur im globalen Format deutlich und mit grossen Namen vertreten:

Aby Warburg (1866-1929) breitete die Welt in einem Bilderatlas aus, Walter

Benjamin (1892-1940) wählte den globalen Mikrokosmos der Stadt zum
Paradigma der Passagen, Paul Otlet (1868-1944) glaubte kulturelle und sprachliche
Determiniertheit zu umgehen, indem er die Welt im Zahlencode von Deweys
Dezimalklassifikation erfasste, Otto Neurath (1882-1945) verfolgte ein ähnliches

Ziel und entwickelte Piktogramme. Diese sollten die Grundlage einer Verständigung

begründen, die zumindest für die Verkehrsschilder zwischen Shanghai
und Zürich gleich überzeugend funktionierte. Diesen Ansätzen ist allerdings auch

gemeinsam, dass sie nicht ins Zentrum des disziplinaren Selbstverständnisses

vordrangen. Sie wurden von Grenzgängern entwickelt, die, so sie denn lange

genug lebten, in die Migration gezwungen wurden und Repressionen totalitärer
Systeme erlitten.
Das Zentrum der disziplinaren Entwicklung blieb in der Geschichtswissenschaft
der Neuzeit keineswegs national begrenzt, aber doch territorial gebunden. Ge-

160 schichte war zwischen dem ausgehenden 19. Jahrhundert und dem Ende des



Herren: Transkulturelle Geschichte

Kalten Krieges eine ausgesprochen sesshafte akademische Disziplin. Clio zog
es vor, den Blick eher von einer stabilen Innensicht hinaus zu projizieren, als

von instabilen Grenzbereichen über deren Einflüsse in etablierte Bereiche hinein

nachzudenken. Zu dieser Situation trug nicht minder das QuellenVerständnis

als methodisches Rückgrat des Faches bei. Als akademische Disziplin fokus-
siert Geschichte auf Schriftlichkeit. In der derzeitigen kulturtheoretischen

Auseinandersetzung ist insbesondere die Neuere Geschichte unabdingbar
an das - keineswegs ausschliessliche und global verbreitete - Modell der

typografischen Gesellschaft geknüpft.24 Der Zugang zur Welt blieb von einer

lingualen Struktur geprägt, welche die jeweilige(n) Nationalsprache(n) sowie

die jeweilige Diplomatensprache - etwa Französisch im 19. Jahrhundert -
berücksichtigte. Schliesslich schufen die Organisation von Quellenbeständen

in nationalen Archiven sowie die Verbreitung von wissenschaftlichen
Erkenntnissen über nationale Bibliografien strukturelle, die Inhalte prägende

Voraussetzungen. Grenzübergreifende Themen stehen demnach in einem

strukturellen Gegensatz zur Organisation des Quellenmaterials. Mehr noch

waren Vertreter eines globalgeschichtlichen Ansatzes in den begriffsprägenden
Perioden der disziplinaren Geschichte an der Peripherie und nicht im Zentrum
des Faches zu finden.

Die erste Historiografie mit globaler Reichweite stammte nicht aus der Feder

eines etablierten FachVertreters und wurde nicht in Europa nachgefragt. Die
1879 in London herausgegebene Science ofHistory war eine Auftragsarbeit des

japanischen Staates, der Anschluss an ein westliches Wissenschaftsverständnis
suchte.25 Der mit der Suche nach einem Autor betraute japanische Diplomat
entschied sich schliesslich für G. G. Zerffi, einen im Zug der 1848er-Revolution

aus Ungarn geflüchteten Emigranten. Zerffi arbeitete im Moment der japanischen

Auftragserteilung als österreichischer Spion in London.26 Er konnte zwar als

Mitglied der Royal Historical Society trefflich über Geschichte reden - aber war
dennoch meilenweit vom Status eines damaligen Starhistorikers wie des Rektors

von Edinburgh, Thomas Carlyle, entfernt. Ähnliche Beispiele dafür, dass eine

global vernetzte und grenzübergreifende Geschichtsschreibung ihre durchaus

nachgefragte Bedeutung eher an der Peripherie des Faches entwickelte, sind

auch in anderen Bereichen zu finden, etwa im deutschen Historikerstreit um Karl

Lamprecht. Diese Auseinandersetzung weist einen weiteren, nicht intendierten

Aspekt der Historiografie von Grenzgängern auf: Die Isolation Lamprechts in

der nationalen Wissenschaftslandschaft wurde durch dessen internationale
Präsenz bis zu einem gewissen Grad ausgeglichen. Lamprecht richtete 1904 an der

Weltausstellung von St. Louis seine Vorlesung zu Historical Development and

Present Character of History an ein globales Publikum, nämlich an jene, die

den International Congress ofArts and Sciences besuchten - die Einleitung zur 161



Der Artikel / L'article traverse 2012/2

Kongresspublikation schrieb der Historiker und spätere amerikanische Präsident

Woodrow Wilson.27

Die Geschichte der globalen Historiografie lässt sich demnach auch als

Beschäftigung mit der Frage vorstellen, unter welchen historischen
Rahmenbedingungen sich die Begriffsprägung vom Zentrum einer Disziplin zu deren

Grenzgängern verschiebt.

Erkenntnisgewinn und neue Themen

Geschichte ist eine empirische Sozialwissenschaft - theoretische und methodologische

Überlegungen müssen ihre Bedeutung im Gewinn neuer, bislang
ausgeblendeter Themen und in der Berücksichtigung vergessener Quellenbestände
beweisen. Als methodologisches Konzept befasst sich eine transkulturelle
Geschichte mit Verflechtungsprozessen und Momenten der Grenzüberschreitung
in einem globalen Kontext.28 Dabei geben Grenzüberschreitungen den Takt der

Veränderung an und erlauben Rückschlüsse über die Durchlässigkeit dessen, was

Gesellschaften in jeweils unterschiedlichen Zeit-Räumen als kulturelle Identität

behaupten. Auf der einen Seite des Spektrums stehen Gesellschaften, die

mehrfache, grenzüberschreitende Vernetzungen nicht nur erlauben, sondern diese als

besonderes Merkmal ihrer territorialen Identität zitieren. Elastizität gegenüber

mit Grenzziehungen einhergehenden Krisen mag dabei ebenso eine Rolle spielen
wie die gesellschaftliche Präsenz globaler Erfahrungen. Diese können vielfältige
Formen annehmen: Sie können Teil eines imperialen Konzeptes sein, sind

allerdings nicht auf Imperien begrenzt - Kleinstaaten haben schon aus strukturellen
Gründen viele Beispiele von grenzüberschreitenden Momenten aufzuweisen.

Grenzüberschreitungen haben nicht notwendigerweise eine fragmentierende
und isolierende Auswirkung. Die Erfahrung, globale Güter zu konsumieren, mag
zu gewissen Zeiten eine bedeutendere Form der Identitätsbildung darstellen als

die gemeinsamen politischen Institutionen.29 Die Erkenntnis, dass sich Seuchen

grenzübergreifend ausbreiten, mag zu Risikoabwägungen führen, die letztendlich

Gesellschaften zu globalen Gegenmassnahmen veranlassen - selbst dann, wenn

sogar Grossmächte Souveränitätseinbussen zu gewärtigen haben.30 Auf der anderen

Seite sind Gesellschaften zu finden, die zwar nicht minder vernetzt sind und

die Porosität von Grenzen selber zu expansiven Zwecken der Machterweiterung
nutzen, die gegen innen aber politische, religiöse und rassistische Vorstellungen

von Authentizität vertreten, die mit totalitären Massnahmen Grenzüberschreitungen

verhindern.31

Die bedeutendste historiografische Konsequenz besteht in der Grundannahme,
162 dass Verflechtungen unabdingbar sind, ihre Entwicklung aber von fortwährenden



Herren: Transkulturelle Geschichte

Aushandlungsprozessen und jeweils unterschiedlichen Akteuren sowie deren

Konfrontation mit bestehenden Normen geprägt ist. Man mag diesen Ansatz

vornehmlich für sozial- und mentalitätsgeschichtliche Themen für nützlich

halten, etwa für eine neue Geschichte (re)migrierender Gesellschaften, für die

Untersuchung von expatriates und deren Einfluss auf die Gestaltung einer nicht
mehr ausschliesslich territorial bestimmten flexible citizenship.32 Das Konzept
bietet in der Tat Raum für die Darstellung grenzübergreifender Ausbreitung

religiöser Praktiken und Glaubensrichtungen,33 für Prozesse von Aneignung
durch Konsum.
Es bleibt aber hervorzuheben, dass ein derartiger Ansatz nicht minder die

seit längerer Zeit angedachte und eingeforderte Kulturgeschichte der

internationalen Beziehungen zu bereichern vermag. Internationale Organisationen
und Kongresse eignen sich dabei besonders gut, um die Diskrepanz zwischen

normativem Souveränitätsdiskurs und der Faktizität informeller Einflüsse

deutlich zu machen.34 Die durch die jeweils auftretenden, grenzüberschreitenden

Kommunikationstechnologien geschaffene internationale Öffentlichkeit
macht darauf aufmerksam, dass Quellenbestände auch im Bereich der
internationalen Beziehungen nicht mehr auf aussenpolitisch legitimierte nationale

Akteure zu begrenzen sind, sondern dass auch die unterschiedlichen Formen

der public diplomacy berücksichtigt werden können. Aus dieser Sicht gilt es

die Vorstellung einer multiarchivischen Dokumentation zu erweitern und die

historiografische Aufmerksamkeit an den Rand der jeweiligen Einflussbereiche
und Verantwortlichkeiten zu lenken.35 Das Ziel einer derartigen Geschichtsschreibung

kann aber nicht darauf begrenzt sein, bislang peripheren Bereichen

nun prinzipiell eine historische Bedeutung zuzuschreiben. Vielmehr verspricht
ein transkulturelles Konzept erst dann neue Erkenntnisse, wenn unterschiedliche,

ja diametral entgegengesetzte Perzeptionen in herkömmlichen nationalen

Kontexten reflektiert und Formen der Umsetzung oder Translationen auf einer

globalen Ebene einbezogen werden. Dieser Ansatz verabschiedet sich also von
der Vorstellung, dass eine reiche Elite freiwillig und arme Migranten unfreiwillig

Grenzen überschreiten, die ihrerseits stabil, unveränderlich und ohne

Auswirkungen gegen innen sind. Vielmehr sind es die vermeintlich stabilen

Einheiten, die durch einen transkulturellen, Transformationsprozesse
berücksichtigenden Ansatz, bislang wenig reflektierte Seiten zeigen.
Besonders interessant - wenn auch wiederum auf die Geschichte des 20.
Jahrhunderts beschränkt - sind dabei transkulturelle Aushandlungsprozesse während

der Weltkriege und deren Folgen. Wilson und Trotzki postulierten beide das Ende

der Geheimdiplomatie und sahen für die Gestaltung der Nachkriegsordnung
die Einbindung einer globalen Öffentlichkeit vor.36 Die Pariser Friedenskonferenz

von 1919 wird damit zu einem Beispiel für lokal höchst unterschiedliche 163



Der Artikel / L'article traverse 2012/2

Perzeptionen. Erscheint der Versailler Vertrag für die europäische Geschichte

als eine politische Frage von erdrückender Bedeutung, so wurde (und wird)
das gleiche Dokument für die erstmals unterschriftsberechtigten Dominions
sowie für Indien als Meilenstein der angestrebten Unabhängigkeit verstanden.37

Schlachten, Kriegserinnerung, Soldatenfriedhöfe projizierten nicht erst in der

Zeit nach 1918 lokale Anliegen in weite Ferne - die Entwicklung der nationalen

Identität Australiens wird bis zum heutigen Tag in der fernen Türkei, in Gallipoli,
lokalisiert. Wer einen augenscheinlichen Beleg für transkulturelle Verflechtung
in der Geschichte Europas benötigt, kann der chinesischen Kulis gedenken, die

als Arbeiter in den Schützengräben an der Westfront eingesetzt wurden und von
denen nicht wenige in Europa starben. Viele von ihnen erlagen einer
grenzüberschreitenden Epidemie, der Spanischen Grippe, wurden gar für deren Verbreitung
in Europa verantwortlich gemacht und schliesslich in Friedhöfen beigesetzt, die in

London und Paris konzipiert worden waren.38 Die offensichtliche Wahrnehmung,

Adaptierung und Einbindung von globalen Einflüssen sollte bei der versuchten

Etablierung einer globalen Öffentlichkeit durch den Völkerbund nicht unbeachtet

gelassen werden. Zwar gibt es unterdessen ein bemerkenswertes Interesse an

der Geschichte des Völkerbundes, nachdem dieser fast ein halbes Jahrhundert

lang zur Metapher des Scheiterns internationaler Konfliktlösung stilisiert worden

war.39 Noch fehlt allerdings eine Globalgeschichte des Völkerbundes, die

es mit der epischen Breite und mit der Akkuratesse von Walters' zweibändiger

Darstellung aufnehmen könnte.40 Aber die zu enge Fokussierung auf die
offensichtlich gescheiterte KriegsVerhinderung ist in den Hintergrund getreten, die

wirtschaftlichen Publikationen des Völkerbundes gewinnen nun eine adäquatere

Berücksichtigung als eine globale Konzeptionalisierung mit langfristiger, über

den Zweiten Weltkrieg hinausreichender Bedeutung.41 Damit ist allerdings erst
ein Anfang geschaffen in einem thematischen Feld, das noch einiges zu bieten

hat: Die Frage, wie das auf Neutralität verpflichtete Völkerbundsekretariat
Präsenz markierte und dabei eine globale Öffentlichkeit adressierte, ist erst in

Ansätzen geklärt und geht weit über die besser dokumentierte Geschichte der

nationalen Völkerbundgesellschaften hinaus. Auch für den mit einem eigenen

Archiv gut erschlossenen Völkerbund gilt dabei, dass ein transkultureller Ansatz

auf bislang weitgehend unberücksichtigte Quellen aufmerksam macht. So sind

die reichhaltigen Fotokollektionen des Völkerbundes erst teilweise zugänglich.42

Filmmaterial, das mit der Visualisierung internationaler Beziehungen ein neues,

globales Narrativ erschloss, harrt der Restauration.43 Mehr noch dürfte mit der

Geschichte der Völkerbundbeamten die teils offensichtliche, aber im Detail noch

wenig aufgearbeitete personelle Vernetzung interessante Resultate erwarten lassen.

Mit dem Völkerbund verknüpft und auf diesen bezogen ist eine schon bereits

164 schwindelerregende Menge von Personen. Dieses begrifflich als Kosmopoliten



Herren: Transkulturelle Geschichte

und Internationalisten nur ungenügend fassbare Kollektiv besteht aus Personen,
die jeweils eine ganze Reihe territorialer, kultureller, institutioneller, politischer,
gender-bezogener und ideologischer Grenzen überschritten. Sie brauchten dazu

auch jenseits eines linguistischen Verständnisses eine neue Sprache und weisen

eine schillernde Vielfalt von Funktionen im einem globalen Raum auf: Vom
Gesundheitsbüro in Singapur zu den an Völkerbundprojekten beteiligten
amerikanischen Stiftungen, von in der Öffentlichkeit präsenten Medienstars wie Albert
Einstein und Aga Khan zu jenen, von deren aristokratischer Vergangenheit nur
noch eine Vielsprachigkeit übrig blieb, die sich auf dem Arbeitsmarkt als

Dolmetscher anpreisen liess, wird ein breites soziales Spektrum sichtbar, das nicht
territorial, sondern relational definiert ist.

Der Aufwand, solche transkulturellen Verflechtungsgeschichten zu dokumentieren

und zu erzählen, sollte dabei nicht unterschätzt werden.

Verflechtungsgeschichten und deren Akteure -
der vergessene Meir Birman

Ein Beispiel mag diese Problematik illustrieren: Die vormals in der Zeit
des Imperialismus geschaffenen exterritorialen Zonen, die Vertragshäfen,
international settlements und Konzessionsgebiete erhielten nach dem Ersten

Weltkrieg eine neue Bedeutung. Als völkerrechtliches Niemandsland boten

sie zumindest zeitweise jenen Personen Schutz, die keine Papiere vorweisen
konnten. Solche Plätze - Shanghai ist dafür ein überzeugendes Beispiel -
verfügten über komplizierte Netzwerke, die ihrerseits auf höchst informellem
Weg die Beschaffung von Geld, Schiffstickets oder Visa erlaubten. Die damit
befassten Akteure sind schwierig auszumachen. Immerhin wissen wir, dass das

Far Eastern Jewish Central Bureau (DALJEWCIB) eine wesentliche Rolle

spielte. Diese Organisation war eine Zweigstelle der HIAS-JCA Emigration
Association (HICEM) mit Sitz in Paris. Der Vertreter des DALJEWCIB, Meir
Birman, arbeitete erst in Harbin und befand sich während des zweiten
Weltkriegs in Shanghai. An beiden Orten entwickelte er angesichts der politischen
Lage erstaunliche Aktivitäten. Verschiedene Archive besitzen Ausschnitte aus

dem Geschäftsschriftgut dieser in den zusehends schmaler werdenden legalen
Zwischenräumen tätigen Organisationen und Personen (unter anderen die Wiener

Library, vor allem aber das YIVO Institute for Jewish Research New York, das

über die Meir Birman papers verfügt).44 Das Material wurde in und für Zeiten
der Übergänge, für Phasen des Transits geschaffen und entstand gegen alle

Intentionen späterer Archivierung. Es besteht aus unsystematischen Notizen,
aus einer Korrespondenz, die sich der Gefahr totalitärer Kontrolle bewusst war, 165



Der Artikel / L'article traverse 2012/2

sich sieben unterschiedlicher Sprachen bediente und einen globalen Adressatenkreis

ansprach. Für Recherchen in diesem buchstäblich volatilen Bereich ist die

Digitalisierung zumindest der deutschen Exilpresse ausserordentlich hilfreich,
auch wenn diese Quellen keineswegs vollständig sind.45 Der gezielte Schritt
über institutionelle Ordnungskriterien und der in diesem Bereich keineswegs
übliche Blick über den Westen hinaus, erlaubt Einsichten in wenig untersuchte

west-östliche Vernetzungsgeschichten in einer für solche Fragestellungen
üblicherweise ausgesparten Phase. Birmans Aktivitäten dokumentieren globoscapes

in den weit weniger gut erforschten Fluchtmöglichkeiten über Sibirien und

Harbin nach Shanghai. Sie ermöglichen Aussagen über Ausweichstrategien für
den Transfer von Gütern und die Migration von Menschen, über den Ersatz von
Institutionen mit dem Vertrauen in höchst informelle Beziehungen. Sie bieten

Rückschlüsse über die Diskrepanz zwischen der behaupteten Unüberwindbarkeit

von Grenzen und der noch bestehenden Durchlässigkeit im Krieg. Die Lücken
in den nationalen Bestimmungen helfen, die Porosität von Grenzen aus der

Sicht derer zu lesen, die sich durchaus bewusst waren, dass die beschworene

Authentizität und die identitätsstiftende Einheitlichkeit gar nie existierten.
Diese Einsicht lässt sich für Meir Birman an prominenter Stelle, nämlich im

Archiv des IKRK nachweisen. Der IKRK-Delegierte in Shanghai berichtete

regelmässig nach Genf über die hilfreichen Informationen, welche Birman und

seine Organisation dem Roten Kreuz gewährte.46

Fazit - die Welt als emische Kategorie der Geschichtsschreibung

Eine transkulturelle Geschichte interessiert sich für die Dynamiken von

Verflechtungsprozessen in einem globalen Kontext. Sie fokussiert auf Grenz-

überschrcitungen und fasst Gesellschaften, Räume, Institutionen in Momenten
des Aufbruches. Sie verzichtet methodologisch auf ein vergleichendes Vorgehen,

wenn es um die Darstellung von Beziehungsmustern geht, und misst relationaler
Kohärenz eine wesentliche Bedeutung zu. Der Blick geht auf gesellschaftliche
Bewegungen jenseits institutioneller Grenzen, auf Zeiträume im sortie de guerre,
auf Konzepte, die wandern und dazu mannigfaltige Übersetzungen benötigen.
Grenzüberschreitungen werden dabei als Momente gedacht, die nach zwei Seiten

wirksam sind und nicht nur Reisende betreffen, sondern auch die Sesshaften

beeinflussen. Der Ansatz zieht ein erweitertes Verständnis von Quellenmaterial

nach sich, das Medien auch jenseits der Schriftlichkeit berücksichtigt und

Bilder, Filme, Töne einbezieht. Aus der behaupteten Authentizität kultureller
Traditionen wird weniger auf eine Statusmeldung denn auf die Etablierung von

166 Deutungshoheiten geschlossen. Transkulturelle Geschichte ist interdisziplinär



Herren: Transkulturelle Geschichte

aufgestellt, vielsprachig und methodologisch kollaborativ ausgerichtet. So

besteht die Chance, das aus der Geschichte nicht wegzudenkende Bewusstsein der

Welt als emische Kategorie zu analysieren, auch dann, wenn unüberwindliche
Distanzen zwischen westlichen und asiatischen sowie afrikanischen Kulturen
beschworen werden. Ob damit die Dämonen des methodischen Nationalismus

erfolgreich bekämpft werden können und kosmopolitische Helden in
den Fokus geraten, wird sich zeigen. Die Nachfrage nach globalhistorischen
Deutungsmustern ist derzeit jedenfalls so bedeutend geworden, dass auch der

Internationale Währungsfonds zusehends auf transkulturelle Verflechtungsgeschichten

setzt.

Anmerkungen

1 Paul Kennedy. Aufstieg und Fall der grossen Mächte, Frankfurt a. M. 1994.

2 http://wwvv.youtube.eom/imf#p/u/l/OukNFMeZvcc.
3 Die BRICS-Staaten wünschten sich als neue Leitung des Währungsfonds eine Person

«committed to continuing the process of change», reformfähig unter Berücksichtigung der

«new realities of the world economy». Die unterdessen gewählte neue Direktorin des IWF ist

dem in diesem Statement erklärten Ende der europäischen Besetzung der Leitungsgremien
teilweise entgegengekommen. Ein zusätzlich geschaffener Direktoriumsposten wird von
einem Vertreter Chinas besetzt. Statement by the IMF Executive Directors representing
Brazil. Russia, India, China and South Africa on the Selection Process for Appointing an

IMF Managing Director, Press Release No 11 /195, May 24, 2011.

4 Global Heroes stellt eine Thematik von wachsender Bedeutung dar. Vgl. Christiane Brosius.

Empowering Visions. London 2005.
5 Arjun Appadurai, Modernity at Large. Cultural Dimensions of Globalization, Minneapolis

1996; Arjun Appadurai, «How Histories Make Geographies: Circulation and Context in a

Global Perspective». Transcultural Studies 1 (2010). 4-13 (http://archiv.ub.uni-heidelberg.de/
ojs/index.php/transcultural/article/vievv/6129).

6 Sebastian Conrad. Jürgen Osterhammel (Hg.), Das Kaiserreich transnational, Göttingen
2004.

7 Ian Tyrrell. Transnational Nation. United States History in Global Perspective since 1789,

Basingstoke 2007.
8 Gerard Delanty, The Cosmopolitan Imagination. The Renewal ofCritical Social Theory,

Cambridge 2009.
9 Mohamad Tavakoli-Targhi. Refashioning Iran. Orientalism. Occidentalism and

Historiography. Basingstoke 2001.
10 Peter Burke. Cultural Hybridity, Cambridge 2009.
11 David Simo, «Subjektposition und Kultur im Zeitalter der Globalisierung», comparativ 6

(2011),51-79.hier 58.
12 Etienne Balibar, Politics and the Other Scene. London 2002, 78-80.
13 Georg Wilhelm Friedrich Hegel. Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte.

hg. v. Eduard Gans. Karl Hegel. 3. Aufl., Berlin 1848. 24.

14 Eine Globalgeschichte der Historiografie ist erst in Ansätzen vorhanden. Georg G. Iggers.
Q. Edward Wang. Supriya Mukherjee, A Global History ofModern Historiography.
Harlow 2008: Daniel Woolf. A Global History of History, Cambridge 2011.

15 Pierpaolo Donati, Relational Sociology. A New Paradigm for the Social Sciences,

London 2011. 167



Der Artikel / L'article traverse 2012/2

16 Daniel Chernilo. A Social Theory of the Nation State. Beyond Methodological Nationalism,
New York 2007: Daniel Chernilo, «Methodological Nationalism: Theory and History»,
Annual Conference of the International Association of Critical Realism, London 2008.

17 Caroline Walker Bynum. «Perspectives. Connections and Objects. What's Happening
in History Now?» Daedalus 138/1 (2009), 71-86.

18 Fernando Ortiz, Cuban Counterpoint, Tobacco and Sugar, Reprint, Durham 1995.

19 Manuel Pedro Gonzalez. «Cuba's Fernando Ortiz». Books Abroad 20/1 (1946). 9-13.
20 Ortiz wurde vornehmlich vom bekannten Soziologen und Anthropologen Bronislaw

Malinowski zitiert. Bronislaw Malinowski. «The Pan-African Problem of Culture Contact»,
American Journal ofSociology 48/6 (1943), 649-665.

21 Wolfgang Welsch, «Transculturality. The Puzzling Form of Cultures Today», in Mike
Featherstone, Scott Lash (Hg.), Spaces of Culture. City. Nation, World, London 1999,

194-213.
22 Mary Louise Pratt, Imperial Eyes. Travel Writing and Transculturation, 2. Aufl., New York

2008.
23 Bei der Konzeptualisierung von Transkulturalität spielten nicht einmal die Geistes- und

Sozialwissenschaften, sondern Medizin und Psychologie eine Vorreiterrolle, sodass gar
von einem transdisziplinären Ansatz auszugehen ist. Afef Benessaieh, «Multiculturalism,
Interculturality, Transculturality», in Dies. (Hg.), Amériques transculturelles - Transcultural
Americas, Ottawa 2010, 11-38.

24 http://www.materiale-textkulturen.de/index.php.
25 Gustavus George Zerffi, The Science of History. London 1879.

26 Tibor Frank, From Habsburg Agent to Victorian Scholar: G. G. Zerffi, 1820-1892,
Boulder 2000.

27 Howard Jason Rogers (Hg.), International Congress ofArts and Science [1904 in St. Louis],
vol. 2: Political and Economic History, History of Law. History of Religion. London 1908.

28 Madeleine Herren, Martin Ruesch, Christiane Sibille. Transcultural History. Theories.

Methods, Sources. Berlin (im Erscheinen).
29 Frank Trentmann. Freetrade Nation. Oxford 2008.
30 Alison Bashford, Medicine at the Border. Disease. Globalization and Security. 1850

to present. Basingstoke 2006.

31 Paul Weindling, Health, Race and German Politics between National Unification and Nazism,

Cambridge 2002.

32 Aihwa Ong, Flexible Citizenship. The Cultural Logics of'Transnationality, Durham 2006.
33 Peter Beyer, Religions in Global Society, Abingdon 2006.

34 Mndeleinf Herren, Internationale Organisationen seit 1865. Eine Globalgeschichte
der internationalen Ordnung, Darmstadt 2009.

35 Die Datenbank LONSEA (http://www.lonsea.de) lädt dazu ein, Institutionen. Personen und

Orte in einem unterdessen mehrfach diskutierten netzwerkanalytisch ausgerichteten Konzept
zu verbinden. Dabei wird mit diesem Konzept keine Abgrenzung von bestehenden

Datensammlungen angestrebt - ganz im Gegenteil. LONSEA ist über einen Webservice mit
der Datenbank www.dodis.ch verknüpft und kann auf diese Weise auf die in der Zwischenkriegszeit

besonders aktive Politik internationaler Vernetzung verweisen.
36 Erez Manela. The Wilsonian Moment. Self-Determination and the International Origins

ofAnticolonial Nationalism. Oxford 2007; Mark Mazower, No Enchanted Palace.
The End of Empire and the Ideological Origins of the United Nations, Princeton 2009.

37 Museum of Australian Democracy (http://foundingdocs.gov.au/item-did-23.html).
38 Guoqi Xu, Strangers on the Western front. Chinese Workers in the Great War,

Cambridge 2011.

39 Susan Pedersen, «Back to the League of Nations», The American Historical Review 112/4

(2007), 1091-1117.
168 40 Francis P. Walters, A History of the League ofNations. Reprint. London 1969.



Herren: Transkulturelle Geschichte

41 Patricia Clavin. Jens-Wilhelm Wessels, «TransnationaUsm and the League of Nations.

Understanding the Work of its Economic and Financial Organisation», Contemporary
European History 14/4 (2004), 465-492.

42 http://www.indiana.edu/-league/photos.htm.
43 A Japanese Film on the Lytton Commission in 1932 (http://kjc-fs2.kjc.uni-heidelberg.de/

omeka/1.
44 http://www.wienerlibrary.co.uk/collections/documents/collection/collectionitem.

aspx?oItemID= 12208.

45 http://deposit.ddb.de/online/exil/exil.htm.
46 Als Beispiel sei der Bericht des Delegierten für Januar bis März 1944 erwähnt.

ACICRBG017 07 025.

169


	Transkulturelle Geschichte : globale Kultur gegen die Dämonen des Eurozentrismus und des methodischen Nationalismus

