
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 19 (2012)

Heft: 1: Kulturgeschichte in der Schweiz : eine historiografische Skizze =
L'histoire culturelle en Suisse : une esquisse historiographique

Artikel: "Histoire religieuse" - "Religionsgeschichte" : de l'histoire
"ecclésiastique" à l'histoire "culturelle"

Autor: Grosse, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-391029

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-391029
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Histoire religieuse» - «Religionsgeschichte»
De l'histoire «ecclésiastique» à l'histoire «culturelle»

Christian Grosse

Les questions de terminologie sont toujours délicates, surtout quand les mots
décrivent des champs de recherche, des disciplines scientifiques. A dessein, je
reprends en ouverture du titre de cette contribution l'intitulé qui m'a été

proposé par les éditeurs et qui n'avait d'ailleurs d'autres fins que de circonscrire
le sujet qui m'était attribué. Il porte cependant témoignage des difficultés qui
surgissent lorsqu'on veut définir le champ dont il est question ici, en particulier

dans un contexte de plurilinguisme comme celui de la Suisse: «histoire

religieuse» n'est en effet pas la traduction exacte de Religionsgeschichte.
On retrouve d'ailleurs une équivalence semblablement ambiguë par exemple
dans le sous-titre d'un livre de référence retraçant l'histoire de «l'histoire des

religions» comme discipline scientifique, principalement depuis le 19e siècle:

Religionswissenschaft du titre d'origine devient «sciences religieuses» dans la
traduction française (Kippenberg 1999). Dans un bilan historiographique paru
en 1991, à l'occasion du 700e anniversaire de la Confédération, à la notion
d'«histoire religieuse» correspond non pas celle de Religionsgeschichte, mais

celle de Kirchengeschichte (Maissen 2007: 226). Cette traduction, aussi rare

qu'insolite, pointe néanmoins vers une réalité qu'il faut prendre en compte: alors

que la tradition historiographique de langue allemande se place de préférence
sous un concept générique, une distinction s'opère dans la tradition francophone

entre une «histoire des religions», couvrant l'ensemble des phénomènes
relevant du religieux, et une «histoire religieuse», au champ plus restreint, qui
privilégie en réalité l'étude de l'histoire des christianismes. Observant que
«l'histoire religieuse [...] est restée en France le champ d'investigation
privilégié d'historiens catholiques ou protestants», Dominique Julia, dans l'état
des lieux à visée programmatique qu'il propose pour le second volume de ce

jalon historiographique que furent les trois volumes de Faire l'histoire, inscrit
ainsi ses réflexions uniquement dans l'espace des christianismes (Julia 1974:

142). De manière analogue, plus récemment, Françoise Hildesheimer, dans

une rapide synthèse sur «l'histoire religieuse», démarque celle-ci à la fois de

l'«histoire des religions» et de l'«histoire confessionnelle», pour finalement se 165



L'histoire culturelle en Suisse - une esquisse historiographique traverse 2012/1

concentrer sur le «strict champ de l'historiographie française du catholicisme»

(Hildesheimer 1996: 84). On assumera ici cette tradition, notamment pour des

raisons de méthode.

Vouloir proposer une synthèse des évolutions historiographiques dans un champ
aussi vaste que 1'«histoire des religions» en tant que discipline susceptible d'étudier

toutes les traditions religieuses existantes dépasserait les ambitions de cette

contribution. En ne s'intéressant qu'aux travaux consacrés aux christianismes,
avec un regard posé de manière plus insistante sur la période moderne, il devient

possible de proposer quelques constats et réflexions sur Tétat des évolutions

historiographiques. En revanche, on insérera ici des observations concernant
d'autres traditions historiographiques que celle qui concerne la Suisse, en partant
du constat que la recherche sur l'histoire des christianismes en Suisse a pris très

tôt une tournure internationale (Holenstein 2009: 66): le champ a été ainsi rapidement

soumis à l'influence de mouvements d'idées et d'écoles historiographiques
venus de l'étranger de sorte que les évolutions observables à l'intérieur de l'espace

helvétique prennent part à des mutations qui sont plus générales.
On constatera également que l'expression «histoire religieuse» contient, comme
chacun peut le saisir immédiatement, une ambiguïté qui est en réalité très
révélatrice de l'évolution historique de cette discipline. «Histoire religieuse» peut en

effet s'entendre non seulement comme une histoire qui a pour objet des phénomènes

religieux - c'est sous cette acception qu'elle est employée en France - mais
aussi comme une histoire qui est elle-même de nature religieuse. Or, s'agissant
de la tradition historiographique consacrée à l'histoire des christianismes, cette
seconde définition est de fait la plus adéquate, pour une période située grosso
modo -j'y reviendrai - avant les années 1960.

La structuration de l'«histoire religieuse» au tournant du 19e siècle

En Suisse, comme dans bien d'autres pays d'Europe occidentale, ce champ
historiographique se constitue à la charnière du 19e et du 20e siècle, au moment
même où se constitue également 1'«histoire des religions», comme discipline
marquée certes par une forte empreinte protestante, mais revendiquant un statut
d'extériorité par rapport à son objet et annexant toutes les religions du monde
à son domaine de recherche (Cabanel 1994; Kippenberg 1999; Borgeaud 2006;
Julia 2010: 25-26). La formation en Suisse de cette «histoire religieuse» centrée

sur les christianismes repose alors clairement sur trois piliers. Elle passe d'abord

par des structures associatives, dont les membres partagent la même identité
confessionnelle, mais qui se forment en marge des institutions ecclésiastiques

166 et sur une base qui n'est plus locale (cantonale en Suisse), mais nationale: la



Grosse: «Histoire religieuse» - «Religionsgeschichte»

fondation du Zwingliverein en 1887 (Schindler, Stickelberger, Stucki 1997) est

suivie par celle de l'Association populaire catholique suisse (Schweizerischer
Katholischer Volksverein) en 1904-1905 (Altermatt 1993: 10). Rapidement
ensuite, des revues prennent naissance au sein de ces associations: la revue

Zwingliana dès 1897 (Moeller 1998), puis, sur le modèle de celle-ci et dix ans

plus tard, la Revue d'histoire ecclésiastique suisse (Altermatt 1996: 9). Il faut
noter que durant la même période, de semblables revues voient également le jour,
notamment en Allemagne (Zeitschrift für Kirchengeschichte [1877]), en Belgique
(Revue d'histoire ecclésiastique [1900]) (Courtois 2000; Tollebeek 2000) et en

France (Revue de l'Histoire de l'Eglise de la France [1910]). La structuration du

champ est enfin complétée par la création d'institutions académiques, comme la

fondation en 1889 de l'Université de Fribourg qui fournit un appui institutionnel
à la Revue d'histoire ecclésiastique suisse.

Jusque relativement tard dans le 20e siècle, cette histoire, en Suisse, est
généralement produite par des clercs et elle s'adresse en priorité à ces derniers. Dans
les productions francophones publiées par la Revue d'histoire ecclésiastique ce

constat se vérifie durant toute la première moitié du 20e siècle (Yerly 1996: 134;

avec quelques nuances, même constat pour la France: Langlois 1987: 92). Sur
le fond, l'intérêt des historiens se porte alors principalement sur les institutions

ecclésiastiques et sur les grandes figures qui ont marqué l'histoire de l'Eglise,
dans une perspective qui intègre souvent des objectifs apologétiques. Il s'agit donc

d'une histoire qui, du point de vue de ses auteurs comme du point de vue de son

public, demeure globalement confinée dans un milieu fondé sur une sociabilité
confessionnelle, dont les institutions ecclésiastiques restent le pivot. La mention du

terme «ecclésiastique» dans l'intitulé de nombre de revue (Python 1996:101), de

même que la focalisation sur la figure du réformateur-fondateur d'Eglise, dans le

cas de la revue Zwingliana, constitue l'indice le plus tangible de cette orientation

générale. Cette histoire demeure donc «religieuse» non tant en fonction de son

objet qu'en fonction des traits fondamentaux de son identité. A cette dimension

religieuse s'ajoute, en outre, durant cette première période, des préoccupations

patriotiques (Altermatt 1996:21 ; Grosse 2006). L'entreprise la plus emblématique

qui hérite de cette perspective est sans aucun doute la collection des 27 volumes
de VHelvetia Sacra: ce vaste projet avait été initié dès la deuxième moitié du

19e siècle et relancé au début des années 1960; il a été achevé en 2007. Les

«aspects institutionnels» y étaient «prépondérants» puisqu'ils visaient avant tout à

établir «le recensement systématique des établissements religieux de Suisse» et

à dresser des notices biographiques des principaux dignitaires placés à la tête de

ces institutions (Zimmer 2007; voir aussi Andenmatten 2005).

Il faut également tenir compte du fait que les historiographies protestantes et

catholiques entreprennent entre la fin du 19e siècle et le début du siècle suivant 167



L'histoire culturelle en Suisse- une esquisse historiographique traverse 2012/1

un immense travail d'édition des sources qui répond généralement aux exigences
les plus rigoureuses de la critique historique et qui les conduit à assumer,
parallèlement à leur dimension religieuse, un caractère scientifique et académique bien

marqué. Quelles que soient les mutations que ces historiographies ont connues

au cours du 20e siècle, ces entreprises d'édition, avec leur rigoureuse constance

méthodique dans l'établissement et la contextualisation des textes et leur volonté

commune de fonder toute connaissance historique sur l'authenticité des documents

dûment critiqués, sont restées comme des colonnes vertébrales, dans ce domaine
de recherche (Grosse 2006; Engammare 2009: 89-94; Julia 2010: 32-33).

Aux lendemains de la Seconde Guerre mondiale:
sécularisations paradoxales de l'«histoire religieuse»

Les bouleversements les plus significatifs dans cette historiographie interviennent

aux lendemains de la Seconde Guerre mondiale, mais n'exercent rarement leur
effet sur la structuration du champ avant les dernières décennies du siècle passé,
voire avant les premières années du 21e siècle. A lire les synthèses historiographiques

dressées aux cours du temps jusqu'à aujourd'hui, le bilan, par rapport à

l'étendue de ces bouleversements, est toutefois contrasté, Yerly relève ainsi que
le Groupe de travail pour une histoire œcuménique de l'Eglise en Suisse constatait

en 1994 encore que cette histoire est restée essentiellement confessionnelle

(Yerly 1996: 121). Pour Kaspar von Greyerz, les travaux de certaines des sociétés

savantes spécialisées dans le domaine - le Zwingliverein, la Gesellschaft zur
Herausgabe des Corpus Catholicorum et la Historische Kommission zur
Erforschung des Pietismus - conservent aLijourd'hui encore, du point de vue de leurs

objets de recherche, une «orientation confessionnelle» (Greyerz 2010: 100). Par

rapport au début du siècle précédent, les choses n'auraient ainsi guère changé,
du moins dans certaines sphères de l'«histoire religieuse».
Dans le même temps pourtant, un consensus se dégage pour constater qu'avec
des chronologies nettement contrastées selon les historiographies nationales,

d'importantes transformations commencent effectivement à voir le jour après la

Seconde Guerre mondiale, de manière limitée d'abord, puis de façon beaucoup

plus décidée à partir des années 1960. En France un premier «tournant» a lieu
dès les années 1930, dont les effets se font ressentir surtout à partir du début des

années 1960: quelques œuvres majeures, notamment celle de Lucien Febvre, qui
fait beaucoup pour réintégrer l'histoire religieuse dans la trame plus générale
d'une histoire des mentalités et pour la dégager de ses orientations nationales,
celle d'Henri Bremond, qui jette les fondements d'une histoire de la piété, ou

168 encore celle de Gabriel Le Bras, qui influencera pour longtemps l'orientation



Grosse: «Histoire religieuse» - «Religionsgeschichte»

sociologique de la discipline en France, vont globalement remettre en cause

le «paradigme d'une histoire confessionnelle, controversiste et apologétique»

(Julia 2010: 34-^3). En Italie, l'historiographie s'émancipe dès les années

1950 d'une forte identification aux confessions issues des réformes religieuses
du 16e siècle (Prodi 2006: 9). Dans l'historiographie anglaise, les travaux de

John Bossy témoignent de la même tendance (de Boer 2009). En Allemagne
en revanche, la recherche sur la Réforme conserve longtemps, au-delà même

de la fin du deuxième conflit mondial, un caractère confessionnel plus affirmé

(Kaufmann 2009: 15-25).
Avec les années 1960, les premiers signes d'une autonomisation de l'«histoire
religieuse» par rapport aux carcans confessionnels de l'histoire institutionnelle et

apologétique se font partout ressentir de manière plus nette. Deux types de facteurs

déterminent cette évolution. En premier lieu, il faut mentionner un facteur extérieur
à la sphère académique et scientifique: le concile de Vatican II (1962-1965), qui
a fortement œuvré en faveur de l'œcuménisme. Son influence s'est projetée sur
les travaux historiques de cette période, en Suisse notamment (Yerly 1996: 141).

L'«histoire religieuse» apporte à cet élan de pacification confessionnelle une

contribution qui est loin d'être négligeable: elle construit en effet un récit qui
vise plutôt à intégrer les histoires confessionnelles dans une trame commune qui
transcende les différences religieuses qu'à documenter la profondeur des écarts

d'identité. De plus, à la suite du concile, histoire et théologie ont tendance à

se séparer et l'histoire ecclésiastique entame un processus de marginalisation
dans nombre de facultés de théologie; signe de cette tendance, le collège de

rédaction de la Revue d'histoire ecclésiastique suisse se décléricalise rapidement

(Altermatt 1996: 14-17). Des réformes institutionnelles au sein de l'Eglise
catholique et, plus généralement, un «esprit œcuménique» propre à cette époque

ont ainsi facilité les dialogues, les rapprochements et les projets communs entre

historiens des deux terrains confessionnels, comme en témoigne l'édition d'une
Histoire du christianisme en Suisse revendiquant explicitement une «perspective

œcuménique» (Vischer et al. 1995). Cette nouvelle convergence des traditions

historiographiques n'implique cependant pas nécessairement l'élimination de

préoccupations religieuses: comme l'a justement observé François Walter, les

historiens qui participent à la pacification confessionnelle restent animés par un

objectif qui est effectivement de nature religieuse, puisqu'il s'agit de parvenir,
entre les confessions, à «un consensus par la clarification des oppositions et des

divergences» (Walter 2000: 8).
Par ailleurs, plusieurs facteurs internes, relevant de l'évolution propre de la

discipline historique, ont également joué un rôle important. De différentes

origines, ces facteurs relèvent néanmoins tous d'un long processus d'ouverture et

par conséquent de normalisation de 1'«histoire religieuse», au terme duquel elle 169



L'histoire culturelle en Suisse- une esquisse historiographique traverse 2012/1

a tendance à perdre son identité de discipline distincte et à se muer en un objet
historique ordinaire, pouvant faire l'objet d'un large spectre d'approches issues

d'une variété de disciplines des sciences humaines. L'ouverture a lieu en partie
sur le plan des acteurs de cette historiographie. Alors qu'elle était massivement

produite par des clercs pour des clercs, ou plus généralement par des historiens
issus de la tradition qu'ils étudient ou liés à elle par une «connivence affective»

(Lagrée 1996: 394), elle a été investie - lentement et dans certaines limites
seulement (Delumeau 1996) - par des historiens qui, tout en conservant des

liens avec les Eglises, se définissent d'abord comme des universitaires, puis par
des chercheurs qui n'entretiennent plus de liens personnels avec l'objet de leur
recherche. En ce sens, on peut clairement parler d'un long mouvement de

sécularisation (Altermatt 1996; Python 1996: 108) qui passe par une émancipation
vis-à-vis de l'institution ecclésiastique puis, plus largement mais d'une manière

non encore achevée, vis-à-vis des milieux sociologiques liés aux Eglises.

Nouveaux objets:
le décloisonnement de ['«histoire religieuse»

Cette ouverture a principalement lieu dans le cadre des disciplines mobilisées

pour éclairer le champ de l'histoire religieuse. En France, l'impact des travaux
de Gabriel Le Bras a été déterminant: il a œuvré à ouvrir l'histoire religieuse à

la sociologie (Dompnier 2010) et à réintroduire le champ du religieux dans des

universités fortement laïcisées (Julia 2010: 41, 44); son approche a également
permis à l'historiographie de s'émanciper d'une histoire principalement tournée

vers les institutions ecclésiastiques, en focalisant l'attention sur les pratiques
religieuses. Le chemin vers une étude des pratiques de piété n'était cependant

que partiellement ouvert, dans le sens où, dans la perspective adoptée par la

sociologie religieuse française fondée par Le Bras, les pratiques ne sont analysées

que d'un point de vue quantitatif, comme instrument de mesure du processus de

déchristianisation et non du point de vue des significations qu'elles expriment
(Grosse 2004: 41-42).
L'apport le plus important est venu de l'histoire des mentalités et de l'école des

Annales. C'est dans ce contexte historiographique que s'opère de la manière la

plus radicale la normalisation de l'histoire religieuse. Héritiers de la tradition

sociologique fondée par Emile Durkheim, dans sa version plus anthropologique
formulée par ses continuateurs, Henri Hubert et Marcel Mauss, les historiens des

mentalités ont ouvert la voie à une étude de la religion comme un «fait total»

(Lagrée 1996, 392-393), redevable par conséquent d'une analyse mobilisant
170 un vaste éventail de savoirs et de méthodes, de la sociologie à l'économie, en



Grosse: «Histoire religieuse» - «Religionsgeschichte»

passant notamment par la linguistique ou l'histoire de l'art. L'histoire des formes

ecclésiastiques d'assistance aux pauvres devient, par exemple, l'objet d'une
histoire principalement préoccupée d ' enjeux sociaux, politiques et économiques.
D'autres questions, comme la mort, qui relèvent traditionnellement de l'«histoire
religieuse», deviennent à ce point des domaines privilégiés et emblématiques
de l'histoire des mentalités que l'on peut se demander, avec Claude Langlois, si

«toute l'histoire des mentalités ne s'est pas constituée en déconstruisant le champ

religieux» (Langlois 1987: 89). Quoi qu'il en soit, c'est bien à l'histoire des

mentalités qu'il revient d'avoir le plus contribué à un décloisonnement du domaine
de l'histoire religieuse. En Suisse, ses effets se font clairement ressentir à partir
des années 1960-1970: l'éventail des thématiques touchées par des contributions
soumises à la revue Zwingliana reflète dès cette époque un renouvellement des

problématiques (Moeller 1998: 14) tandis que les recherches sur le catholicisme

intègrent dès les années 1970, et de façon plus nette à partir des années 1980,
les questions propres à l'histoire culturelle ainsi qu'à l'histoire du quotidien et

des mentalités (Altermatt/Metzger 2004: 185).
De cette mouvance, l'«histoire religieuse» hérite aussi l'immense débat sur la
culture et plus précisément sur la religion «populaire» (Grosse 2011). Cette

discussion a en particulier permis d'éclairer les écarts existant entre religion prescrite
et religion vécue (Altermatt 1993: 19-21). Elle a ainsi contribué à libérer les

historiens d'une perspective essentiellement institutionnelle. Après l'enthousiasme

pour cette question propre aux années 1960, le caractère inopérant du concept
de «populaire», en l'absence d'une définition sociologique ou culturelle claire,
a été largement dénoncé. Nombre d'historiens se sont par conséquent décidés
à l'abandonner (Holzem 2010: 136-144), mais ils n'ont pas tous renoncé, loin
s'en faut, à une histoire des usages et des représentations religieuses sensible

non seulement aux écarts sociologiques, mais, de manière plus précise, aux

processus de différenciation sociale qui s'opèrent au cours du temps sur ces deux

plans (Greyerz 2006: 10, 19, 22-23, qui plaide pour un maintien prudent de la

catégorie de «populaire»; Greyerz 2010: 95; Sieber 2005). Si les écarts sociaux
du point de vue de l'expérience religieuse continuent donc à retenir l'attention
des historiens, leur sensibilité aux différences locales et leur volonté de saisir
les phénomènes religieux «par le bas» a été également stimulée par les travaux
italiens consacrés à la micro-histoire, qui a contribué à favoriser un retour à

l'histoire de la paroisse, envisagée désormais comme un espace d'interaction
sociale et, à ce titre, comme un cadre essentiel de l'expérience religieuse (Bonzon
2010). En Suisse cependant, cette orientation de l'historiographe résulte moins de

l'influence de la micro-histoire que des travaux de Peter Blickle qui conduisent
à reconnaître davantage l'autonomie des communautés locales et à distinguer,
à l'intérieur des réformes religieuses que connaît le 16e siècle, les caractères 171



L'histoire culturelle en Suisse- une esquisse historiographique traverse 2012/1

propres d'une Gemeindereformation (Schmidt 1995; Holenstein 2009: 69-70;
Ulbrich 2010).
A partir des années 1970 et plus encore à partir de la décennie suivante, ['«histoire

religieuse» subit aussi l'influence de ('«anthropologic historique». Fruit
d'une appropriation par les historiens des grilles de lecture élaborées par les

ethnologues pour étudier des sociétés extra-européennes, que Marc Bloch avait

initiée dans Les rois thaumaturges (1924) et qui a été relancée après l'apaisement
des polémiques qui avaient opposé Fernand Braudel et Claude Lévi-Strauss,

l'anthropologie historique incite les historiens à faire la synthèse entre plusieurs
orientations prises par leur discipline aux lendemains de la Seconde Guerre

mondiale. Elle procède à ce titre à la fois d'une évolution interne à l'histoire des

mentalités et de la construction d'un dialogue interdisciplinaire. Sous le label
de l'anthropologie historique s'élabore ainsi une approche qui, dans le droit fil
des mutations historiographiques que je viens de décrire, privilégie la dimension

qualitative, l'étude des phénomènes historiques à petite échelle et porte
son attention sur l'histoire du quotidien et de l'expérience vécue (Burke 1987;

Medick 2001; voir dans ce numéro la contribution de Christian Koller). Cette

réduction de la focale découle également du projet consistant à rendre compte
des sociétés du passé comme des ensembles «culturels», c'est-à-dire comme de

complexes systèmes de signes qu'il revient à l'historien de décrypter en montrant

comment des conduites et des pratiques mettent en œuvre ce système de signes et

le réinterprètent constamment. Ce faisant, les historiens s'inspirent directement
de la méthode élaborée par l'anthropologue Clifford Geertz et théorisée sous

l'expression de «description dense» (Geertz 1998).

Un champ défini comme «culturel»

Cette rencontre avec l'anthropologie a eu une influence essentielle sur la
redéfinition de la discipline historique comme une science de la culture. Pour

l'étude des phénomènes religieux, elle a eu un impact inégal. L'anthropologie
historique dans son ensemble n'a pas élu ces phénomènes comme un «terrain»

d'enquête de prédilection (voir dans ce numéro la contribution de Christian

Koller). André Burguière ne les mentionne pas dans sa synthèse sur la question

(Burguière 1995) et, dans l'historiographie de langue allemande, les bilans
dressés par Gert Dressel et Wolfgang Reinhard n'accordent à la religion qu'une
place marginale (Dressel 1996; Reinhard 2004). L'essor de ce courant
historiographique ne coïncide donc pas immédiatement avec une modification du

statut de l'«histoire religieuse» dans le champ historiographique. De son côté,
172 l'«histoire religieuse» s'est en revanche activement saisie des nouvelles possi-



Grosse: «Histoire religieuse» - «Religionsgeschichte»

bilités interprétatives offertes par l'anthropologie historique. Le tournant peut être

saisi précisément à la fin des années 1970 et au début de la décennie suivante:

en 1978, Michel Vovelle inscrivait sa grande enquête sur la déchristianisation
en Provence sous les auspices d'une anthropologie historique qui permet,
selon lui, de «dépasser» la «sociologie religieuse» en adoptant une «vision plus
large» (Vovelle 1978: 28); en 1984, Kaspar von Greyerz constatait de son côté

que les historiens s'accordaient désormais à considérer que «la religion doit
être expliquée et considérée comme un phénomène culturel» et il voyait dans

l'émergence de ce consensus l'effet de l'influence de l'anthropologie sociale et

culturelle (Greyerz 1984: 1-2). Au même moment, les ouvrages associant les

termes de «religion» et de «culture» se multiplient (Lagrée 1996: 387).
L'influence de l'anthropologie se mesure également au fait que les historiens des

cultures chrétiennes ont commencé, à partir des années 1980, en s'inspirant plus

spécifiquement des travaux d'anthropologues comme Victor Turner, Arnold van

Gennep ou Catherine Bell, à s'intéresser aux pratiques rituelles et à l'histoire des

liturgies. Après avoir construit une tradition historiographique essentiellement
tournée vers l'histoire de la théologie, qui entretenait l'idée que la religion réformée

constituait avant tout un mouvement d'idées (Roussel 2000), les historiens du

protestantisme réformé se sont par exemple saisis des suggestions des anthropologues

pour analyser les rites pratiqués dans les Eglises réformées comme des dispositifs
de production de sens (Grosse 2004; Chevalier 2002). Ils rejoignaient ainsi une

historiographie consacrée aux cultures religieuses catholiques qui s'était penchée

depuis plus longtemps sur les pratiques, mais qui commençait alors seulement à

les interpréter comme des mécanismes par lesquels les représentations religieuses
sont à la fois réappropriées et réinventées. Les historiens des cultures réformées

ou catholiques ont à cet égard repris conjointement à leur compte à la fois les

suggestions d'Alphonse Dupront, qui les avait invités à étudier en profondeur
«l'expérience religieuse», et celles de Michel de Certeau qui les avait conviés à

analyser la «formalité des pratiques» (Certeau 1973).
Deux évolutions récentes indiquent également de manière très claire le «tournant
culturel» que vit l'«histoire religieuse» dans les dernières décennies du 20e siècle.

De façon tout à fait caractéristique, des sociétés d'historiens catholiques qui
s'étaient organisées autour de l'étude de l'histoire «ecclésiastique» assimilent
alors les mutations historiographiques qui se sont opérées en modifiant leur
dénomination. Ainsi, dès 1985, la Société d'histoire ecclésiastique de la France

décide, lors d'une assemblée générale extraordinaire, d'abandonner le terme

d'«ecclésiastique» et d'adopter un nom plus général, celui de Société d'histoire
religieuse (son périodique, la Revue d'histoire de l'Eglise de France conserve
toutefois son titre) (Julia 2010: 11). Vers la fin des années 1980, des débats sont

également entamés dans le comité de la Revue d'histoire ecclésiastique suisse. 173



L'histoire culturelle en Suisse- une esquisse historiographique traverse 2012/1

Ils n'aboutiront cependant pas avant le début de ce siècle, alors même que
l'intitulé de la revue ne reflète plus, depuis plusieurs années, les changements

épistémologiques qui sont intervenus dans son contenu. Relancé en 2002, le

débat est publié dans la revue à la suite d'un dossier qui indique clairement la

direction dans laquelle évolue la revue puisqu'il est consacré au catholicisme
suisse du 20e siècle étudié dans une «perspective culturelle». Le dernier
article du dossier fait d'ailleurs la synthèse des évolutions qui se sont produites
à l'intérieur de cette historiographie en les caractérisant comme un «tournant
d'histoire culturelle» (Metzger 2002). Dans les prises de position qui suivent

ce dossier l'un des arguments en faveur d'une adaptation du nom à ce changement

de direction propose, de manière révélatrice, de le mettre en conformité
avec l'orientation de «type anthropologique» prise par la revue (Debatte zur

Namensänderung 2002: 175). Finalement, à la suite de l'assemblée générale
tenue en 2003, le titre enregistre ces modifications puisque le périodique devient
la Revue suisse d'histoire culturelle et religieuse.
On assiste depuis la dernière décennie du 20e siècle à une évolution comparable
dans le débat qui a lieu en Allemagne et en Suisse surtout au sujet du paradigme
de la «confessionnalisation». Développé notamment à partir des théories de

Gerhard Oestreich et de Michel Foucault sur le contrôle social et à partir de la

notion de Konfessionalisierung développée par Ernst Zeeden, le concept décrit le

processus, entamé durant la deuxième moitié du 16e siècle au sein de l'Empire,
de construction de l'Etat moderne, sur la base d'une collaboration étroite entre
les institutions de l'Eglise et de l'Etat en vue du contrôle des populations; cette

collaboration entraîne également une redéfinition de l'identité des individus, d'une

part, comme sujets d'un Etat qui tend à l'absolutisme et, d'autre part, comme
fidèles d'une Eglise qui rigidifie son orthodoxie (Holzem 2010: 127). Ce concept
a été élaboré par l'historien allemand Heinz Schilling à partir de ses travaux sur
la discipline ecclésiastique réformée, avant d'être étendu par Wolfgang Reinhard

comme concept également pertinent pour la description de processus observables

dans des territoires catholiques. Il s'agit d'un produit caractéristique de

l'historiographie des années 1960. Dans le prolongement d'une «histoire religieuse»
qui a longtemps coïncidé avec une histoire des institutions ecclésiastiques, mais

qui s'est entre-temps ouvert à l'histoire sociale, le concept décrit l'emprise
grandissante que ces institutions, et particulièrement leurs structures disciplinaires
(visites pastorales, confession, tribunaux ecclésiastiques), exercent sur la vie

quotidienne des individus, sur les mœurs et l'expérience religieuse. Il permet
ainsi de transposer sur le terrain de l'histoire ecclésiastique et de l'histoire
sociale les grands paradigmes qui ont organisé les récits historiques concernant la

période moderne, que ce soit celui de la «rationalisation», de la «modernisation»
174 (Max Weber), de la «christianisation» (Jean Delumeau), de 1'«acculturation»



Grosse: «Histoire religieuse» - «Religionsgeschichte»

(Robert Muchembled), de la «disciplinarisation» (Gerhard Oestreich, Michel
Foucault) ou de la «civilisation» (Norbert Elias).
Ce concept est également caractéristique d'une époque, marquée par
l'œcuménisme et la construction européenne, durant laquelle les historiens se donnent

notamment pour tâche d'élaborer des récits historiques aux vertus intégratives.
A partir des travaux de Schilling et de Reinhard, la «confessionnalisation» apparaît

comme un processus qui englobe, avec des variables bien sûr, toutes les sociétés

de l'Europe occidentale. Le concept permet ainsi à des historiens enquêtant sur des

territoires catholiques de raccrocher ce terrain à un récit général, qui transcende

les différences confessionnelles. Il rencontre ainsi favorablement les efforts de

certaines des figures les plus marquantes de l'historiographie de tradition catholique,

comme Jean Delumeau en France ou John Bossy en Angleterre pour mettre

en valeur la contribution catholique au processus de modernisation des sociétés

occidentales (De Boer 2009).
Or la thèse de la confessionnalisation fait l'objet, à partir des années 1990 (voir
en particulier Koslosfsky 1999), d'une critique, formulée sur la base d'enquêtes
réalisées aussi bien en Allemagne et en Suisse, qui constitue, elle aussi, le
reflet des évolutions historiographiques les plus récentes dans le domaine de

l'«histoire religieuse» et, en particulier, du «tournant culturel» que cette dernière

a connu. Les critiques se fédèrent en effet autour de la proposition consistant à

adopter le concept de «culture confessionnelle» (Konfessionskultur) plutôt que
celui de «confessionnalisation» ou en complément à celui-ci. Ce changement
de paradigme, qui commence à être largement adopté en Suisse dès le début du

millénaire (Maissen 2007: 238-239), s'enracine dans une première remise en

cause émanant de la tradition des recherches menées à l'Université de Berne

sur la Gemeindereformation et plus particulièrement à partir des enquêtes de

Heinrich Richard Schmidt sur l'exercice de la discipline ecclésiastique dans

les communautés rurales soumises à la souveraineté bernoise: cette recherche

a permis de montrer que la demande de contrôle social et son exercice concret
vient en bonne partie de ces communautés elles-mêmes et fait donc moins l'objet
d'une imposition «d'en haut» selon l'hypothèse dominante dans l'historiographie
de la confessionnalisation, qu'elle n'est le produit d'une interaction entre les

autorités et ces communautés (Schmidt 1997; en français 1999).
Dans le même esprit, les critiques formulées à partir du concept de «culture

confessionnelle» proposent une approche qui est - selon une définition forgée

par Thomas Maissen (Maissen 2007: 240-241) à partir de celle proposée par
Thomas Kaufmann (Kaufmann 1998; pour une présentation et une discussion en

français: Büttgen 2010) - centrée sur des processus étendus sur la longue durée

de différenciations culturelles. Selon cette approche, l'attention des historiens se

porte sur les valeurs, les idées et les représentations - ce qui permet de réintégrer 175



L'histoire culturelle en Suisse- une esquisse historiographique traverse 2012/1

la théologie et les orthodoxies dans le champ de l'observation - mais aussi sur les

pratiques et les conduites quotidiennes - ce qui permet de focaliser le regard sur
les acteurs, leurs besoins, la manière dont ils se reformulent leur identité, plutôt

que sur les institutions et les normes qu'elles édictent. Dans cette perspective,
ce sont des configurations culturelles spécifiques, inscrites dans des contextes

historiques précis qui comptent, plutôt que les tendances générales, les groupes
minoritaires plutôt que les communautés majoritaires (Leu/Scheidegger 2007).
En insistant sur les différences, cette historiographie veut donc réagir contre les

pièges de la teleologie et contre les conceptions trop linéaires de l'évolution
historique que véhiculent les grands paradigmes tels que celui de la confessionnalisation

notamment. Plutôt que de voir l'histoire religieuse occidentale marquée
seulement par le raidissement des identités confessionnelles et des doctrines

théologiques, avant l'émergence de la tolérance comme valeur fédératrice, elle
cherche à observer comment les structures confessionnelles sont aménagées en

fonction des rapports de force qui existent dans des situations concrètes, comment
des modes de coexistence sont élaborés dans un environnement où l'intolérance
demeure une valeur aussi dominante que consensuelle. A cet égard, les multiples
situations de confrontation et de cohabitation qu'offre le paysage confessionnel
suisse constitue un terrain de réflexion particulièrement enrichissant (pour une

synthèse historiographique: Maissen 2007: 231-236; Holenstein 2009: 77-82;

pour des études particulières en Suisse: Head 1998,2005; Greyerz 2003; Volkland

2005). De même, cette historiographie se méfie des grandes catégories selon

lesquelles les phénomènes religieux ont été traditionnellement classifies et que

l'historiographie relative à la confessionnalisation avait tendance à reprendre à

son compte de manière non critique (Greyerz 2006: 13, 24-27; Grosse 2010).
Au lieu de retracer les campagnes menées par les institutions disciplinaires des

Eglises contre les pratiques «magiques» ou «superstitieuse» et de constater leur
échec lorsque les documents montrent leur persistance jusqu'au 19e siècle, elle
s'efforce de reconstituer une offre religieuse plurielle et de comprendre en fonction
de quelles circonstances et de quels critères les individus opèrent des sélections
à l'intérieur de cette offre.
Nous traversons aujourd'hui une phase de délitement des grands paradigmes
qui correspond historiquement à un effondrement des systèmes d'explication du

monde fournis par les théologies d'abord, par les idéologies politiques ensuite.
Ces circonstances donnent à une «histoire religieuse», qui se conçoit désormais
clairement comme une «histoire culturelle», l'occasion de multiplier des études

de terrain relativement émancipées par rapport à des a priori idéologiques. Tout
le défi réside désormais dans la capacité des historiens à reconstituer à partir
d'une multiplication de cas concrets et spécifiques, une image d'ensemble. Les

176 concepts de «cultures confessionnelles» et, plus largement, d'«histoire cultu-



Grosse: «Histoire religieuse» - «Religionsgeschichte»

relie» libèrent les historiens des anciens cadres institutionnels et idéologiques
et leur permettent d'envisager leur objet comme profondément inscrit dans

des contextes, en interaction incessante et intense avec ces derniers. Ils ne leur
donnent cependant pas nécessairement les moyens de penser des évolutions
d'ensemble. Il existe pour cette raison un risque de retomber dans les anciens

paradigmes ou dans certaines formes de reconfessionnalisation (pour la Suisse:

Walter 2000, qui revendique le projet de souligner la «présence catholique»;

pour l'Allemagne, dans le même sens: Holzem 2010: 133-134).

Bibliographie

Altermatt Urs (1993), «Kirchengeschichte im Wandel: von den kirchlichen Institutionen

zum katholischen Alltag», Revue d'histoire ecclésiastique suisse 87. 9-31.
Altermatt Urs (1996). «Säkularisierung der Kirchengeschichte: Notizen zur Biographie

der ZSKG». Revue d'histoire ecclésiastique suisse 90, 7-35.
Altermatt Urs, Metzger Franziska (2004), «Religion und Kultur - zeitgeschichtliche

Perspektiven», Revue suisse d'histoire religieuse et culturelle 98, 185-208.
Andenmatten Bernard (2005), «L'Helvetia Sacra et l'historiographie diocésaine en Suisse»,

in Vaccaro Luciano (ed.), Storia della Chiesa in Europa, Brescia, 59-72.
Bonzon Anne, ««Sociologie religieuse et histoire sociale: la paroisse», in Biittgen Philippe,

Duhamelle Christophe (dir.), Religion ou confession. Un bilan franco-allemand sur l'époque
moderne (XVIe-XVlIIe siècles), Paris, 373-392.

Borgeaud Philippe (2006). «L'histoire des religions à Genève. Origines et métamorphoses»,
Asdiwal 1, 13-22.

Burguière André (1995), «L'anthropologie historique», in Bédarida François (dir.), L'histoire
et le métier d'historien en France 1945-1995. Paris, 171-185.

Burke Peter (1987), «The historical anthropology of early modern Italy», in Idem, The Historical
Anthropology of Early Modern Italy. Essays on Perception and Communication. Cambridge,
3-14.

Biittgen Philippe (2010). «Qu'est-ce qu'une culture confessionnelle? Essai d'historiographie
(1998-2008)». in Biittgen Philippe, Duhamelle Christophe (dir.), Religion ou confession.
Un bilan franco-allemand sur l'époque moderne (XVIe-XVlIIe siècles), Paris, 415—437.

Cabanel Patrick (1994), «L'institutionnalisation des «sciences religieuses) en France (1879-1908).
Une entreprise protestante?», Bulletin de la Société de l'Histoire du Protestantisme

Français 140,33-80.
Certeau Michel de (1973), «Du système religieux à l'éthique des Lumières (17e-18e siècle):

la formalité des pratiques», in Malgeri Francesco (ed.), La società religiosa nell'età
moderna: atti del convegno studi di storia sociale e religiosa. Capaccio-Paestum.
18-21 maggio 1972. Napoli, 447-509.

Chevalier Françoise et al. (2002). «Anthropologie historique: les rituels réformés

(XVIe-XVIIe siècles)»,Bulletin de la Société de l'Histoire du Protestantisme Français 148,

979-1009.
Courtois Luc (2000). «Paulin Ladeuze f/570-1940) et les débuts de la Revue d'histoire

ecclésiastique 1900-1909)»,Revue d'histoire ecclésiastique 95.430-^182.
«Debatte zur Namensänderung der «Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte>» (2002).

Revue d'histoire ecclésiastique suisse 96, 171-180.
De Boer Wietse (2009), «An Uneasy Reunion. The Catholic World in Reformation Studies»,

Archiv für Reformationsgeschichte 100,366-387. 177



L'histoire culturelle en Suisse- une esquisse historiographique traverse 2012/1

Delumeau Jean (dir.) (1996), L'historien et la foi, Paris.

Dompnier Bernard (2010), «L'historiographie française, la sociologie et les gens d'Eglise»,
in Biittgen Philippe, Duhamelle Christophe (dir.). Religion ou confession. Un bilan

franco-allemand sur l'époque moderne (XVIe-XVlIIe siècles), Paris. 227-252.
Dressel Gert (1996), Historische Anthropologie: eine Einführung, Wien.

Dupront Alphonse, «La religion -Anthropologie religieuse», in Nora Pierre (dir.),Fair«?
de l'histoire, vol. 2: Nouvelles approches, Paris, 104-176.

Engammare Max (2009), «Des pasteurs sans pasteur. Historiographie de la Réforme en Suisse

romande, 1956-2008», Archiv für Reformationsgeschichte 100, 88-115.
Geertz Clifford (1998), «La description dense. Vers une théorie interprétative de la culture».

Enquête. Anthropologie. histoire, sociologie 6, 73-105.
Greyerz Kaspar von (1984), Religion and Society in Early Modern Europe 1500-1800, London.

Greyerz Kaspar von (2003), lnterkonfessionalität, Transkonfessionalitäl, binnenkonfessionelle
Pluralität: neue Forschungen zur Konfessionalisierungsthe.se, Gütersloh.

Greyerz Kaspar von (2006), Religion et culture. Europe 1500-1800, traduit de l'allemand

par Eliane Kaufholz-Messmer, Paris.

Greyerz Kaspar von (2010), «L'histoire religieuse (Religionsgeschichte) dans l'historiographie
de langue allemande», in Büttgen Philippe, Duhamelle Christophe (an?),Religion ou confession.
Un bilan franco-allemand sur l'époque moderne (XVIe-XVlIIe siècles), Paris. 73-101.

Grosse Christian (2004). «Une culture religieuse déritualisée? Pour une histoire des rituels
réformés». Bulletin de la Société de l'Histoire du Protestantisme Français 150.41-62.

Grosse Christian (2006), «De l'épopée d'une histoire confessionnelle et nationale aux matériaux
d'une anthropologie historique: la tradition d'édition des sources de la Réforme genevoise

(XVIe-XVIle siècles)»,Revue suisse d'histoire 56, 321-337.
Grosse Christian (2010), «L'histoire comparée des religions. Enjeux d'une anthropologie

historique appliquée au christianisme moderne», in Büttgen Philippe, Duhamelle

Christophe (dir.). Religion ou confession. Un bilan franco-allemand sur l'époque moderne

(XVIe-XVIIle siècles), Paris, 439-459.
Grosse Christian (2011), «La «religion populaire». L'invention d'un nouvel horizon de l'altérité

religieuse à l'époque moderne (XVIe-XVlIIIe siècle)», in Prescendi Francesca, Volokhine
Youri (éd.), Dans le laboratoire de l'historien des religions. Mélanges offerts à Philippe
Borgeaud, Genève, 104-122.

Head Randolph C. (1998), «Religious Coexistence and Confessional Conflict in the Vier Dörfer.
Practices of Toleration in Eastern Switzerland, 1525-1615», in Laursen John Christian.
Nedermann Cary J. (dir.). Beyond the Persecuting Society. Religious Toleration

Before the Englightenment, Philadelphia, 145-165.
Head Randolph C. (2005). «.Fragmented Dominion, Fragmented Churches. The Institutionalization

of the Landfrieden in the Thurgau, 1531-1610». in Archiv für Reformationsgeschichte 96,
117-144.

Hildesheimer Françoise (1996),L'histoire religieuse, [Paris].
Holenstein André (2009). «Reformation und Konfessionalisierung in der Geschichtsforschung

der Deutschschweiz». Archiv für Reformationsgeschichte 100, 65-87.
Hölzern Andreas (2010), «Piété, culture populaire, monde vécu. Conceptualiser la pratique

religieuse chrétienne», in Büttgen Philippe Duhamelle Christophe (dir.), Religion
ou confession. Un bilan franco-allemand sur l'époque moderne (XVIe-XVIIle siècles),
Paris. 121-150.

Julia Dominique (1974), «La religion - Histoire religieuse», in Nora Pierre (dir.),
Faire de l'histoire, vol. 2: Nouvelles approches, Paris, 137-167.

Julia Dominique (2010), «L'historiographie religieuse en France depuis la Révolution française.
Esquisse d'un parcours», in Biittgen Philippe, Duhamelle Christophe (dir.), Religion
ou confession. Un bilan franco-allemand sur l'époque moderne (XVIe-XVIIle siècles),

178 Pans, 9-55.



Grosse: «Histoire religieuse» - «Religionsgeschichte»

Kaufmann Thomas (1998), Dreissigjähriger Krieg und Westfälischer Friede. Kirchen-

geschichtliche Studien zur lutherischen Konfessionskultur, Tübingen.
Kaufmann Thomas (2009), «Die deutsche Reformationsforschung seit dem Zweiten Weltkrieg»,

Archiv fi'ir Reformationsgeschichte 100,15—47.

Kippenberg Hans Gerhard (1999), A la découverte de l'Histoire des Religions. Les sciences

religieuses et la modernité, traduit de l'allemand par Robert Kremer et Maris-Lys Wilwerth-
Guitad, Paris [1997).

Koslosfsky Craig (1999), ««Kulturelle Reformation» und die reformationsgeschichtliche
Forschung», in Jussen Bernhard, Koslosfsky Craig (Hg.), Kulturelle Reformation.
Sinnformationen im Umbruch, 1400-1600, Göttingen, 18-22.

Lagrée Michel (1996), «Histoire religieuse, histoire culturelle», in Rioux Jean-Pierre. Sirinelli
Jean-François (dir.), Pour une histoire culturelle. Paris, 387-406.

Langlois Claude (1987), «Trente ans d'histoire religieuse», Archives de sciences sociales
des religions 63, 85-114.

Leu Urs B., Scheidegger Christian (Hg.) (2007), Die Zürcher Täufer 1525-1700. Zürich.
Maissen Thomas (2007). «Konfessionskulturen in der frühneuzeitlichen Eidgenossenschaft.

Eine Einführung», Revue suisse d'histoire religieuse et culturelle 101, 225-246.
Medick Hans (2001), «Quo vadis Historische Anthropologie? Geschichtsforschung

zwischen Historischer Kulturwissenschaft und Mikro-Historie», Historische Anthropologie 9,
78-92.

Metzger Franziska (2002), «Die kulturgeschichtliche Wende in der zeitgeschichtlichen
Freiburger Katholizismusforschung. Ein Forschungsbericht», Revue d'histoire ecclésiastique
suisse 96, 145-170.

Moeller Bernd (1998), «Der Zwingliverein und die reformationsgeschichtliche», Zwingliana 25,
5-20.

Prodi Paolo (2006), Christianisme et monde moderne. Cinquante ans de recherches. Paris.

Python Francis (1996), «Un renouvellement des perspectives 1967-1995», Revue d'histoire
ecclésiastique suisse 90, 101-117.

Reinhard Wolfgang (2004), Lebensformen Europas. Eine historische Kulturanthropologie,
München.

Roussel Bernard (2000), «Des rituels luthériens à la liturgie réformée», in Pitassi Maria-Cristina
(éd.), Edifier ou instruire? Les avatars de la liturgie réformée du XVIe au XVIIIe siècle,

Pans, 15-31.
Schindler Alfred, Stickelberger Hans, Stucki Heinzpeter (1997). «100 Jahre Zwingliverein»,

ZH7«g//ana24,9-18.
Schmidt Heinrich Richard (1995). Dorfund Religion. Reformierte Sittenzucht in Berner

Landgemeinden der Frühen Neuzeit. Stuttgart.
Schmidt Heinrich Richard (1997), «Sozialdisziplinierung? Ein Plädoyer für das Ende

des Etatismus in der Konfessionalisierungsforschung», Historische Zeitschrift 265, 639-682.
Schmidt Heinrich Richard (1999), «Emden est partout. Vers un modèle interactif

de la confessionalisation», Francia 26, 23-45.
Sieber Dominik (2005), Jesuitische Missionierung, priesterliche Liebe, sakramentale Magie.

Volkskulturen in Luzern 1563-1614, Basel.

Tollebeek Jo (2000), «New Periodicals for New Ideas. On the Birth of the Revue d'histoire
ecclésiastique». Revue d'histoire ecclésiastique 95, 391^429.

Ulbrich Claudia (2010), «Gemeinde: commune, paroisse», in Büttgen Philippe,
Duhamelle Christophe (dir.), Religion ou confession. Un bilan franco-allemand
sur l'époque moderne (XVIe-XVIIle siècles), Paris, 393-409.

Vischer Lukas et al. (éd.) (1995), Histoire du christianisme en Suisse. Une perspective œcuménique.
Genève, Fribourg.

Volkland Frauke (2005). Konfession und Selbsherständnis. Reformierte Rituale
in der gemischtkonfessionellen Kleinstadt Bischofszell im 17. Jahrhundert, Göttingen. 179



L'histoire culturelle en Suisse- une esquisse historiographique traverse 2012/1

Vovelle Michel (1978), Piété baroque et déchristianisation en Provence au XVIIIe siècle. Paris.

Walter François (2000), «Les usages sociaux d'une appartenance catholique», in Bédouelle Guy,
Walter François (éd.), Histoire religieuse de la Suisse: la présence des catholiques, Paris,

Fribourg, 7-12.
Yerly Frédéric (1996), «Regard sur la production francophone», Revue d'histoire ecclésiastique

suisse 90,119-154.
Zimmer Petra (2007), «Histoire et programme de l'Helvetia Sacra», in Bissegger Arthur et al.,

Helvetia Sacra. X: Register I Index 1 Indice, Bâle.

180


	"Histoire religieuse" - "Religionsgeschichte" : de l'histoire "ecclésiastique" à l'histoire "culturelle"

