
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 18 (2011)

Heft: 3: Rat holen, Rat geben = Consulter, guider et orienter

Artikel: Unterschichten, Frauen, Ausländer : zur Normalisierung von Differenz
in Familientherapie und -beratung, BRD 1960-1990

Autor: Elberfeld, Jens

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-391015

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-391015
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Unterschichten, Frauen, Ausländer

Zur Normalisierung von Differenz in Familientherapie
und -beratung, BRD 1960-1990

Jens Elberfeld

«Unterschiede, die einen Unterschied machen»'

Im Diskurs der entstehenden Familientherapie und -beratung lässt sich seit den

späten 1960er-Jahren eine zunehmende Reflexion darüber beobachten, wen

Therapeuten als Patienten und Klienten adressieren und faktisch erreichen,
aber auch inwiefern sie diese nach eigenen Normvorstellungen beurteilen und

zu verändern suchen. Mich interessiert im Folgenden, welche Differenzen
thematisiert wurden, wie mit ihnen umgegangen wurde und welche Effekte
dies wiederum für Therapie und Beratung hatte. Dafür analysiere ich den

Diskurs der Familientherapie und -beratung in der BRD. Wenngleich nicht so

bekannt wie Psychoanalyse, Verhaltenstherapie oder Humanistische Psychologie,

zählt die Familientherapie zu den vier grossen Richtungen der heutigen
Psychotherapie. Ihr weltweit wohl berühmtester Vertreter war der mittlerweile
verstorbene Paul Watzlawick, dessen Anleitung zum Unglücklichsein zu einem
internationalen Bestseller wurde.2 Entstanden ist die Familientherapie in den

USA der 1940er- und 50er-Jahre im Zusammenspiel von Schizophrenieforschung
und der Erprobung alternativer Behandlungsmethoden in der Psychiatrie. Die

deutschsprachige Rezeption setzte im Verlauf der 1960er-Jahre ein und führte
auf Initiative des Giessener Psychiatrieprofessors Horst-Eberhard Richter im
Jahr 1972 zur Gründung der «Internationalen Arbeitsgemeinschaft für
Familientherapie und Familienforschung».3 Seit den 1980er-Jahren existieren mehrere

Verbände, sechs wissenschaftliche Zeitschriften, ein eigener Verlag, mehr als

60 Ausbildungsinstitute sowie einige 1000 Familientherapeuten.
Die Ausbreitung dieser Therapie- und Beratungsform war in einen umfassenderen

Prozess der Therapeutisierung eingebettet. Unter Therapeutisierung verstehe

ich die gesellschaftliche Ausbreitung von im weitesten Sinn therapeutischen
Wissensformen und Praktiken sowie die Ausdifferenzierung in unterschiedlichste

Richtungen, Anwendungskontexte und institutionelle Settings.4 Soziale

Träger waren die psy disciplines, worunter ich mit Bezug auf Nikolas Rose

all jene Disziplinen und Professionen subsumiere, die konkret am Prozess 105



Rat holen, Rat geben traverse 2011/3

der Therapeutisierung Teil hatten, von Psychiatern, Psychologen und

Psychotherapeuten über Pädagogen, Erzieher und Sozialarbeiter bis zu Seelsorgern
und Unternehmensberatern.5 Die Unterscheidung zwischen Therapie - der

medizinisch-psychotherapeutischen Behandlung psychischer Erkrankungen -
und Beratung - der professionalisierten und institutionalisierten Form des

Ratgebens zur Problemlösung und Entscheidungsfindung - wurde nicht nur
im Rahmen der Familientherapie hinfällig.
Konstitutiv für den Prozess der Therapeutisierung war gerade die Überschreitung
des ursprünglichen Anwendungskontextes. Familientherapeutische Verfahren

können ebenso zur Heilung von Psychosen wie zur Beilegung von Beziehungskonflikten

herangezogen werden. Die Unterscheidung zwischen Therapie und

Beratung ist folglich nur ein Element der Ausdifferenzierung im Prozess der

Therapeutisierung und markiert nicht dessen Grenzen. Sie wird nur
berücksichtigt, wenn sie für die historischen Akteure relevant wurde. Ansonsten ist

von Therapie und Beratung die Rede, um die Heterogenität und Polyvalenz des

Phänomens zu betonen.

Der Beitrag gliedert sich in drei Abschnitte. Im ersten wird der Debatte über
eine «Mittelschichtsfixierung» von Therapie und Beratung und den geeigneten

Umgang mit Unterschichten speziell in den «langen» 1970er-Jahren

nachgespürt. Der zweite Abschnitt wendet sich der feministischen Kritik am

Ausblenden von Geschlechterunterschieden Ende der 1970er-Jahre zu, die
sich nicht zuletzt aus der zeitgenössischen Frauenbewegung speiste. Im letzten

Abschnitt wird es um die seit den späten 1980er-Jahren zunehmend gestellte
Frage gehen, wie man auf ethnisch-kulturelle Unterschiede in der Therapie und

Beratung von «Ausländern» reagieren soll. Abschliessend wird erörtert, wie
sich der Umgang mit Differenz seit den 1960er-Jahren wandelte und welche

gesellschaftliche Funktion diesbezüglich der Therapie und Beratung zufiel.
Der Diskurs der Familientherapie weist, so die These, in seiner Beschäftigung
mit Differenz gewisse Verschiebungen und Konjunkturen auf. Im Zentrum
standen vor allem drei Unterschiede: soziale, geschlechtliche und
ethnischkulturelle. Der diskursive Wandel beruhte, so die zweite These, auf dem jeweils
unterschiedlichen Zusammenwirken dreier Prozesse: der Therapeutisierung,
Verwissenschaftlichung und Politisierung von Differenz. Effekt dieser Prozesse

war, so die dritte These, eine schrittweise Veränderung von der Normierung
zur Normalisierung von Differenz.

106



Elberfeld: Unterschichten, Frauen, Ausländer

Soziale Differenzen. Unterschichten, Randgruppen, Arbeitslose

Damit soziale Unterschiede in Therapie und Beratung als relevant verstanden

wurden, bedurfte es der Sozialwissenschaften und des von ihnen produzierten
Wissens. In Verbindung mit dem Umbau des psychosozialen Versorgungssystems,
der mit einem Ausbau von Therapiemöglichkeiten und Beratungsstellen einherging
und ein wichtiger institutioneller Faktor der Therapeutisierung war, entstanden in
der BRD zahlreiche sozialwissenschaftliche Studien. Ein prominentes Beispiel
ist der Bericht des Sachverständigenrats der Psychiatrie-Enquete von 1975; aber

auch die folgenden Modellvorhaben sowie der Ausbau des Beratungswesens
wurden (sozial)wissenschaftlich begleitet.6 Viele der Studien belegten die

Mittelschichtsfixierung von Therapie und Beratung und ihre vergleichsweise geringe

Inanspruchnahme durch die Unterschichten. Diese Form sozialer Ungleichheit
wurde in den Reihen der Familientherapie und darüber hinaus als ungerecht

empfunden und diente als Argument für einen weiteren Ausbau ebensolcher

Einrichtungen.
Die zunehmende Versozialwissenschaftlichung von Therapie und Beratung
zeigte sich in besonderer Weise an der Familientherapie. Josef Duss-von Werdt,
Leiter des Zürcher Instituts für Ehe und Familie und Mitherausgeber der ersten

deutschsprachigen familientherapeutischen Zeitschrift Familiendynamik, ging
so weit, die Soziologie zur unerlässlichen Hilfswissenschaft für Therapeuten
und Berater zu erklären. Familientherapie war in seinen Augen nichts anderes

als angewandte Familiensoziologie.7 Dies erklärte sich nicht zuletzt aus dem

systemtheoretischen Ansatz der Familientherapie, der das behandelte Individuum
und seine Familie immer in Verbindung mit dessen Umwelt beziehungsweise
sozialem Kontext betrachtete. Das Wissen über die sozioökonomische Lage,
die Arbeitsplatzsituation, die Wohn- und Lebensverhältnisse der Familie waren
deshalb elementar für die Behandlung. Sozialwissenschaftliches Wissen sollte
nicht nur dazu dienen, den sozialen Kontext des Patienten angemessen zu

berücksichtigen, sondern auch die kritische Selbstwahrnehmung des Therapeuten
fördern. Diese Haltung entsprach der wachsenden Kritik an einer bürgerlichen
Wissenschaft und Psychiatrie, wie sie Vertreter der Neuen Linken sowie der

Antipsychiatrie äusserten, aber auch einer wachsenden Skepsis an Experten,
mit der etwa Ivan Illich gerade in liberalen Kreisen und im Alternativen Milieu
auf grosse Resonanz stiess.8

Der Prozess der Therapeutisierung war eng mit den wachsenden Zuständigkeiten
des Wohlfahrtsstaats verknüpft. Das Recht auf demokratische Mitbestimmung
und gesellschaftliche Teilhabe und die Forderung nach sozialer Gerechtigkeit
waren zentrale Bestandteile des sozialliberalen Reformprojekts der «langen»
1970er-Jahre.9 Der Aufgabenkatalog des Wohlfahrtsstaats umfasste nun auch das 107



Rat holen, Rat geben traverse 2011/3

Recht auf seelische Gesundheit, wie es durch die Weltgesundheitsorganisation
vertreten wurde, und die Förderung von demokratischer Mitbestimmung.10 Beide

Ziele sollten unter anderem mithilfe von Beratungsstellen erreicht werden. So

hiess es in einem «Beratungsführer» des Bundesministeriums für Jugend,
Familie und Gesundheit von 1975: «Damit ist es ein Ziel der Beratung über den

aktuellen Bereich des jeweiligen Anlasses hinaus den Rat- und Hilfesuchenden
ein Stück mündiger und liebesfähiger zu machen und ihm mehr persönliche
Freiheit zu vermitteln, die Erreichung dieses Zieles setzt eine Ich-Stärkung
voraus. Damit leistet die Beratung gleichzeitig einen Beitrag zur Demokratisierung

der Gesellschaft.»"

Einrichtungen, die sich speziell, aber nicht ausschliesslich an Unterschichten

wandten, entstanden sowohl im Kontext des Gesundheitssystems als auch im
Sozialwesen. Im Zuge des Umbaus der überholten Anstaltspsychiatrie zu einem

System der psychosozialen Versorgung wurden insbesondere die ambulanten
Dienste ausgebaut.12 Beispielsweise entstanden an den Uni-Kliniken in Heidelberg

und Giessen familientherapeutisch arbeitende Beratungsstellen.13 Durch
solche gemeindenahen und kostenfreien Angebote beabsichtigte man gerade

jene Bevölkerungsgruppen anzusprechen, die von den bisherigen Einrichtungen

vergleichsweise wenig Gebrauch machten. Dabei versuchte man auch dem

Stadt-Land-Gefälle entgegen zu wirken. So wusste Der Spiegel in seiner typisch
lakonischen Art zu berichten: «Die Psychotherapie kommt aufs Land. Was vor
einigen Jahren noch Privileg der Stadtneurotiker war, die individuelle Behandlung

psychischer und psychisch bedingter Nöte, soll [...] auch entlegene Dörfer
erreichen.»'4 Im Umland von Giessen war als Modellprojekt Mitte der 1970er-

Jahre die «Psychosoziale Arbeitsgemeinschaft Lahn-Dill», kurz PSAG, gegründet
worden. Ihr Zweck lag in der Vernetzung all jener Institutionen und Personen

der Region, die im weitesten Sinne therapeutisch tätig waren, wie Hausärzte,

Pfarrer, oder Lehrer - «selbst die Schankdame hinterm Tresen könnte für die

PSAG Dienste leisten».15

Durch solch neue Institutionen breiteten sich Formen der psychotherapeutischen
Beratung und Behandlung sozialräumlich über den engen Rahmen der Medizin
hinaus aus.16 Im Sozialwesen beispielsweise entstanden seit den späten 1960er-

Jahren Hunderte von Beratungsstellen zu Fragen der Ehe, Erziehung, Sexualität
und Familie, in denen auf Ansätze und Methoden der Familientherapie
zurückgegriffen wurde. Sie standen der gesamten Bevölkerung unentgeltlich zur
Verfügung, was die Inanspruchnahme therapeutischer Dienstleistungen unabhängig
vom Geldbeutel fördern sollte. Neben staatlichen Stellen wie dem Jugendamt
waren auch freie Träger wie Diakonie, Caritas, Arbeiterwohlfahrt oder Pro Familia
darin involviert.17 Des Weiteren entstanden besonders in Grossstädten wie Berlin

108 Beratungsstellen speziell für Unterschichten.IS Hier zeigte sich eine zunehmende



Elberfeld: Unterschichten, Frauen, Ausländer

Therapeutisierung der Sozialen Arbeit seit Anfang der 1970er-Jahre und letztlich

der sozialen Probleme. Vorreiter einer solchen Politik war unter anderem
das Hessische Sozialministerium, das beschloss, Therapie als Präventionsmittel

gegen ein drohendes Abrutschen in die Obdachlosigkeit einzusetzen.I9 Auf diese

Weise wurden auch sogenannte Randgruppen wie Obdachlose, Alkoholiker und

Drogensüchtige als Klienten von Therapie und Beratung adressiert.

In Form von Selbsthilfeinitiativen nahm man sich in den 1970er-Jahren auch

von nichtstaatlicher Seite des Problems an.20 In der Nachfolge der «68er-Jahre»

verbanden sich im Alternativen Milieu die Kritik an hierarchischen und
undemokratischen Organisationsformen, ein zunehmendes Misstrauen gegenüber

Expertenherrschaft sowie die Abkehr von radikalen Gesellschaftsutopien
zugunsten konkreter Veränderungen im Hier und Jetzt mit einem Ethos der aktiven

Selbstsorge. Nicht zuletzt junge Psychologen, Pädagogen und Sozialarbeiter
erhofften sich von der Idee der Selbsthilfeinitiativen eine alternative Form der

Zusammenarbeit mit ihren Klienten.21 Der im deutschsprachigen Raum bekannteste

Protagonist dieser Bewegung war der bereits erwähnte Horst-Eberhard
Richter. Er schuf ihrem Anliegen eine breite Öffentlichkeit und war zudem einer
der ersten, der den Selbsthilfegrundsatz in die Praxis der Therapie und Beratung
von Unterschichten umsetzte. Bekannt wurde ein langjähriges Projekt der

Randgruppenarbeit im Umland von Giessen, in der Siedlung Eulenkopf.22 Das Projekt
zielte ab auf die Förderung der Eigeninitiative der Bewohner, wozu man ihnen

respektvoll und auf Augenhöhe begegnen wollte und nicht in bevormundender
und paternalistischer Weise.

Die Besonderheit derartiger Projekte bestand darin, nicht nach mehr Staat zu

verlangen und ihm die Verantwortung für die Überwindung sozialer Ungleichheiten

zu übertragen. Ganz im Gegenteil lehnte man die bisherigen Formen

wohlfahrtsstaatlicher Politik als undemokratisch und entmündigend ab. Mit
dem nun vertretenen Konzept der Hilfe zur Selbsthilfe wollte man partizipative
Strukturen zwischen Ratgeber und Ratsuchenden errichten, welche demokratisierend

und aktivierend wirken sollten, wobei der Staat insofern wieder ins

Spiel kam, als er nicht selten die Finanzierung zu gewährleisten hatte. Ziel einer
solchen Arbeit mit Unterschichtenfamilien war es, jedem Einzelnen «optimale
Entwicklungschancen»23 zu ermöglichen. Die beteiligten Experten sollten
soziale Unterschiede im Verhalten nicht negieren oder an der Elle der bürgerlichen
Gesellschaft messen, sondern als gleichwertig verstehen.24 Diese Entwicklung
kann im Anschluss an Michel Foucault und Jürgen Link als Wandel von der

Normierung zur Normalisierung interpretiert werden.2'' Die Pathologisierung
und Kriminalisierung devianten, von den Normen der Mehrheitsgesellschaft
abweichenden Verhaltens und eine Disziplinierung durch äusseren Zwang wurden

wenn auch nicht gänzlich obsolet, so doch wenigstens sekundär. An ihre Stelle 109



Rat holen, Rat geben traverse 2011/3

trat die therapeutisch geförderte und geforderte Selbstregierung der Subjekte
innerhalb eines Spektrums gebilligten Verhaltens. Dieses orientiert sich an der

gesellschaftlich vorzufindenden Normalität und schliesst damit Differenzen mit
ein, so lange sie ein gewisses Mass nicht übersteigen.

Allerdings würde man der Ambivalenz des Phänomens nicht gerecht, wenn
man die demokratisierenden, liberalisierenden oder pluralisierenden Tendenzen

einseitig betonen würde. Zwar findet man diese als politische Semantiken der

Zeit, deren faktische Bedeutung nicht zu leugnen ist, in den Quellen wieder.

Gleichwohl kann diese Veränderung auch als Ausweitung und Intensivierung
des Zugriffs auf untere soziale Schichten problematisiert werden. Eindrücklich
zeigte sich das an der gerade seitens kritischer und emanzipatorischer Kräfte

geforderten Stärkung präventiver Massnahmen. Richter selbst diktierte dem

Spiegel: «Die Ämter greifen doch erst ein, [...] wenn ein Kind oder eine Familie

bereits alarmierend auffällig geworden ist.»26 Mit anderen Worten bedurfte

es alternativer Ansätze wie Selbsthilfeinitiativen, um bereits eingreifen zu

können, bevor jemand auffällig und auf dem Radar der Behörden und Ämter
sichtbar wurde.

Seit Ende der 1970er-Jahre war die Frage sozialer Ungleichheiten im Diskurs
wesentlich weniger präsent als in den vorherigen gut zehn Jahren.27 Stattdessen

tauchte seit Mitte der 1970er und insbesondere zu Beginn der 1980er-Jahre

das Problem der Massenarbeitslosigkeit im Diskurs auf.2s Im Rahmen der

Familientherapie und -beratung wurde über die psychischen Folgen und

Unterstützungsmöglichkeiten für die Betroffenen und ihre Familien diskutiert.29

Demgegenüber wird spätestens seit den 1990er-Jahren die Eigenverantwortung
der Arbeitslosen hervorgehoben.30 Nicht mehr der individuelle Umgang mit dem

gesellschaftlichen Missstand der Massenarbeitslosigkeit, sondern die Aktivierung

und Optimierung für den Arbeitsmarkt stehen seitdem im Vordergrund.31

Während insgesamt die Frage der Unterschichten seit den langen 1970er-Jahren

an Bedeutung verlor, rückte in dieser Phase eine andere Unterscheidung in das

Blickfeld der Therapeutisierung: das Geschlecht.

Gender-Differenzen. «Frauen verlassen die Couch»32

Die Diskussionen um die Rolle des Geschlechterunterschiedes in Therapie
und Beratung gegen Ende der 1970er-Jahre waren eng mit der Entstehung der

Zweiten Frauenbewegung verknüpft.33 Neben der Bezugnahme auf
wissenschaftliche Studien der Psy-Disciplines, welche die eigenen Thesen legitimieren
halfen, wandte man sich gerade auch deren Praxis zu. Beispielsweise wurden

110 gruppentherapeutische Ansätze und das Modell der Selbsterfahrungsgruppen



Elberfeld: Unterschichten, Frauen, Ausländer

aus den gegenkulturellen Strömungen der 1960er- und 70er-Jahre aufgegriffen,

um Frauen einen eigenen Raum für den gemeinsamen Austausch und die

Steigerung des Selbstwertgefühls in der männerdominierten Gesellschaft zu
schaffen.34 Ausserdem beschäftigte sich die Frauenbewegung schon in ihren

Anfangsjahren - ganz im Gleichschritt mit den Anliegen zeitgenössischer
Selbsthilfeinitiativen - mit dem Aufbau eines unabhängigen Beratungswesens. Im
Zentrum der Frauenberatungsstellen standen Fragen der Frauengesundheit, der
Sexualität und nicht zuletzt des Schwangerschaftsabbruchs.35 Diese verstanden
sich als Teil des Kampfes für das Recht auf weibliche Selbstbestimmung über
den eigenen Körper, der sich in der BRD auf den Konflikt um den sogenannten
Abtreibungsparagrafen 218 StGB und die Einführung einer gesetzlich
vorgeschriebenen Beratung im Vorfeld des medizinischen Eingriffs zuspitzte. Diese

Debatten betrafen folglich unmittelbar das Feld der Psy-Disciplines, wo die

Positionen der Frauenbewegung auf Resonanz, wenn nicht sogar Sympathie
stiessen.36

Gemeinsamer Nenner feministisch orientierter Therapie und Beratung war die

Berücksichtigung der gesellschaftlich bedingten Ungleichheiten zwischen den

Geschlechtern. Insofern müssten sie sich zwangsläufig vom traditionellen
individuumszentrierten Modell der Psychiatrie und Psychotherapie verabschieden und

Konzepte entwickeln, die die individuelle Psyche in Zusammenhang mit der sie

umgebenden Gesellschaft brachten. Der Anschluss an die Familientherapie war
eine mögliche Option, da hier der soziale Kontext betont wurde. «Der
systemtheoretische Ansatz in der Familientherapie stimmt insofern mit feministischer

Therapie überein, als er Verhalten mehr im Hinblick auf seine ökonomischen
und gesellschaftlichen Determinanten untersucht, als sich eines auf das Individuum

konzentrierten Konzepts zu bedienen.»37 Ähnlich der Berücksichtigung
sozialer Unterschiede trug dies zur Interdisziplinarität der Familientherapie und

-beratung und der Erweiterung der Perspektive bei.

Die Entstehung dezidiert feministischer Therapien war einerseits Folge der

Politisierung durch Anhängerinnen der Frauenbewegung, andererseits Ergebnis der

fortschreitenden Ausbreitung und Ausdifferenzierung von Therapie und Beratung
im «therapeutischen Jahrzehnt».38 In der Familientherapie setzte diese Debatte

Ende der 1970er-Jahre ein; sie wurde zu Beginn stark durch US-amerikanische

Veröffentlichungen und durch Vorläuferarbeiten wie jene der bekannten Freud-

Kritikerin und Psychoanalytikerin Karen Horney bestimmt.39 Zwei Punkte

bildeten den Kern einer feministisch orientierten Familientherapie. Erstens

musste die Geschlechterdimension und die damit einhergehende psychische und

gesellschaftliche Ungleichheit berücksichtigt werden. Zweitens orientierte sich

die therapeutische Praxis am Ideal der Gleichheit, welche man in der jeweiligen
Beziehung wieder herzustellen trachtete. 111



Rat holen, Rat geben traverse 2011/3

Eines der ersten dezidiert feministischen Verfahren entwickelte die US-amerikanische

Psychotherapeutin und Direktorin eines Beratungszentrums Rachel

Hare-Mustin. In einem Beitrag für die «Familiendynamik» warf sie der eigenen
Zunft vor, nur vermeintlich emanzipatorisch zu sein. «De facto haben aber

Familientherapeuten, obwohl sie eine Theorie der Gleichberechtigung aller
Familienmitglieder vertreten, in der Praxis die gleichen Befangenheiten und Vorurteile wie

andere Menschen in der Gesellschaft, und oft haben sie sich selbst nicht von ihrer
einmal erlernten traditionellen Orientierung freigemacht, in der die psychische
Gesundheit der Männer mit Erwachsensein gleichgesetzt wird, die der Frauen

jedoch nicht.»40 Demgegenüber boten sich laut Hare-Mustin verschiedene Wege
einer feministischen Ideen entsprechenden Arbeit mit Familien an, wie das

Aushandeln von Behandlungsverträgen, die Veränderung familiärer Zuständigkeiten,
die Neubenennung abweichenden Verhaltens, das Anbieten nichtmännlicher
Rollenmodelle, therapeutische Bündnisse zugunsten der Ehefrau oder das Einüben

neuer Kommunikationsweisen in der Familie.4' Mit der kritischen Revision der

eigenen Theorie und Praxis verbanden sich weitreichende gesellschaftspolitische
Hoffnungen: «Wenn in den Familien ein Bewusstwerdungsprozess in Gang kommt,
können die Familienmitglieder die soziokulturell bedingten Zwänge erkennen,
die die traditionellen Geschlechtsrollen fortbestehen lassen, und sie können nach

Wegen suchen, um sich selbst von diesen Zwängen zu befreien.»42 Auch hier
wurde eine selbstreflexive und selbstkritische Auseinandersetzung mit der Rolle
des Therapeuten eingefordert: Um feministisch handeln zu können, bedurfte es

der intensiven Arbeit am Selbst und einer individuellen Konversion. Allen voran
hatte sich die Leitidee der Gleichheit in der konkreten therapeutischen Arbeit
niederzuschlagen.43 Damit grenzte man sich vom dominanten «patriarchalischen
medizinischen Modell»44 ab, das als hierarchisch empfunden wurde.
Nach einem kurzen feministischen Aufbruch in der Familientherapie Ende der

1970er-Jahre ebbte die Debatte im Lauf des nachfolgenden Jahrzehnts merklich
ab. Erst gegen Ende der 1980er-Jahre erhielt sie neuen Schwung.4'' Dabei blieben
die Kritikpunkie grosso modo die gleichen: Gefordert wurde der Einbezug der

Geschlechtsdimension, eine Perspektivenerweiterung auf den sozialen Kontext,
die Reflexion des eigenen Verhaltens und die Förderung insbesondere weiblicher
Autonomie sowie gleichberechtigter Beziehungsstrukturen zwischen Männern
und Frauen. Neu war hingegen die Verlagerung der Diskussion auf die Ebene

der Wissenschaftskritik und Epistemologie, was auch ein Resultat der
institutionellen Integration der Frauenbewegung an den Universitäten gewesen sein
dürfte.46 Wenngleich sich eine dezidiert feministische Familientherapie nicht in

nennenswerter Weise etablieren konnte, sind hiervon inspirierte Konzepte wie

Gender-Sensitivity und Gender-Equality mittlerweile fest im therapeutischen
112 Mainstream verankert.47



Elberfeld: Unterschichten, Frauen, Ausländer

Ethnisch-kulturelle Differenzen.
Vom Kulturschock zur interkulturellen Kompetenz

Ethnische Unterschiede spielten im Prozess der Therapeutisierung in den «langen»

1970er-Jahren keine grosse Rolle. Allenfalls stiessen die Ethnopsycho-
analyse eines Paul Parin oder sozialpsychologische Studien zu Rassismus und

Antisemitismus auf Interesse.48 Anders verhielt es sich in multiethnischen

Einwanderungsländern wie den USA, wo derlei Fragen bereits in den Anfängen
der Therapeutisierung in den 1950er-Jahren nachhaltig auftauchten.49 Insbesondere

im Rahmen der Familientherapie widmete man sich früh der besonderen

Lage von nichtweissen, zumeist afroamerikanischen, Ghetto-Bewohnern.10

Diese Entwicklungen wurden seitens der deutschsprachigen Familientherapie
der 1970er- und frühen 80er-Jahre zwar vereinzelt rezipiert, eine eigenständige
Debatte hinsichtlich des Umgangs mit ethnischer Differenz und Einwanderern
entstand zunächst jedoch nicht.51

Generell waren Therapie, Beratung und auch Sozialarbeit in dieser Zeit von einer

problemzentrierten Defizitperspektive und dem Fokus aufArbeitsmigranten, die

sogenannten Gastarbeiter, bestimmt. Besonders in der massenmedialen
Öffentlichkeit tauchte in den 1980er-Jahren eine Argumentationsfigur auf, nach der

die Einwanderung aus traditionellen, rückständigen in moderne, fortschrittliche
Gesellschaften zu psychischen Problemen führen würde. «Türken in Deutschland

sind extrem anfällig für seelische Erkrankungen - Folge des Kulturschocks
beim Wechsel aus dem Orient in den Westen»12 wusste Der Spiegel Anfang
der 1980er-Jahre zu berichten. Während sich ein Teil laut dieser Sichtweise der

neuen Umgebung nicht anzupassen verstehe und darauf mit psychischen und

psychosomatischen Symptomen reagiere, würde bei einem anderen Teil gerade
der Versuch, sich den neuen Lebensumständen entsprechend zu verhalten, zu
Konflikten in den Familien führen. Dies gelte vor allem für Frauen, die sich

von ihren Vätern oder Ehemännern emanzipierten.33 Die daraus resultierenden

Spannungen würden sich in einer erhöhten Nachfrage von Angeboten zur
Eheberatung niederschlagen.54 Im Rahmen der Familien thérapie der 1980er- und

90er-Jahre fand sich zumeist eine alternative, eher viktimisierende Defizitperspektive.

Diese betonte die schwierigen sozialen Bedingungen für Einwanderer
und die damit einhergehende psychische Erfahrung von Diskriminierung.55
Waren die Migranten und Flüchtlinge in der ersten Variante Gefangene ihrer

rückständigen Kultur, so wurden sie in der zweiten Variante zu Opfern ihrer

gesellschaftlichen Ausgrenzung. In beiden Fällen sollte Therapie und Beratung
helfen, spezifische Problemlagen von Angehörigen ethnisch-kulturell definierter

Minderheiten und deren damit einhergehende psychische Störungen und

Konflikte zu bewältigen. 113



Rat holen, Rat geben traverse 2011/3

Innerhalb der Familientherapie setzte eine intensive theoretisch-konzeptionelle
Auseinandersetzung gleichwohl erst um 1990 ein. Die gesteigerte Aufmerksamkeit

hing teilweise mit der erbittert geführten Asyldebatte sowie mehreren
rassistischen und tödlich verlaufenen Anschlägen zusammen, wodurch die

psychische Situation von «Ausländern» über den Kreis der Familientherapie
hinaus auf Interesse stiess.56 Fachleute diagnostizierten, die Angst vor
rechtsextremen Anschlägen habe verstärkt zu Angstneurosen, Isolationsgefühlen und

zu einer massiven Zunahme von Stress unter den Betroffenen geführt und fördere

psychosomatische Erkrankungen, Depressionen und Suizidversuche.57

Die theoretische Reflexion führte unter anderem zu einer fortschreitenden

terminologischen, konzeptionellen und institutionellen Ausdifferenzierung. Die

Entwicklung neuartiger Konzepte und Verfahren stellte nicht zuletzt eine Reaktion
auf eine Veränderung in der Zusammensetzung der Klientel dar, mit der es die

Familientherapeuten gerade in manchen Grossstadtvierteln zu tun hatten. Für
deren therapeutische Betreuung waren für gewöhnlich die jeweiligen kommunalen

Beratungseinrichtungen und Projekte der Sozialen Arbeit zuständig, die

oft während der 1970er-Jahre ursprünglich zur Versorgung der Unterschichten

gegründet worden waren. Seit den frühen 1990er-Jahren entstanden verstärkt

spezialisierte Angebote für die jeweils voneinander unterschiedenen Gruppen,
beispielsweise für Aus- und Übersiedler aus Osteuropa oder für Flüchtlinge und

Asylbewerber.58

Die Familientherapeuten sahen sich in ihrer Tätigkeit vor grundsätzliche Fragen

gestellt: Diese kreisten «immer wieder um die Unterscheidung therapeutisch
zugänglicher Merkmale auf der einen Seite und solchen Besonderheiten der

Familie, die auf Grund kultureller Werte nicht in Frage gestellt werden sollten,
um nicht die oftmals unsicher gewordene Identität der Familienmitglieder zu

gefährden».59 Gemäss des systemtheoretischen Ansatzes begegnete man dem

Problem, indem die kulturellen Unterschiede als Migrationserfahrung der
Familie begriffen und in die Therapie integriert wurden.60 Methodisch konnte dies

mitteis der gemeinsamen Rekonstruktion der Familiengeschichte geschehen;
ein Verfahren, das auch bei nichtmigrantischen Klienten zum Einsatz kam.61

Da gerade Migrantenfamilien öffentlichen Einrichtungen und deren Vertretern
nicht immer das erforderliche Vertrauen entgegen brachten, bestand oftmals der

erste Schritt der therapeutischen Arbeit darin, Zugang zum Familiensystem zu
erhalten. Hierzu boten sich spezielle Methoden wie das sogenannte Joining an,
dessen Sinn und Zweck darin bestand, durch formlosen Umgang Anschluss zu
finden.62 Weitere Hindernisse stellten die Sprachbarriere zwischen Therapeut
und migrantischen Klienten ebenso wie kulturell voneinander abweichende
Interaktionsformen und Umgangsweisen dar.63 Gleichwohl war damit noch

114 lange nicht eindeutig geklärt, welche Rolle kulturelle Unterschiede für die



Elberfeld: Unterschichten, Frauen, Ausländer

aufgetretenen psychischen Symptome oder Konflikte spielten.64 Nicht zuletzt

um eine einseitige Überbetonung von Differenz zu vermeiden, wurden die

Familientherapeuten - egal ob mit oder ohne Migrationshintergrund - zur stärkeren

Selbstreflektion ermahnt.63 Ausserdem wurde die multiethnische Zusammensetzung

von therapeutischen Teams als wünschenswert erachtet.66

Das Ziel einer familientherapeutischen Behandlung und Beratung lässt sich auf
die kurze Formel bringen, Anderssein und Integration miteinander zu verbinden.67

Hierfür war es unabdingbar, als Therapeut weder die eigenen kulturellen Normen
als absoluten Massstab zu nehmen noch eine Familie ausschliesslich «über ihre

Fremdartigkeit und soziale Benachteiligung»68 zu definieren. Die so einfach

klingende Lösung für die paradoxe Forderung, Integration und Anderssein
zugleich zu ermöglichen, bestand darin, den systemtheoretisch fundierten Ansatz
der Familientherapie konsequent auch bei Migranten anzuwenden, denn: «Es

geht also überhaupt nicht um das Aufzwingen einer Lebensart, sondern um das

Herausfinden der besten Lebensform für eben diese Familie.»69

Dessen ungeachtet war der nichtnormativ vorgehenden Familientherapie sehr

wohl eine politische Agenda inhärent, die sich mit dem mittlerweile nur noch

abschätzig benutzten Schlagwort des Multikulturalismus beschreiben lässt.

So war es kein Zufall, dass der Grünen-Politiker Cem Özdemir ausgerechnet
in der familientherapeutischen Zeitschrift Systhema 1996 die Vision einer
multikulturellen Gesellschaft für Deutschland heraufbeschwor.70 Seitdem hat

diese Vision einiges an ihrer Strahlkraft eingebüsst, wenngleich auch aus

unterschiedlichen Gründen. Nicht nur in der Familientherapie wurde er vom
Begriff der Interkulturalität abgelöst, der aus der kritischen Auseinandersetzung

mit den Aporien des Multikulturalismus herrührte. Der Familientherapie
erlaubte dies eine schrittweise Abkehr von der Konzentration auf Probleme und

Defizite von Migranten. Zum einen wurden jetzt auch andere Phänomene, wie
binationale Paare, in den Blick genommen, wodurch man sich von der engen
Fokussierung auf Migranten und deren scheinbar so fremde Kulturen zu lösen

begann.71 Zum anderen betonte Interkulturalität weniger die ethnisch-kulturell
bedingten Probleme und Defizite als die individuelle Handlungsfähigkeit. Das

zeigte sich emblematisch am Konzept der interkulturellen Kompetenz, welches

prinzipiell für alle, nicht nur für Migranten, von Belang war.72 Mittlerweile
gehört ihr Nachweis zu den benötigten soft skills, um in einer globalisierten
Wirtschaft Karriere zu machen.73

115



Rat holen. Rat geben traverse 2011/3

Fazit. Regierung der Differenz in der Kontrollgesellschaft

Resümierend möchte ich auf drei vorläufige Befunde aufmerksam machen und
sie abschliessend aus gouvernementalitätstheoretischer Sicht problematisieren.
Erstens weist der Diskurs der Familientherapie und -beratung eine Abfolge
besonderer Aufmerksamkeit zunächst für soziale, dann für geschlechtliche
und schliesslich für ethnisch-kulturelle Differenz auf. Immer neue Differenzen
wurden demnach «entdeckt» und rückten zeitweilig in den Vordergrund, ohne

dadurch die älteren zu verdrängen. Zweitens waren die Konjunkturen in jeweils
unterschiedlicher Form eng verknüpft mit den drei einflussreichen Prozessen

der Therapeutisierung, der Verwissenschaftlichung und der Politisierung von
Differenz. Drittens wandelte sich dabei der Umgang mit Differenz in der

Familientherapie und -beratung von der Normierung zur Normalisierung. Diese zielt

primär auf das individuelle empowerment von Klienten aus benachteiligten
Gruppen der Gesellschaft ab.

Eine solche Normalisierung von Differenz ist, so meine Schlussthese, höchst
ambivalent. Auf der einen Seite trägt sie zur Anerkennung von Differenz in der

Gesellschaft bei und ermöglicht zudem die Selbstermächtigung vormals margi-
nalisierter und exkludierter Gruppen durch die Förderung individueller
Handlungsfähigkeit. Auf der anderen Seite wird zumeist verkannt, dass Unterschiede
und die mit ihnen konstitutiv verbundenen Machtasymmetrien auch auf diese

Weise performativ immer wieder von neuem produziert und reifiziert werden.
Darüber hinaus ist die fortschreitende Aktivierung und Autonomisierung des

Subjekts Dreh- und Angelpunkt gegenwärtiger «Technologien der Freiheit».74

Die Agency des Subjekts stellt fortan weder eine Grenze seiner Regierbarkeit
noch einen Ort des Widerstands dar. Ganz im Gegenteil ist sie notwendige
Bedingung und Ansatzpunkt heutiger Programme der Selbst- und Fremdführung in
der «Kontrollgesellschaft».73 Die besondere Funktion von Therapie und Beratung

liegt darin, die für einen solchen Modus der Subjektivierung erforderlichen
Wissensbestände und Praktiken bereitzustellen.

Anmerkungen

1 Gregory Bateson. Ökologie des Geistes. Anthropologische, psychologische, biologische und

epislemologische Perspektiven. Frankfurt a. M. 1981. 488.
2 Vgl. Paul Watzlawick. Anleitung zum Unglücklichsein, München 1983. Zur zeitgenössischen

Rezeption vgl. Harald Wieser. «Ein Poesiealbum für die gebildeten Stände», Der Spiegel 42

(1983). 261-266.
3 Vgl. Jens Elberfeld. «<Patient Familie». Diskurs und Praxis der westdeutschen Familientherapie

der dangen» 1970er Jahre», in Sabine Maasen et al. (Hg.). Das beratene Selbst.

116 Zur Genealogie der Therapeutisierung in den «langen» Siebzigern. Bielefeld 2011.



Elberfeld: Unterschichten, Frauen, Ausländer

4 Vgl. Maasen et al. (wie Anm. 3).
5 Vgl. Nikolas Rose. Inventing Our Selves. Psychology. Power, and Personhood. Cambridge

1998.

6 Vgl. Deutscher Bundestag, 7. Wahlperiode. Drucksache 7/4200. Bericht über die Lage
der Psychiatrie in der Bundesrepublik Deutschland - Zur psychiatrischen und psycho-

therapeutischenlpsychosomatischen Versorgung der Bevölkerung. Zur rückblickenden

Beurteilung vgl. Aktion Psychisch Kranke (Hg.), 25 Jahre Psychiatrie-Enquête. 2 Bände.

Bonn 2001.
7 Vgl. Josef-Duss von Werdt. «Familientherapie als angewandte Familiensoziologie. Versuch

einer Problemstellung», in Horst-Eberhard Richter et al. (Hg.). Familie und seelische

Krankheit. Eine neue Perspektive der psychologischen Medizin und der Sozialtherapie.
Reinbek bei Hamburg 1976. 38-47.

8 Vgl. Giovanni Jervis. «Eine andere als die bürgerliche Psychiatrie gibt es nicht». Psychologie

Heute 9 (1978). 22-29; Ivan Illich. Die Enteignung der Gesundheit - Medical Nemesis.

Reinbek bei Hamburg 1975: Ders. et al. (Hg.). Entmündigung durch Experten. Zur Kritik
der Dienstleistungsberufe. Reinbek bei Hamburg 1979.

9 Vgl. Gabriele Metzler. Konzeptionen politischen Handelns von Adenauer bis Brandt.
Politische Planung in der pluralistischen Gesellschaft. Paderborn 2005. Diese Vorstellung
war keineswegs auf die BRD oder Westeuropa beschränkt, sondern lag auch der Vision
einer Great Society in den USA unter der Präsidentschaft Lyndon B. Johnsons zugrunde.

10 Horst-Eberhard Richter. «Vorwort», in Richter et al. (wie Anm. 7). 10. Gemeint war
die Deklaration von Alma Ata von 1978. aus der 1986 die Ottawa-Charta zur Gesundheitsförderung

hervorging.
11 Bundeszentrale für gesundheitliche Aufklärung (Hg.). Beratungsführer. Die Beratungsstellen

in der Bundesrepublik Deutschland - ihre Leistungen, ihre Träger, ihre Anschriften.
Im Auftrag des Bundesministers für Jugend. Familie und Gesundheit. Lage 1975, 4. Und

an anderer Stelle: «Das Bedürfnis nach Beratung steigt in dem Masse, in dem hierarchische
Strukturen durch Selbstentfaltung. Selbstbestimmung und Mitbestimmung abgelöst werden.

Der mündige Bürger braucht Beratung, um seinen erweiterten Entscheidungsspielraum zu
seinem Wohl nutzen zu können.» Ebd., 1.

12 Zu Veränderungen in der Psychiatrie vgl. Franz-Werner Kersting (Hg.). Psychiatriereform als

Gesellschaftsreform. Die Hypothek des Nationalsozialismus und der Aufbruch der sechziger
Jahre. Paderborn 2003.

13 Zur Bedeutung von Giessen und Heidelberg für die Entwicklung der westdeutschen Psycho¬

therapie vgl. Volker Roelcke. «Psychotherapy between Medicine. Psychoanalysis, and

Politics. Concepts. Practices, and Institutions in Germany. 1945-1992». Medical History 48

(2004). 473^-92: Ders.. «Rivalisierende Verwissenschaftlichungen des Sozialen». Psychiatrie.

Psychologie und Psychotherapie im 20. Jahrhundert», in Jürgen Reulecke. Ders. (Hg.).
Wissenschaften im 20. Jahrhundert. Universitäten in der modernen Wissenschaftsgesellschaft,

Stuttgart 2008. 132-148.
14 O. A.. «Hilfe gebündelt». Der Spiegel 3 (1978). 160 f.

15 Ebd.
16 Vgl. Maasen et al. (wie Anm. 3).
17 Vgl. Bundeszentrale (wie Anm. 11).

18 Vgl. Adolf Straub. Unterschicht und Beratung. Ein neues Projekt der Familienberatung
in Berlin. 2. Aufl., Berlin 1975.

19 Vgl. Angela Güttges. «Interaktion zwischen Randgruppenfamilien und Behörden am Beispiel
der Familie W.». in Richter et al. (wie Anm. 7). 102-110.

20 Vgl. Barbara Sutter. <«Selbstveränderung und Sozialveränderung». Von der Selbsthilfegruppe
zum Bürgerschaftlichen Engagement», in Maasen et al. (wie Anm. 3).

21 Vgl. Sven Steinacker. «<... dass die Arbeitsbedingungen im Interesse aller verändert werden
müssen!!!>. Alternative Pädasjoaik und linke Politik in der Sozialen Arbeit der sechziger 117



Rat holen, Rat geben traverse 2011/3

und siebziger Jahre», in Detlef Siegfried, Sven Reichardt (Hg.), Das Alternative Milieu.
Antibürgerlicher Lebensstil und linke Politik in der Bundesrepublik Deutschland und

Europa 1968-1983. Göttingen 2010. 353-372.
22 Vgl. dazu: Horst-Eberhard Richter, Die Gruppe. Hoffnung auf einen neuen Weg. sich selbst

und andere zu befreien. Psychoanalyse in Kooperation mit Gruppeninitiativen. Reinbek
bei Hamburg 1972. bes. 187-325; Momos, «Am Rande der Gesellschaft», Die Zeit 31

1972). 20. Am 27. Juli 1972 strahlte die ARD sogar eine Dokumentation über das Projekt
aus.

23 Heinz Wilting. «Über familientherapeutische Orientierung vom Standpunkt des Sozial¬

arbeiters», in Richteret al. (wie Anm. 7), 111-122, hier 119.

24 Vgl. dazu: Fabian Kessl, Der Gebrauch der eigenen Kräfte. Eine Gouvernementalität Sozialer
Arbeit. Weinheim 2005: Barbara Cruikshank. The Will to Empower. Democratic Citizens
and other Subjects. Ithaca 1999.

25 Vgl. dazu: Michel Foucault. In Verteidigung der Gesellschaft. Frankfurt a. M. 2001 :

Jürgen Link, Versuch über den Normalismus. Wie Normalität produziert wird. 2. Aufl..
Opladen 1999.

26 O. A., «Hilfe gebündelt», 161. Spiegel 3 (1978). 160 f.: zur Prävention in der Familientherapie
und -beratung vgl. Güttges (wie Anm. 19).

27 Eine Ausnahme war die langjährige Debatte um ein Psychotherapeutengesetz, in der
das Argument drohender sozialer Ungleichheit bei der Versorgung des Öfteren zu linden
war. Vgl. dazu: Detlef Berentzen, «Psychotherapie. Ein Privileg der Mittelschicht»,
Psychologie Heute 12 (1992), 42^15; O. A.. «<Dr. Freud, alle Kassen»», Der Spiegel 7

1982), 167-184; Peter Giesers. «Therapie nur noch für Reiche?», Psychologie Heute 4

(1989), 54-57; DGVT, DGSP, GwG (Hg.), Hilfe nur auf Krankenschein? Stand
der Diskussion um die Neuordnung der ambulanten Versorgung, o. O. 1980.

28 Vgl. Thomas Raithel, Thomas Schlemmer (Hg.). Die Rückkehr der Arbeitslosigkeit.
Die Bundesrepublik Deutschland im europäischen Kontext 1973 bis 1989.
München 2009.

29 Vgl. dazu: Dorothea Braginsky, Benjamin Braginsky. «Arbeitslose - Menschen ohne
Vertrauen in sich und das System», Psychologie Heute 11 (1975), 22-28; Marie Jahoda,

«Arbeitslose haben alles Recht der Welt, über ihre Lage unglücklich zu sein». Ein Gespräch
mit Marie Jahoda», Psychologie Heute 12 (1981). 70-76.

30 Vgl. Michael Frese. Jeannette Zempel. «Arbeitslose. Selbstverantwortung überwindet
die Lethargie», Psychologie Heute 6 (1997), 36-43.

31 Zum Wandel von Therapie und Beratung zu Coaching vgl. Jens Elberfeld. «Heilung
der Psyche. Optimierung des Selbst. Diskursiver Wandel in den Psy-Disciplines: der Fall
der Familientherapie (1940-2000)», in Katja Sabisch, Anna Sieben, Jürgen Straub (Hg.),
Menschen besser machen. Die hellen und die dunklen Seilen humanwissenschaftlicher
Optimierungsprogramme. Bielefeld 2011.

32 Vgl. Elisabeth Camenzind, Ulfa von den Steinen (Hg.). Frauen verlassen die Couch.
Feministische Psychotherapie. 2. Aufl., Stuttgart 1989.

33 Vgl. dazu: Eva Illouz, Die Errettung der modernen Seele. Therapien. Gefühle und die Kultur
der Selbsthilfe. Frankfurt a. M. 2009: Ellen Herman, The Romance ofAmerican Psychology.
Political Culture in the Age of Experts. Berkeley 1995. Zur Frauenbewegung vgl.: Ilse Lenz

(Hg.), Die neue Frauenbewegung in Deutschland. Abschied vom kleinen Unterschied.
Eine Quellensammlung, Wiesbaden 2008: Kristina Schulz, Der lange Atem der Provokation.
Die Frauenbewegung in der Bundesrepublik und Frankreich 1968-1976, Frankfurt a. M.
2002.

34 Vgl. Gerda Buchtmann, Renate Ostermann. «Frauentherapie. Erst einmal zomig werden»,
Psychologie Heute 12 (1977), 62-66.

35 Dazu zählte auch die feministische Ratgeberliteratur, die den Anspruch vertrat,
118 Wissensproduktion und -weitergäbe jenseits männlicher Wissenschaft und deren Experten



Elberfeld: Unterschichten, Frauen, Ausländer

zu betreiben. Auch zur Transnationalität des Phänomens vgl. Kathy Davis. The Making
of Our Bodies. Ourselves. How feminist knowledge travels across borders.

Durham 2007.
36 Vgl. dazu: Politische Fraueninitiative Heidelberg. «Recht und Menschenwürde:

Zweihundertachtzehn». Psychologie Heute 4 (1975), 10-14; Gerhard Amendt.
«218. Schafft die Zwangsberatung ab!». Psychologie Heute 6 (1979). 36-39.

37 Rachel T. Hare-Mustin. «Ein feministischer Ansatz in der Familientherapie». Familien¬

dynamik 4 (1979), 206-229. hier 227.

38 Benjamin Ziemann. «Zwischen sozialer Bewegung und Dienstleistung am Individuum:
Katholiken und katholische Kirche im therapeutischen Jahrzehnt». Archiv für
Sozialgeschichte 44 (2004). 357-393.

39 Im Jahr 1979 erschien ein erstes Schwerpunktheft zur «Situation der Frau». Vgl. Familien¬

dynamik 4 (1979). Zur Rezeption älterer Konzepte vgl. Renate Wiesner. «Rezension <Karen

Homey: Die Psychologie der Frau»». Familiendynamik 4 (1979). 292 f.
40 Hare-Mustin (wie Anm. 37), 211.

41 Vgl. Ebd.
42 Ebd.. 227.

43 «Die therapeutische Beziehung in der feministischen Therapie verkörpert selbst

diese Prinzipien durch ihre Betonung grösserer Gleichheit zwischen Therapeut und Klient.»
Ebd., 207.

44 Ebd.. 213.

45 Vgl. Familiendynamik 12/3(1987): Zeitschriftfir Systemische Therapie 2 1989).

46 Vgl. Ilse Lenz. «Das Private ist politisch!? Zum Verhältnis von Frauenbewegung und

alternativem Milieu», in Siegfried (wie in Anm. 21). 375^404. bes. 377-380.
47 Vgl. dazu: Arist von Schlippe. Jochen Schweitzer. Lehrbuch der systemischen Therapie

und Beratung, i. 9. Aufl.. Göttingen 2003. bes. 262-266: Brigitte Schigl. «Feministische

+ Gendertheorie-Diskurse und ihre Bedeutung für das psychosoziale Feld». Journal

für Psychologie 3 (2010) (http://www.journal-fuer-psychologie.de/jfp-3-2010-02.html
[Version vom 12.7.2011]).

48 Vgl. dazu: Gerhard Wenninger, «Warum Hans nicht mit Giovanni klarkommt».

Psychologie Heute 9 (1975), 71-77; Paul Parin. «Der ängstliche Deutsche. Kleinbürger
ohne Selbstbewusstsein. Ein Gespräch mit Paul Parin». Psychologie Heute 10 (1978).
14-21.

49 Beispielsweise berief sich das wegweisende Urteil im Fall «Brown vs. Board of Education»
auf psychologische Expertisen. Vgl. Eva Moskowitz, In Therapy we trust. America's
Obsession with Self-Fulfillment. Baltimore 2001. 178-216.

50 Vgl. Salvador Minuchin. Families of the Slums. New York 1967.

51 Vgl. dazu: O. A„ «Zeitschriftenspiegel: <McAdoo. Family Therapy in the Black Com¬

munity»». Familiendynamik 5 (1980). 199; O. A.. «Zeitschriftenspiegel: «Wylan/Mintz,
Ethnic Differences in Family Attitudes towards Psychotic Manifestations»». Familiendynamik

5 (1980), 181.

52 O. A.. «Völlige Ohnmacht». Der Spiegel 12 (1983). 81-86.
53 Vgl. auch O. A., «<Er konnte gar nicht anders handeln». Gewalt in Einwandererfamilien -

Tatmotiv: Kulturschock»». Der Spiegel 10 (1989). 96.

54 Vgl. O. A. (wie Anm. 53). bes. 86.

55 Vgl. dazu: Josef Duss-von Werdt. Helm Stierlin. «Vorwort der Herausgeben». Familien¬

dynamik 16 (1991). 1 f.: Sibilla Schuh. «Süditalienische Emigrantenfamilien in der Schweiz.
Leben im Provisorium zwischen Vergangenheit und Zukunft». Familiendynamik 16 (1991).
37^48.

56 O. A.. «<Bleib weg von Fadime>». Der Spiegel 30 (1993). 59-68. hier 59.

57 Vgl. O. A., «(Leben im Dauerstress». Spiegel-Interview mit dem Ausländer-Psychologen Jean

Masumbuku». Der Spiegel 41 (1991). 26. 119



Rat holen, Rat geben traverse 2011/3

58 Vgl. u. a.: Jochen Schweitzer, Nera Vukovic, «Aus- und Übersiedlerfamilien.

Einige Beobachtungen und Überlegungen». Familiendynamik 16 (1991). 63-75; Richard
Ruth, «Systemische Familientherapie mit Flüchtlingen», Zeitschrift für Systemische
Therapie 3 (1990), 152-158.

59 Stella Reiter-Thiel, «Familientherapie mit Ausländern. Anderssein und Integration vereinen»,
System Familie (1988), 65-67.

60 Vgl. Güler Okman Fisek, Renate Schepker, «Kontext-Besvusstheit in der transkulturellen
Psychotherapie: Deutsch-türkische Erfahrung», Familiendynamik 22 (1997), 396^413.

61 Vgl. Andrea Lanfranchi, «Immigranten <mitten in der Bergwand»: Familienbiographische
Fallrekonstruktion als Therapie». System Familie (1993), 64-75.

62 Vgl. Laie Akgün. «Strukturelle Familientherapie bei türkischen Familien». Familiendynamik
14(1989), 24-36, hier 34 f.

63 Vgl. Sibel Koray. «Beratung und Therapie von Migrantenfamilien unter besonderer

Berücksichtigung des Sprachaspekts in der Therapeut-Klient-Interaktion», Familiendynamik
16(1991;, 57-62.

64 Vgl. Alfred Drees, «Kurztherapie einer türkischen Familie. Cosinnlich-metaphorische,
soziale und edukative Elemente», Familiendynamik 19 (1994), 175-181.

65 Vgl. Fatili Güc, «Ein familientherapeutisches Konzept in der Arbeit mit Immigranten-
familien», Familiendynamik 16 (1991), 3-23, hier 14.

66 Vgl. ebd., bes. 19.

67 Vgl. Reiter-Thiel (wie Anm. 59).
68 Petra Girolstein, «Vom Weg einer süditalienischen Familie durch bundesdeutsche

Helferinnenkultur». Familiendynamik 16 (1991). 49-56, hier 52: Güc (wie Anm. 65). 13.

69 Akgün (wie Anm. 62), 29.

70 Vgl. Cem Özdemir, «Die Vision einer multikulturellen Gesellschaft», Systhema 10 (1996).
5-16.

71 Vgl. Elisabeth Beck-Gernsheim. «Ferne Nähe, nahe Ferne. Überraschungseffekte
in binationalen Familien», Familiendynamik 26 (2001), 4-21.

72 Vgl. Sannah Koch, «Interkulturelle Kompetenz. Damit wir einander besser verstehen»,

Psychologie Heute 12 (2003), 38^43.
73 Vgl. dazu: Jürgen Beneke, «Interkulturelle Kommunikation. Finsterling meets Dauergrinser.

Die deutsche Art des Nichtlächelns», Psychologie Heute 3 (2007), 32-37; Anke Römer.
«Interkulturelle Kompetenz: Beruflich nach Babylon», Psychologie Heute 12 (2009), 46-53.

74 Vgl. Thomas Osborne. «Techniken und Subjekte. Von den <Governmentality Studies»

zu den (Studies of Governmentality»», IWK-Mitteilungen 56/2-3 (2001 12-16.
75 Vgl. Gilles Deleuze. «Postskriptum über die Kontrollgesellschaften», in Ders..

Unterhandlungen. Frankfurt a. M.. 254-262.

120



Elberfeld: Unterschichten, Frauen, Ausländer

Résumé

Milieux défavorisés, femmes et étrangers. La normalisation
de la différence dans le domaine de la thérapie
et du conseil familial, RFA 1960-1990

Cet article porte sur la prise en compte de la différence dans les discours

sur la thérapie et le conseil aux familles. Quelles formes de prise en compte
étaient-elles considérées comme pertinentes, comment ces dernières ont-elles
été construites et quel a été leur impact? En se basant sur les discours produits

par la thérapie et le conseil, l'article suit la mutation de la prise en compte des

différences sociales, de genre et ethno-culturelles en Allemagne fédérale. Il
argumente notamment que cette mutation se déroule sous l'influence de trois

processus convergents au niveau politique, thérapeutique et scientifique. Cette

convergence produit une normalisation de la différence, cette dernière étant de

moins en moins souvent considérée comme un écart par rapport à une norme
donnée. D'une part, les «différences qui font une différence» doivent être

reconnues par les conseillers et les thérapeutes, afin de favoriser en fin de compte
Y empowerment des sujets marginalisés. D'autre part, la différence n'est plus
considérée comme un déficit, une déviance ou une pathologie. Au contraire,
les praticiens insistent sur la légitimité de cette différence et même - par le

biais de concepts tels que la «compétence interculturelle» - mettent à jour sa

valeur comme ressource économique.
(Traduction: Matthieu Leimgruber)

121



IKIIIIIIIIIIIIIILWIllllll/ÄfOl Klio Buchhandlung und Antiquariat
von der Krone, Heiniger Linow fi Co.

Die

Buchhandlung

Eigene

Neuheiten

für

Geschichte

Grosses

Geschichts¬

sortiment

und

Fachkataloge

für

Historikerinnen Neuerscheinungen Geschichte

und

Titel

den Zudem

An-

Veranstaltungen und

Verkauf

antiquarischer

Bücher

KLIO Buchhandlung KLIO Antiquariat
Zähringerstr. 45 Zähringerstr. 41

Postfach 699 Postfach 699
CH-8025 Zürich 1 CH-8025 Zürich 1

Ww
Q̂

Central

Geschichte

Philosophie

Soziologie

Politologie

Ethnologie

Dritte Welt

Germanistik

Belletristik

Tel.044 251 42 12

Fax 044 251 86 12


	Unterschichten, Frauen, Ausländer : zur Normalisierung von Differenz in Familientherapie und -beratung, BRD 1960-1990

