
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 17 (2010)

Heft: 2: Les intellectuels en Suisse au 20e siècle = Intellektuelle in der
Schweiz im 20. Jahrhundert

Artikel: Fotografie als Spur : Meditationen über Trauer und Tod bei Roland
Barthes

Autor: Richter, Isabel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-306572

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-306572
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


123

Fotografie als Spur

Meditationen über Trauer und Tod bei Roland Barthes

Isabel Richter

Die Spur und das Flottieren der Zeichen

Die Figur der Spur hat Konjunktur in den Kulturwissenschaften. Und das schon

seit einiger Zeit. Sie scheint zurückzukehren zusammen mit der Frage nach dem

Subjekt oder der Neuentdeckung des materiellen Objekts.1 Das neuzeitliche Sub­jekt

schien lange gänzlich von der Bildfläche verschwunden und war manchmal
nur noch als Knotenpunkt im Netz der Beziehungen denkbar.Auch Gegenstände

und Dinge waren in der Geschichtswissenschaft lange nicht kulturwürdig und

wurden als materielle Ausdrucksformen bestenfalls der «niederen» Volks- oder

Populärkultur zugeordnet. Das hat sich geändert. Mit Fragen nach Materialität,
Körperlichkeit und Leiblichkeit alsbedeutungstragende Aspekte fürAnalysen von

Kultur/en kommt auch die Figur der Spur in den Blick. Denn Spuren entstehen

durch Berührung, sie zeigen sich am Material und gehören in die Welt der Dinge.
Theoretiker wie der Schweizer Sprachwissenschaftler Ferdinand de Saussure

oder der Philosoph Ernst Cassirer haben eine Leitidee der Moderne nachhaltig
geprägt, die mit der Referenzlosigkeit der Zeichen, der Textverfasstheit derWelt
und der Vorstellung von Wirklichkeit als Varietätsymbolischer Formen verbunden

ist. Mit dem Bild des referenzlosen Flottierens der Zeichen wird manchmal die

Attraktion erklärt, welche die Figur der Spur in den letzten Jahren ausübte. Denn

sie scheint, so Sybille Krämer, der Ariadnefaden zu sein, der aus der reinen Zei­chenwelt

hinausführt oder uns so überzeugend eine Rettung aus dem Labyrinth
der Zeichen zu versprechen scheint.2

Dieser Text thematisiert die Figur der Spur an einem konkreten Medium. Im
Mittelpunkt steht Roland Barthes’ Auseinandersetzung mit analoger Porträt-)
Fotografie, die er in seinem letzten Buch Die helle Kammer aus dem Jahr 1980

veröffentlichte.3 Mit Rekurs auf Nietzsche schreibt Barthes 1915–1980) Abb. 1)

dort über ein Porträt, das für ihn zentral war und seine verstorbene Mutter als

Kind in einem Wintergarten zeigt: «Ein labyrinthischer Mensch sucht niemals

die Wahrheit, sondern einzig seineAriadne. Das PHOTO aus dem Wintergarten
war meine Ariadne, nicht, weil es mich etwas Geheimes ein Ungeheuer oder



traverse 2010/2

124

Der Artikel / L’article

einen Schatz) entdecken liesse, sondern weil es mir sagen würde, woraus der
Faden gesponnen war, der mich zur PHOTOGRAPHIE hinzog.»4 Sein letztes

Buch lässt sich als Meditation über den Tod, als Text über die Trauer um den Tod
seiner Mutter und über die eigene Sterblichkeit lesen. Mir geht es im Folgenden
darum, in welcher Weise Roland Barthes mit dem Index und der Figur derSpur im
Zusammenhang mit der analogen Fotografie arbeitet und wie sich die Bedeutung
sowohl der frühen Fotografie als auch der Spur in der Kulturgeschichte von Tod
undTrauer kontextualisieren lässt. Nicht zuletzt interessiert mich der sich daraus

ergebende Erkenntnisgewinn, das heisst die Frage nach dem, was die Figur der
Spur in diesem Kontext zu erklären vermag.

Foto – Index – Spur

Barthes schrieb seinen Text über Fotografie zwischen April und Juni 1979 nie­der.

Ist die Geschichte der Fotografie heute intensiv erforscht, galt Fotografie
Ende der 1970er-Jahre noch als «Stiefkind der Kultur» dem kaum Texte von
intellektuellem Rang gewidmet worden seien, wie Roland Barthes in einem
Interview betonte.5 Barthes äussert sich im Text selbst zu seinem methodischen
Vorgehen im Umgang mit Fotografie und betont dabei den im Vergleich zu
seinen früheren Arbeiten neuen methodischen Akzent. Während er sich bisher
in den Fachsprachen der Soziologie, der Semiologie und der Psychoanalyse
bewegt habe, mache er sich im Kontext der Fotografie auf die Suche nach
einer «neuen Wissenschaft» in der vom einzelnen Gegenstand ausgegangen

werde und die eigenen Gefühle Ausgangspunkt der Interpretation würden.6 In
seiner – nach eigenen Aussagen – Phänomenologie der Fotografie beruft er sich

nicht auf die Arbeit der Foto­grafen, deren Erfahrungen er nicht teilt, sondern
auf seine eigenen Erfahrungen als Fotografierter und Foto-Betrachter. Zu den
methodischen Spezifika gehört auch die Auswahl der Bilder, auf die Barthes sich
bezieht. Denn aus dem Spek­trum der fotografischen Sujets wählt er ausschliess­lich

Porträtfotografien aus, die seine «Lust» und «Begierde» geweckt hätten.
Zentral für ihn ist dabei die private Fotografie, die «ihre ganze Kraft nur dann
besitzt, wenn ein – sei es auch nur virtueller – Liebesbezug zur dargestellten
Person bestanden hat. Das spielt sich im Umkreis von Liebe und Tod ab. Es

ist sehr romantisch.»7 Aus diesem Grund deuten manche Interpreten Die helle
Kammer auch als Barthes’ ersten auto­biografischen) Roman. 8 Barthes selbst
verspricht sich von der Methode, Porträtfotos zu analysieren, die eine Anzie­hungskraft

auf ihn ausüben, Erkenntnisse für eine Wissenschaft vom Subjekt.9

Immer wieder hebt er in diesem Zusammenhang die indexikalische Qualität
des Entstehungsprozesses der analogen technischen Bilder hervor.



125

Richter: Fotografie als Spur

In seiner Zeichentheorie, auf die sich Barthes allerdings nicht explizit bezieht,

unterscheidet Charles S. Peirce zwischen dem Index, dem Ikon und dem Sym­bol.

Während das Ikon für eine Repräsentation durch Ähnlichkeit steht und das

Symbol für eine Repräsentation durch Konvention, zeichnen sich Indices durch
eine Verbindung der physikalischen Kontinuität zum Referenten aus.Viel zitiertes

Beispiel für die Gruppe von Zeichen, die als Indices gelten, ist die Rauchfahne,
die für ein bestimmtes Feuer steht. Die Asche dieses Feuers ist die Spur. Aber
auch Fussspuren im Sand sind nach Peirce Indices.10 Die Spur zeichnet sich aus

durch die Anwesenheit des Abwesenden. Am Beispiel der Fussspuren, die im
Sand hinterlassen werden, lässt sich gut veranschaulichen, dass die Spur der

Fussabdrückevon derAbwesenheit derjenigen zeugen, die sie hinterlassen haben.

Diese Abdrücke als Spuren entstehen durch Berührung und zeigen sich nur in
weichem und formbarem Material und sind ausschliesslich durch ein materielles
Kontinuum als Spuren lesbar.11 Aus diesem Grund hat sich immer wieder auch

die Frage nach Bedeutung und Begriff des Ursprungs gestellt. Spuren als durch
Berührung entstandene Abdrücke lassen «dialektische Bilder» entstehen, denn

mit dem Prozess des Abdrucks sind sowohl die Berührung mit dem Ursprung
als auch der Verlust des Ursprungs verbunden: Der Fussabdruck im Sand steht

sowohl für die Berührung durch den Fuss, der sie hinterlassen hat, als auch für
den Verlust der Berührung.12 So charakterisiert auch Barthes die Fotografie als

Spur, indem er zunächst festhält, was die Fotografie endlos reproduziere, habe

nur einmal stattgefunden: «Sie wiederholt mechanisch, was sich existentiell nie

mehr wird wiederholen können. In ihr weist das Ereignis niemals über sich selbst

hinaus auf etwas anderes: sie führt immer wieder den Korpus, dessen ich bedarf,

auf den Körper zurück, den ich sehe».13

Als materielle Spur repräsentiert Fotografie nicht, sondern sie präsentiert, und

sie zeigt stets die tatsächliche Existenz des Referenten und dessen Einmaligkeit
an. Hintergrund dieses Gedankens ist einerseits die spezifische Charakterisierung
des Referenten; in der Porträtfotografie also die Person, die das Foto zeigt.
Andererseits ist das technisch-chemische Verfahren der analogen Fotografie
zentral für den Gedanken, dass eine tatsächliche und einmalige Verbindung
zum Porträtierten bestanden hat. Bei der Entstehung einer Daguerreotypie etwa

ist der Moment ausschlaggebend, in dem die Silberkristallsalze in der Emul­sion

durch die vom Objekt in der Aussenwelt ausgesandten oder reflektierten
Lichtstrahlen auf eine spezifische Weise angeordnet werden und den fotogra­fischen

Träger determinieren. Ausschlaggebend für die Beziehung zwischen
Ausgangsobjekten und den Effekten auf dem fotografischen Träger sind also
physikalische Gesetze: die Projektion von Lichtstrahlen auf lichtempfindliche
Oberflächen. Indexikalische Qualität hat der Prozess der Belichtung, der im
19. Jahrhundert noch mehrere Sekunden dauern konnte. Der Licht-Abdruck,



traverse 2010/2

126

Der Artikel / L’article

der hergestellt wird, ist die Spur. Sie entsteht im Moment des Verschwindens,
wenn der Prozess der physikalisch-chemischen Kontinuität abgeschlossen ist.
Das analoge Foto als Spur verweist auf etwas, das da gewesen ist und bestätigt
zugleich, dass dieses Etwas auf immer verloren ist. Das Foto als Spur beglau­bigt

jedoch, dass die indexikalische Verbindung zum Referenten bestanden

hat. Dieser Akt der Beglaubigung kann immer wieder aktualisiert werden. Vor
diesem Hintergrund kann Barthes sagen, in jeder analogen Fotografie bleibe
der Referent haften.14

Das Wintergarten-Bild

Wenn Barthes schreibt, nicht das «Lebendige» der Fotografie stehe für ihn
an erster Stelle, sondern «die Gewissheit, dass der photographierte Körper
mich mit seinen eigenen Strahlen erreicht und nicht durch eine zusätzliche
Lichtquelle» ,15 hat er ein ganz besonderes Bild im Auge: das Porträt seiner
verstorbenen Mutter, das Ende des 19. Jahrhunderts entstand und im zweiten
Teil des Textes Die helle Kammer eine zentrale Rolle spielt. Barthes hatte
seine Mutter Henriette, mit der er bis auf kurze Unterbrechungen zeit seines

Lebens unter einem Dach gelebt hatte, gepflegt, bis sie im Oktober 1977 starb.
An einem Novemberabend nach ihrem Tod habe er Fotos geordnet und die
Bilder vergeblich befragt. Es gebe jedoch kein «lebendige[s] Wiedererwachen
des geliebten Gesichts» so seine Erkenntnis.16 Trotzdem beharrt Barthes auf
dem Referenten und hält an der indexikalischen Qualität des Porträts fest.
Die «echte» Verbindung zum Referenten könne weder die Sprache noch die
Malerei bieten. Dies ist zwar eine spezifische und eigen­sinnige Interpretation,
die auf Barthes’ phänomenologischer Deutung des eigenen Erlebens beruht.
Es gibt dafür indes auch andere Beispiele. So wissen wir etwa aus einem Brief
Vincent van Goghs an seinen Bruder Theo, wie wenig ihn das fotografische
carte-de-visite-Porträt seiner Mutter berührte und seiner Vorstellung eines

«wirklichen» Porträts entsprach: “I am working on a portrait of Mother, because

the black-and-white photograph annoys me so. […] I always hope that we are

still to have a great revolution in portraiture […]. I do not want to have black
photographs, but I do want to have a portrait.” 17 Van Goghs Porträt seiner
Mutter, das im Norton-Simon-Museum in Pasadena, Los Angeles, zu sehen

ist, orientiert sich zwar deutlich an der carte-de-visite-Aufnahme, stellt seine

Mutter jedoch vor einem grünen Hintergrund dar. Es lässt sich nur darüber
spekulieren, ob das fotografische Schwarz-Weiss-Porträt für van Gogh nicht
intensiv genug gewesen war, um die Gefühle hervorzurufen, die das Porträt
seiner Mutter zum Ausdruck bringen sollte.18



127

Richter: Fotografie als Spur

Abb. 1: Roland Barthes. Mit freundlicher

Genehmigung von Jerry
Bauer)

Auch Barthes befragt die Fotografien seiner Mutter zunächst vergeblich. Kein
Bild überzeugt ihn wirklich. Er betrachtet Kleider und erinnert Dinge, die seine

Mutter geliebt hat: die elegante Garderobe mit Handschuhen, Hütchen und Fe­derboa,

Puderdosen aus Elfenbein, Flakons aus geschliffenen Kristall und die

grossen bequemen Handtaschen, die so weit entfernt waren von bürgerlichen
Vorstellungen einer weiblichen Handtasche. Barthes «findet» seine Mutter
schliesslich in einem Kinderporträt, das seine fünfjährige Mutter zusammen mit
ihrem Bruder auf einer Aufnahme aus dem Jahr 1898 zeigt. Sanftmut und Güte

sind die Merkmale, die in dieser Aufnahme die «Wahrheit des Gesichts» seiner

Mutter prägen: das Porträt zeigt sie zwischen Laubwerk und Palmen in einem

Gewächshaus – eben dem Wintergarten –, mit der Klarheit ihres Gesichts, den

ungeschickten kindlichen Gesten ihrer Hände und einem Ausdruck, «der sie vom
hysterischen kleinen Mädchen, der gezierten Puppe, die die Erwachsene spielt, so

klar unterschied, wie Gut und Böse sich unterscheiden».19 Porträts anderer Mütter
um 1900 werden im Text Die helle Kammer durchaus ins Blickfeld gerückt, wie
das Porträt des Fotografen Félix Nadar von seiner Ehefrau Ernestine Nadar, der

Mutter von Paul Nadar Abb. 2, S. 129). Das Wintergarten-Porträt ist dagegen

nicht, wie so viele andere Fotografien, die Barthes berührt haben, abgedruckt.

Denn das einzigartigeWesenseiner Mutter, das in dieserAufnahme zumAusdruck
zu kommen scheint, existiert ausschliesslich für ihn. Für alle anderen Betrachter
wäre es ein bedeutungsloses Porträt aus dem späten 19. Jahrhundert. Barthes geht



traverse 2010/2

128

Der Artikel / L’article

es nicht um das Potenzial der Fotografie, sich Vergangenheit «ins Gedächtnis zu
rufen» Sein Thema ist dieAktualisierung derVergangenheit durch Beglaubigung.
Denn von einem «realen Objekt, das einmal da war, sind Strahlen ausgegangen,

die mich erreichen, der ich hier bin».20

Im Unterschied zu Spuren, die durch mechanischen Abdruck entstehen wie
Fussabdrücke im Sand oder das Profil, das Autoreifen in feuchter Erde hinterlas­sen,

handelt es sich bei der Fotografie um eine Spur, die ausschliesslich luminös
wirken kann. Es geht um den Abdruck durch die Lichtgestalt des Referenten.

Die indexikalische Wirkung des Lichts auf Materie beglaubigt die Wahrheit und
das Wesen des Porträts. Aus diesem Grund ist auch das Silber als Substanz, in
der das Licht seine Spur findet, so wesentlich. Im alchemistischen Denken galt
Silber als lebendig und als das Leben selbst. Daher wundert es nicht, wenn auch

Barthes explizit darauf Bezug nimmt, die Materialität der Spur hervorhebt und
Silber als Stoff mit Unsterblichkeit und Auferstehung assoziiert. Der Körper der
toten Mutter wird durch die «Vermittlung eines kostbaren Metalls, des Silbers,
Denkmal und verschwenderische Fülle) unsterblich».21 Daher hat die Fotografie

den Referenten nicht nur immer im Gefolge, sondern durch die Licht-)Spur der

Fotografie kommt die «Emanation des Referenten» in den Blick.22 Fotografie hat

für Barthes somit immer «etwas mit Auferstehung zu tun» aber wie so oft in der
Deutungsgeschichte derAuferstehung stellt sichauch hier die Frage, wer oder was
genau aufersteht und unsterblich ist. Der Text lässt keinen Zweifel daran, dass es

weder um Auferstehung als kulturelle Phantasie noch um das Wiedererkennen
durch Erinnerung oder gar eine leiblicheAuferstehung geht. Zeichentheoretisch
gesehen ist der mimetischeAbbildungseffekt in der Porträtfotografie, also der all­gemeine

Effektder Ähnlichkeit in einer Foto­grafie, zweitrangig. Denn unsterblich
ist nicht ein Bild äusserlicher Ähnlichkeit, sondern das «Wesen» der Mutter.

Das Medium als Mutter

Im Kontext der Fotografie als Spur führt Barthes die analoge Fotografie als weib­liches

Medium ein, genauer gesagt, hebt er Parallelen zwischen der fotografischen

Medialität und Mütterlichkeit hervor. «Die Photographie des verschwundenen
Wesens berührt mich wie das Licht eines Sterns. EineArt Nabelschnur verbindet
den Körper des photographierten Gegenstandes mit meinem Blick: das Licht ist
hier, obschon ungreifbar, doch ein körperliches Medium, eine Haut, die ich mit
diesem oder jener teile, die einmal photographiert worden sind» hält Barthes über
dieArt der indexikalischen Verbindung mit dem Referenten fest.23 Das körperliche
Medium und die geteilte Haut erinnern an die Bedeutung der Körperoberfläche
für die Identitätsentwicklung in der frühkindlichen Entwicklung.



129

Richter: Fotografie als Spur

Abb. 2: Ernestine Nadar um 1900.

Mit freundlicher Genehmigung der
Bibliothèque nationale de France)

Lange war der Prozess, das Wesentliche zu erkennen, mit Vorstellungenverbunden,

Schalen zu zertrümmern, um zum eigentlichen Kern vordringen zu können, wie
der Psychoanalytiker DidierAnzieu schreibt. Erst im 20. Jahrhundert entwickeln
sich Vorstellungen, in denen die Haut als Körperoberfläche am Anfang desLebens

für die ersten Ich-Kerne und spätere Ich-Konstituierung ausschlag­gebend ist.
Das Zentrum wird nun an der Oberfläche und der Peripherie verortet. Die aus­schlaggebende

Rolle des Körpers für die Individuation ist zwar keine neue Idee.

Bei der Körperoberfläche als Ort der Ich-Werdung des Menschen handelt es sich

allerdings um eine spezifische Deutung aus dem 20. Jahrhundert.24 Die geteilte
Haut als Verbindung, aber auch als Bild einer gemeinsamen Oberfläche zwischen

Welt und Selbst beziehungsweise zwischen Referenten und BetrachterIn lassen

keinen Zweifel daran,dass in Barthes’ Interpretation das Medium Fotografie nicht
nur das Wesen der Porträtierten erfassen kann, sondern immer auch die Frage

nach der Identität der BetrachterInnen berührt. DieArt der Verbindung zwischen
Referenten und BetrachterIn veranschaulicht Barthes durch das ambivalente Bild
der Nabelschnur, die nicht nur für eine existenzielle Verbindung zur Mutter),
sondern als Geburtsmetapher auch für Trennung und Neubeginn steht.

In der Verbindung zum Referenten liegt also die Einzigartigkeit der analogen

Fotografie. Fotografie als Spur beglaubigt die Präsenz des Referenten als etwas

Vergangenes. Dieses Da-gewesen-Sein des Referenten ist so unwiderlegbar, wie



traverse 2010/2

130

Der Artikel / L’article

vielleicht nur der Körperder Mutter, von demBarthesmit Freud schreibt, «es gebe

keinen anderen Ort, von dem sich mit ebenso grosser Gewissheit sagen liesse,

man sei schon dort gewesen».25 Für die Entstehung von gemalten Bildern sind
keine Referenten notwendig. Andere technische Bildmedien wie drucktechnische

Reproduktionen oder digitale Bilder ähneln der Fotografie zwar durch ihre Iko­nizität.

Dennoch entsteht bei diesen technischen Bildmedien im Unterschied zur
analogen Fotografie keine Spur, sondern nur das Abbild einer Spur beziehungs­weise

die Illusion einer Spur in der Simulation.26 In der analogen Fotografie ist
das jeweilige Talent des Fotografen zwar nichtbedeutungslos.Nicht dessen Blick,
technische Kenntnisse und professionelles Wissen stehen in Die helle Kammer
im Vordergrund, sondern das mediale Potenzial der analogen Fotografie an sich.
Das Potenzial dieser Bilder liegt in der ganz grundsätzlichen Fähigkeit des Me­diums

Fotografie, «Leben zu stiften» und dies wird ermöglicht durch die «feine
Nabelschnur» durch welche die Porträtierten und die Betrachtenden verbunden
sind. Nicht der Fotoapparat wird zur Mutter-Maschine, sondern die Entwicklung
und Entstehung eines Lichtbildes gleicht einer Geburt. Die Fotografie als Spur

berührt daher auch die weibliche Seite des Betrachters, der an der «Geburtsarbeit»
der Bilder aktiv beteiligt ist. Sie erblicken durch ihn das Licht der Welt. Barthes

erlebt sie «mit der Beklommenheit, mit der man einer ungewissen Kindschaft
entgegensieht: ein Bild – mein Bild – wird entstehen: werde ich ein unsympa­thisches

Individuum zur Welt bringen oder einen ‹prima Burschen›?»27

Fotografie in der Kulturgeschichte von Trauer und Tod

Die Medialität der analogen Fotografie zeigt Weiblichkeit und Mütterlichkeit
als schöpferisch, kreativ und zugleich als todbringend und destruktiv und hebt
auf diese Weise auch die Affinität der Fotografie zum Tod hervor. Denn der

Augenblick, in dem ein Selbstporträt entsteht, ist auch der Moment, «in dem
ich eigentlich weder Subjekt noch Objekt, sondern vielmehr ein Subjekt bin,
das sich Objekt werden fühlt. Ich erfahre dabei im kleinen das Ereignis des

Todes».28 Barthes assoziiert das «Auftreten meiner selbst als eines anderen»
mit der Erscheinung des Doppelgängers und damit wohl mit auch dessen Deu­tungsgeschichte

als Figur des Unheimlichen und Figur des Todes.29 Das Erleben
als Subjekt, das sich Objekt werden fühlt, erinnert auch an die anwesende

Abwesenheit der Leiche: ein vertrauter Körper, den man erkennt und der im
selben Augenblick fremd und nicht mehr präsent ist. Daher wundert es nicht,
dass Roland Barthes vor allem die Nähe unterstreicht zwischen Totenkult und
Fotografie, die er weniger über die Malerei als über das Theater mit der Kunst
verbunden sieht. Denn aus der Camera obscura habe sich sowohl das Diorama,



131

Richter: Fotografie als Spur

Abb. 3: Sechs No-Masken, Japan, Edo-Epoche 1615–1868). Mit freundlicher Geneh­migung

des Badischen Landesmuseums Karlsruhe)

eine von Louis Jacques Mandé Daguerre erfundene halbdurchsichtige Schau­bühne,

als auch die Fotografie und die perspektivische Malerei entwickelt, die
alle auch Künste der Bühne sind. Eine deutliche Nähe zwischen Theater und

Totenkult ist auch durch die ersten Schauspieler gegeben, welche die Rolle
von Toten spielten. Sich zu schminken bedeutete seinen Körper zugleich als

lebend und tot zu markieren. Barthes verweist in diesem Zusammenhang auf
die Schminke aus Reispaste im indischen Katha Kali, auf die Maske im japa­nischen

No und auf die weiss bemalten Oberkörper im totemistischen Theater

Abb. 3).30 Er versteht Fotografie selbst nicht nur als eine Art urtümliches
Theater. Sie produziert auch das Paradoxon eines «lebenden Bildes» das wie



traverse 2010/2

132

Der Artikel / L’article

in der Theatermaske die reglosen und geschminkten porträtierten Körper als
zugleich lebendig und tot kennzeichnet.

Als neues Medium der Trauer und Erinnerung, als neues technisches Memento
mori entwickelte sich die Fotografie im Lauf des 19. Jahrhunderts. Dafür spre­chen

nicht nur die zahlreichen Familienporträts wie Leichenbett- und Totenbil­der,

die zentrale Sujets der frühen Fotografie sind. Fotografie als «Inventar der
Sterblichkeit»31 führt mit jeder Aufnahme die menschliche Vergänglichkeit vor
Augen. Auch Barthes kommt beim Klicken des Auslösers der «Klang der Zeit»
in den Sinn, wie das Ticken der Uhren und der lebendige Klang des Holzes, die
im fotografischen Apparat noch nachhallen. Bei jedem Auslösen und in jedem
Bild ist daher der eigene Tod enthalten, indem man im Porträt ganz und gar zum

Bild erstarrt, zum Objekt und auch in die Gewalt des Blicks der BetrachterInnen
gerät.32Barthes stellt eine enge Verbindung zwischender in der zweiten Hälfte des

19. Jahrhunderts einsetzenden «Krise des Todes» und den neuen fotografischen
Bildern her und vermutet einen Bedeutungsverlust der Riten und eine schwächer
werdende Verortung des Todes in der religiösen Sphäre.33

Mit der Fotografie als neuem Medium der Trauer und Erinnerung gehen die
traditionellen christlichen Sterbe- und Trauerriten zwar nicht verloren. Deutlich
säkularere Trauerformen und Praktiken der Erinnerung an die Toten entwickeln
sich im Lauf des 19. Jahrhunderts als Ergänzungen, Zusätze und Alternativen
zu den religiösen Riten. Zu denken wäre dabei etwa an die Renaissance der
Toten­masken, die fotografischen Leichenporträts oder den seit dem späten

18. Jahrhundert weit verbreiteten, auf dem Körper oder der Kleidung getrage­nen

Trauerschmuck aus menschlichem Haar.34 Totenmasken als Abdrücke und

der Haarschmuck als haptisch wahrnehmbare Körperspuren korrespondieren
mit Barthes’ Interpretation der analogen Fotografie als Spur. Denn sie alle
gehören in den Bereich von Trauer und Tod, in dem der Abdruck, die Berüh­rung

und die Spur im 19. Jahrhundert wesentlich werden. Sie zählen zu den

dialektischen Phänomenen, von denen Georges Didi-Huberman schreibt, dass

sie zugleich die Berührung mit dem Ursprung und den Verlust des Ursprungs
zum Ausdruck bringen.35

Vorstellungen vom Himmel und dem christlichen Jenseits als Ort der Toten und
ihrer unsterblichen Seelen verschwinden zwar nicht von der kulturellen Bild­fläche.

Doch an der Vorstellung der Fotografie als Spur lässt sich auch zeigen,
dass neue Phantasmen der Unsterblichkeit entstehen. Barthes leugnet nicht,
dass Fotografien konstruierte Inszenierungen sind und Codes selbstverständlich
ihre Lektüre steuern. Doch aus seiner phänomenologischen Perspektive hat das

Bestätigungsvermögen der FotografieVorrang vor der Decodierung. Im Zentrum
steht der nur «flüchtige Augenblick» seine Mutter in der Fotografie «wieder­zufinden

» «ohne diese Auferstehung jemals lange festhalten zu können».36



133

Richter: Fotografie als Spur

Was bedeutet das für den Prozess der Trauerarbeit, also der Reaktion auf den

Verlust einer wesentlichen Bezugsperson? Geht es hier um andere Formen der

Unsterblichkeit, eine flüchtigeAuferstehung des geliebten Körpers im lebendigen

Metall des Silbers? Trotz der Flüchtigkeit dieses Augenblicks unterstreicht die

Figur der Spur die Vorstellung, dass im kurzen Moment des reinen Indexes die
Verbindung zu den Toten immer wieder hergestellt werden kann. Die geliebten
Toten können dann beim Anblick eines Fotos nie ganz verschwinden, aber sie

können auch jederzeit wiederkehren. Ob Barthes’ Trauerprozess im Medium
der Fotografie gelingen kann, ist häufig angezweifelt worden. Im Kontext der

Kulturgeschichte von Trauer und Tod scheint er auch ein Phantasma der Un­sterblichkeit

anzusprechen, welches das 20. Jahrhundert nachhaltig geprägt hat:

die Toten, deren Platz in einem christlichen Jenseits nicht mehr gewiss ist, leben

in unserer Erinnerung in uns weiter – ein Phänomen, das der Kulturwissen­schaftler

Thomas Macho auch als moderne Form der Besessenheit interpretiert
hat.37 Durch ihr Bestätigungsvermögen wird die Fotografie für Barthes letztlich
zu einem «bizarren Medium, zu einer neuen Form der Halluzination: falsch auf
der Ebene der Wahrnehmung, wahr auf der Ebenen der Zeit: eine gemässigte,

in gewisser Weise bescheidene, geteilte Halluzination auf der einen Seite ‹das

ist nicht da›, auf der anderen Seite ‹aber das ist sehr wohl da gewesen›): ein

verrücktes, ein vom Wirklichen abgeriebenes Bild».38

Fazit: Spurensuche und Grenzgänge

Von Reflexionen über Fotografie als Spur können KulturhistorikerInnen in
mehr­facher Hinsicht profitieren. Sie liefern Hinweise auf die Bedeutung der
Foto­grafie für eine Kulturgeschichte von Tod und Trauer. Sie richten die Auf­merksamkeit

auf die Frage des sozialen Gebrauchs fotografischer Bilder und

damit auf den Zusammenhang von Medialität und Historizität. Sie heben die Be­deutung

von Fetischismus in der Zeitgeschichte hervor. Und nicht zuletzt können

sie Kultur­historikerInnen für den Umgang mit Fotografien sensibilisieren. Denn
ins­besondere beim Konzept der Spur zeigt sich, dass bei Fotointerpretationen
nicht notwendigerweise der mimetische Abbildungs­effekt ausschlaggebend ist

für den Wert von Fotografien als kulturhistorischen Quellen. Barthes’ Ausein­andersetzung

mit Fotografie als Spur gehört in der Geschichte der Fotografie
zu den Interpretationen, die wie Susan Sontags oder André Bazins Analysen
den indexikalischen Charakter des Mediums hervorheben.39 Mit der fotogra­fischen

Spur wird nicht nur die Welt der Dinge aufgewertet. Die Reflexion über

diese Variante von Spuren unterstreicht auch die Relevanz von Materialität und

Körperlichkeit für die Analyse von Kul­tur/ en. Dabei wird zugleich ein weiteres



traverse 2010/2

134

Der Artikel / L’article

Merkmal der Spur sichtbar, nämlich die Beobachter- und Handlungsabhängigkeit
der Spur.40 Spuren sind nicht einfach da, sondern müssen gefunden, gelesen und
gedeutet werden.
Viele Analysen zur Kulturgeschichte des Todes gehen davon aus, dass Religion
in Westeuropa seit dem 19. Jahrhundert zwar ihr Deutungsmonopol im Umgang
mit Trauer und Tod nicht verliert. Aber der Glaube an den Himmel als Ort der
unsterblichen christlichen Seelen wird brüchig, das Jenseits als Ort der Toten
scheint nicht mehr gewiss. Roland Barthes stellt die Fotografie als Spur in den

Kontext von Trauer und Tod und begibt sich damit auf die Suche nach dem Ort
der Toten. Im Wintergarten-Porträt, das seine verstorbene Mutter als Kind zeigt,
veranschaulicht er nicht nur seine Deutung von Fotografie als Emanation des

Referenten. Die Erinnerung an den indexikalischen Prozess der Bildproduktion
verbindet die Porträtierten und die BetrachterInnen sowie die Toten und Le­benden

– wenn auch nur für einen flüchtigen Augenblick – immer aufs Neue.

Lichtmetaphern sind in seinem Text so auffallend verbreitet, dass man von einem
regelrechten Licht-Fetischismus sprechen könnte. Der Gebrauch von Fotografien
als fetischisierten Relikten legt nahe, Fetische als Erinnerungsobjekte auch in
den europäischen Kulturen des 20. Jahrhunderts intensiver in den Blick zu neh­men.

41 Darüber hinaus scheint mir noch ein weiterer Gesichtspunkt sowohl für
die kulturhistorische Interpretation von fotografischen Bildern als auch für die
europäische Kulturgeschichte des Todes wesentlich zu sein. Barthes präsentiert
in Die helle Kammer einen Sinnbildungsprozess, der phänomenologisch das

eigene Erleben in den Mittelpunkt stellt. Dort lässt sich erkennen, dass sich die
Semantik der Spur nur innerhalb der Logik der Narration entfaltet. Zugleich
wird an der Auseinandersetzung mit der Figur der Spur sichtbar, dass Erfahrung
als Sinnbildungsprozess auf der Grundlage subjektiver Erlebnisse immer mehr
ist als ein Text. Denn die Spur ist nicht nur eine dialektische Figur, welche die
anwesende Abwesenheit, Ursprung und Verlust des Ursprungs, Identität und

Nicht-Identität zum Ausdruck bringt. Barthes nähert sich der Figur der Spur
über das Thema von Trauer und Sterblichkeit und führt die Spur auch als eine an
Grenzen angesiedelte Figur ein. Sein Erleben als Fotografierter, weder Subjekt
noch Objekt zu sein als vielmehr Subjekt, das sich Objekt werden fühlt, lässt

ihn im Kleinen das Ereignis des Todes erfahren. Barthes schreibt hier über die
eigene Sterblichkeit und über die indexikalische Erfassung des Referenten als

Lichtabdruck des Körpers. Der Tod wird hier nicht durch das Bild eines Tors
oder Übergangs vom Leben zum Tod beschrieben, sondern als jener Prozess, in
dessen Verlauf man sich in sein eigenes Bild verwandelt.



135

Richter: Fotografie als Spur

Anmerkungen

1 Vgl. Reinhard Sieder, Die Rückkehr des Subjekts in den Kulturwissenschaften, Wien 2004.
Zur Einführung in Perspektiven der materiellen Kultur der letzten 20 Jahre: Hans Peter Hahn,

Materielle Kultur. Eine Einführung, Berlin 2005; Victor Buchli Hg.), Material Culture.
Critical Concepts in the Social Sciences, London 2004; Karl Heinz Kohl, Die Macht der
Dinge. Geschichte und Theorie sakraler Objekte, Darmstadt 2003; Tilmann Habermas.

Geliebte Objekte. Symbole und Instrumente der Identitätsbildung, Frankfurt a. M. 1999.
Einführend in die Interdisziplinarität des Forschungsfelds:Arthur Asa Berger, Reading Matter.
Multidisciplinary Perspectives on Material Culture, New Brunswick 1992.

2 Vgl. Sybille Krämer, «Was also ist eine Spur? Und worin besteht ihre epistemologische
Rolle? Eine Bestandsaufnahme» in Dies., Werner Kogge, Gernot Grube Hg.), Spur. Spuren­lesen

als Orientierungstechnik und Wissenskunst, Frankfurt a. M. 2007, 11–33, bes. 12–13. Zu
Saussures Zeichentheorie, Cassirers Philosophie der symbolischen Formen und dem Begriff
der Spur: Ludwig Jäger, «Zeichen/Spuren. Skizze zum Problem der Sprachzeichenmedialität»
in Georg Stanitzek, Wilhelm Vosskamp Hg.), Schnittstelle. Medien und kulturelle Kommuni­kation,

Köln 2001, 17–31, bes. 18.
3 Roland Barthes, La chambre claire. Note sur la photographie, Paris 1980. Ich zitiere im

Folgenden aus der deutschen Übersetzung Roland Barthes, Die helle Kammer. Bemerkung
zur Photographie, übersetzt von Dietrich Leube, Frankfurt a. M. 1989.

4 Barthes wie Anm. 3), 83.
5 Vgl. Roland Barthes, «Über die Fotografie» in Ders., Die Körnung der Stimme. Interviews

1962-1980, Frankfurt a. M. 2002, 383. Das Gespräch mit Roland Barthes führte Angelo
Schwarz 1977, und es wurde 1979 von Guy Mandery fortgesetzt.

6 Barthes wie Anm. 3), 16.
7 Barthes wie Anm. 5), 388.
8 Vgl. Ronald Berg, Die Ikonen des Realen. Zur Bestimmung der Photographie im Werk von

Talbot, Benjamin und Barthes, München 2001, 226.
9 Vgl. Barthes wie Anm. 3), 26.

10 Vgl. Helmut Pape, «Fussabdrücke und Eigennamen. Peirces Theorie des relationalen Kerns
der Bedeutung indexikalischer Zeichen» in Krämer et al. wie Anm. 2), 37–54, bes. 41.

11 Vgl. Krämer wie Anm. 2), 15. Zur Bedeutung von Berührung und Materialität auch: Georges

Didi-Huberman, Ähnlichkeit und Berührung. Archäologie, Anachronismus und Modernität
des Abdrucks, Köln 1999, 75.

12 Zum Abdruck als dialektischem Bild: Didi-Huberman wie Anm. 11), 10.
13 Barthes wie Anm. 3) 12.
14 Vgl. Barthes wie Anm. 3), 14, 86.
15 Ebd., 92.
16 Vgl. ebd., 73.
17 Brief 548/437 von Vincent van Gogh an seinen Bruder Theo, 9. Oktober 1888 zit. in: Geoffrey

Batchen, Forget me not. Photography & Remembrance, New York 2004, 6.
18 Batchen wieAnm. 17), 6.
19 Barthes wie Anm. 3), 78.
20 Ebd., 91.
21 Ebd.
22 Ebd., 90.
23 Ebd., 91.
24 Vgl. Didier Anzieu, Das Haut-Ich, Frankfurt a. M. 1996, 20–21. Zum Thema Haut als sym­bolischer

Oberfläche zwischen Selbst und Welt: Claudia Benthien, Haut. Literaturgeschichte
– Körperbilder – Grenzdiskurse, Reinbek 1999.

25 Barthes wie Anm. 3), 50.
26 Vgl.: ebd., 87; Berg wieAnm. 8), 266.



traverse 2010/2

136

Der Artikel / L’article

27 Barthes wieAnm. 3), 19.Vgl. mit durchaus unterschiedlichen Akzenten zum Thema Foto­grafie

und Weiblichkeit/Mütterlichkeit: Ruby C. Tapia, «Suturing the Mother: Race, Death,
and the Maternal in Barthes’ Camera Lucida» English Language Notes 44/2 2006), 203–208;
Elissa Marder, «Nothing to Say: Fragments on the Mother in the Age of Mechanical Repro­duction

» L’esprit créateur 40/1 2000), 25–35.
28 Barthes wieAnm. 3), 22.
29 Ebd., 21.
30 Vgl. ebd., 40 f.
31 Susan Sontag, On photography, New York 1977, 70.
32 Vgl. Barthes wie Anm. 3), 23–24.
33 Vgl. ebd., 102.
34 Vgl.: Isabel Richter, «Totenmasken im 19. Jahrhundert. Rationalisierungen des Gefühls

zwischen Trauerkultur, Wissenschaft und Sammelleidenschaft» in Uffa Jensen, Daniel
Morat Hg.), Rationalisierungen des Gefühls. Zum Verhältnis von Wissenschaft und

Emotionen 1880–1930, Paderborn 2008, 63–77; Dies., «Trauer verkörpern. Schmuck aus Haaren
in der bürgerlichen Trauerkultur im 18. und 19. Jahrhundert» in Christian Janecke Hg.),
Haar tragen. Eine kulturwissenschaftliche Annäherung, Köln 2004, 157–175.

35 Vgl. Didi-Huberman wie Anm. 11), 10, 75. Zur anwesenden Abwesenheit auch: Barthes wie
Anm. 3) 126.

36 Barthes wieAnm. 3), 74.
37 Vgl. Thomas Macho, «Tod» in Christoph Wulf Hg.), Vom Menschen. Handbuch Historische

Anthropologie, Weinheim 1997, 939–954, bes. 952. Zum Trauerprozess bei Roland Barthes:
Kathleen Woodward, «Freud and Barthes: Theorizing Mourning, Sustaining Grief» Discourse
13 1990/91), 93–110.

38 Barthes wieAnm. 3), 126.
39 Vgl.: Sontag wie Anm. 31);André Bazin, «Ontologie des fotografischen Bildes [1945]»

in Wolfgang Kemp Hg.), Theorie der Fotografie, Bd. 3, München 2006, 59–64.
40 Vgl. Krämer wie Anm. 2), 16.
41 Vgl. Hartmut Böhme, Fetischismus und Kultur, Eine andere Theorie der Moderne, Reinbek

bei Hamburg, 2006, 18 ff.


	Fotografie als Spur : Meditationen über Trauer und Tod bei Roland Barthes

