
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 17 (2010)

Heft: 2: Les intellectuels en Suisse au 20e siècle = Intellektuelle in der
Schweiz im 20. Jahrhundert

Artikel: Edmond Gilliard lu par ses "adeptes" : une réception multiple

Autor: Bays, Florence / Corajoud, Carine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-306570

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-306570
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


97

Edmond Gilliard lu par ses «adeptes»

Une réception multiple

Florence Bays, Carine Corajoud

Figure incontournable du monde littéraire romand de la première moitié du

20e siècle, Edmond Gilliard 1875-1969) a marqué plusieurs générations

d’intellectuels par sa pensée humaniste et son art aux résonances mystiques. Il
a oeuvré dans tous les secteurs de la vie littéraire, comme écrivain, critique, édi­teur,

conférencier et enseignant de gymnase. Et c’est certainement par ce dernier

mode d’action que Gilliard s’est le plus singularisé, en exerçant une fascination
intellectuelle sur une frange de ses élèves, restés fidèles à leur maître durant
plusieurs décennies.

Il s’est avant tout imposé comme une figure anticonformiste qui a permis de

façonner un modèle d’écrivain progressiste, alors peu répandu dans les sphères

intellectuelles. Cette posture, restée quasiment inchangée chez lui durant un
demisiècle, a été interprétée selon les préoccupations particulières de ses «disciples»

Mais la lecture de Gilliard a aussi et surtout varié selon les contextes historiques.

Au cours des 40 ans étudiés 1920-1960), la politisation du champ littéraire
confère, en effet, à la pensée de Gilliard une dimension militante qu’elle n’avait
pas dans les années 1920. Sa réception permet de retracer un pan de l’histoire
culturelle romande, à travers quatre grands moments: les conflits esthétiques

années 1920), les perspectives éthique et politique années 1930), la résistance

antifasciste 1940-1945), la littérature engagée années 1950).1

Décloisonner la littérature, 1920-1932

Gilliard a été l’un des principaux acteurs des mouvements qui ont favorisé
l’émergence de la modernité artistique en Suisse romande. Avec d’autres, il a

défendu l’autonomie de l’art et la singularité expressive de l’artiste. Ila fondé pour
cela les Cahiers vaudois 1914-1919) avec Paul Budry, revue qui a marqué les

consciences de l’avant-garde artistique romande, avec la collaboration d’artistes
qui feront la vie culturelle du pays: Ramuz, Ansermet, Cingria, Morax, Bischoff,
Auberjonois. C’est dans ce contexte qu’il faut comprendre l’intérêt suscité par

Gilliard auprès de la nouvelle génération, née au tournant du siècle. La plupart



traverse 2010/2

98

Les intellectuels en Suisse au 20e siècle

de ses admirateurs ont été ses élèves au gymnase, fascinés par ce professeur hors
du commun, aussi exigeant que charismatique. Ce sont Pierre Beausire, Daniel
Simond, Alfred Wild, André Muret, Jean Descoullayes, Jean Moser ou Louis
Junod. Le plus souvent membres de la Société d’étudiants de Belles-Lettres, ils
sont, dans les années 1920, en quête de nouveaux modèles littéraires. Ils lisent
Gide, Valéry, Nietzsche, Ramuz, mais Gilliard est celui qu’ils désignent comme
leur modèle. Ce qu’ils admirent en lui? La portée métaphysique de sa pensée.

Car, à cette époque, la poésie de Gilliard a évolué et ne se veut plus uniquement
une recherche esthétique; elle est également une philosophie de vie. En cela,

Gilliard répond à des attentes qui dépassent la simple curiosité artistique. Il se

pose désormais en moraliste et incarne progressivement la figure du penseur

non-conformiste, n’hésitant pas à aller à l’encontre des jugements les plus com­munément

admis, comme le laisse entendre Pierre Beausire: «Très vite on est

entraîné et conduit au milieu des grandes solitudes, où patiemment la volonté
lucide d’un homme tente d’imposer au familier chaos de la vie un sens et une

figure intelligibles.»2

Cet art «métaphysique» serait en Suisse romande la nouveauté majeure. Aux
yeux des bellettriens, Gilliard est le bâtisseur d’une pensée féconde qui, par sa

dimension philosophique, engage la recherche littéraire sur des voies «univer­selles

» et permet d’échapper à un localisme perçu comme limitatif: «Si Vaudois
qu’il soit, Edmond Gilliard n’en est pas moins très humain; il n’en appartient pas

moins à la race peu nombreuse, mais clairvoyante et volontaire, de ceux qui se

créent eux-mêmes, se donnent leurs propres lois, et, en imposant au monde leur
individuelle nouveauté, le recréent.»3 La personne visée? Ramuz qui a désor­mais

acquis ses lettres de noblesse. Déjà les bellettriens lui jettent l’anathème,
interprétant son oeuvre romanesque ancrée dans le rural comme une flatterie à
la fibre patriotique des notables vaudois. Dans ce contexte, Gilliard fait figure
de contre-modèle, défendant une littérature décloisonnée, non plus restreinte
à l’univers régional, mais ouvrant au contraire sur l’universel: «Si nous nous

permettons de critiquer nos aînés, ce n’est point comme certains le pensent, par

dépit de ne pas trouver, dans la littérature contemporaine, un Maître. Car nous

en avons eu un […]. Je veux parler d’Edmond Gilliard. […] Sans aucun doute,
Edmond Gilliard se sent maintenant isolé. […] Son lyrisme peu populaire, son

refus de sacrifier à la facilité, l’envergure de ses vues qui dépassent le vignoble
et l’étable le rendent suspect.»4

Deux jeunes poètes romands, établis à Paris, se réclament également de Gilliard:
Gilbert Trolliet 1905-1980) etAloys Bataillard 1906-1956), fondateurs d’une
revue de poésie au titre évocateur, Raison d’être.5 Elle deviendra rapidement une

tribune pour Gilliard. Contrairement aux bellettriens, les deux jeunes auteurs
ne le connaissent pas personnellement, mais le découvrent par ses écrits. Les



99

Bays, Corajoud: Edmond Gilliard lu par ses «adeptes»

textes programmatiques du périodique les inscrivent clairement dans sa filia­tion.

Défen­dant une littérature à contre-courant, ils prônent l’idée d’une «poé­sie

pure» : 6 «La poésie n’invente, à proprement parler, rien. […] Sa puissance

réside dans ce pouvoir extraordinaire qu’elle possède de rendre sensibles les

rapports de l’homme et de la divinité, les correspondances innombrables qui
lient la créature au Tout.» 7 Plus spiritualistes que les bellettriens lausannois,
Trolliet et Bataillard partagent avec Gilliard la vision d’un geste littéraire
centré sur la manifestation d’un «être» du monde. Comme pour Gilliard, la

poésie est une manière de lutter contre une société technicienne, oublieuse des

nécessités spirituelles de l’homme. L’expression lyrique serait le moyen d’accès

privilégié au sacré et à la con­naissance, dans un monde où «la logique est une
incom­préhensible et sacro-sainte pétition de principe.» 8 L’art prend ainsi une

fonction quasi religieuse, assurant un lien avec l’invisible. Il est une nouvelle
forme du sacré, dans une société où le dogme chrétien aurait remplacé une

vie spirituelle authentique. Voici qui explique, chez Gilliard, le goût pour les

sciences occultes, qu’il transmet à certains de ses élèves, désireux d’échapper
au cadre rigoriste de leur éducation protestante. Trolliet et Jean Moser en font
partie; Gilliard les initie à la «cosmosophie» la pensée sacrée de son propre
maître spirituel, S. U. Zanne, qui a durablement marqué sa recherche littéraire.9

Vision esthétique, d’une part, dans la défense d’un art universaliste; vision plus
spirituelle, d’autre part, en cherchant une alternative à la pensée positiviste.
Une troisième modalité dans la réception de l’oeuvre de Gilliard apparaît à

la fin des années 1920, dotée d’une dimension éthique. En 1928, Beausire et

Simond lancent un ambitieux projet de revue, Prométhée. Pour nourrir leur
pro­gramme, les deux camarades entreprennent de nombreuses démarches à

l’échelon euro­péen auprès de personnalités prestigieuses.10 Ils souhaitent, en

effet, fonder un «organe des humanités modernes judicieusement représen­ta­tif

des valeurs de ce temps dans tous les domaines de la science libérale et des

arts».11 Ils sollicitent Gilliard, dont ils s’approprient la visée humaniste, et ne

s’attachent plus, cette fois-ci, à une perspective uniquement littéraire. Gilliard
répond avec enthousiasme à leur projet, jugeant qu’il est important d’ouvrir
au «petit pays romand un large champ d’action morale, – un organe des ‹hu­manités

modernes›».12 Leur réflexion rend ainsi perméables les domaines de

l’art et de la politique et investit le terrain socio-historique. Dans un brouillon
de préambule, Simond propose, en effet, des réflexions de type sociétal sur le

rôle de l’Etat, de la nation, de l’organisation sociale. Soulignant les difficultés
politico-économiques de la fin des années 1920, Simond et Beausire endossent

un nouveau statut d’intellec­tuels «engagés» S’ils plaident pour un engagement

non dogmatique et restent attachés à l’idée de primauté de l’art, l’évolution du

contexte historique donne une perspective plus concrète à la dimension phi­trav2010n2s023¬



traverse 2010/2

100

Les intellectuels en Suisse au 20e siècle

losophique de leur action. Dès les années 1930, cette réévaluation des enjeux
esthétiques au profit d’une morale humaniste prend tout son sens, alors que la
montée des extrémismes devient une menace de plus en plus prégnante.

Plaidoyer pour l’humanisme, 1932-1940

Au cours des années 1930, Edmond Gilliard suit l’actualité de près. Deux
événements marquent profondément sa conscience: la fusillade du 9 novembre
1932 à Genève et, quatre ans plus tard, la guerre civile espagnole. En classe,

contrairement à ses habitudes, il prend la défense du Dr Jeanneret-Minkine,
accusé de «troubles publics» et d’«outrage au drapeau» suite à la manifestation
communiste du 10 novembre 1932 à Lausanne. De plus en plus soucieux de
l’actualité, Gilliard décide pourtant de se retirer du milieu littéraire pour se

consacrer exclusivement à l’écriture poétique. A sa retraite, en 1935, il s’installe
donc en France,à Dieulefit, non sans avoir passé le relais à ses jeunes admirateurs.

Groupés autour de lui, ils deviennent actifs dans les sphères artistiques en
fondant des revues littéraires, où ils perpétuent la pensée de Gilliard et publient
régulièrement ses textes: ce sera Présence 1932-1936) et Suisse romande

1937-1940). Dans une perspective plus militante, André Muret se démarque en
se tournant vers le communisme et fonde La Semaine 1938-1939), unpériodique
antifasciste.
La ligne rédactionnelle défendue par les deux fondateurs de Présence, Gilbert
Trolliet et Jean Descoullayes, et quelques années plus tard, par Daniel Simond
dans Suisse romande, insiste encore sur la pensée humaniste de Gilliard. Ce re­gard

acquiert toutefois une résonance nouvelle face aux événements historiques,
dans un contexte de crise économique, de montée du fascisme, puis à l’approche
du second conflit mondial. En ce sens, les jeunes gilliardiens s’inscrivent dans

les courants anticonformistes français du début des années 1930,13 apparus en
réaction à ce qu’ils désignent comme une «crise de la civilisation» Déçus par

l’échec de la lutte politique traditionnelle, ces différents mouvements proposent,
à leurs débuts, une alternative à l’opposition gauche/droite, pour favoriser les

débats d’idées fondés sur les valeurs respectueuses de la personne humaine: ce

sera notamment le personnalisme de Mounier.
L’équipe de Présence, séduite par cette éthique progressiste, reprend ce pro­gramme

à son compte.14 A bien des égards, il rappelle la vision gilliardienne:
critique des institutions libérales au nom de la défense de l’individu, anticarté­sianisme,

primauté du spirituel, défense des valeurs démocratiques. En 1933,
par exemple, Gilliard pensait s’associer à plusieurs de ses confrères humanistes
– l’helléniste André Bonnard et le philosophe Henri-Louis Miéville notamment –



101

Bays, Corajoud: Edmond Gilliard lu par ses «adeptes»

pour fonder un groupe proposant«unesorte depermanence de défense des ‹valeurs

morales et intellectuelles›»,15 mais qui n’a débouché sur aucune action concrète.

Pour Gilbert Trolliet, qui signe les éditoriaux de Présence, la solution aux maux
de l’époque est claire: il faut redonner la priorité aux valeurs désintéressées de

l’esprit. Pour cela, Trolliet est convaincu que la parole, tant réflexive que poé­tique,

reste une force d’action: «Le rôle de l’humanisme nouveau, au contraire,
est d’édifier la personnalité sur un axe assez profondément enfoui pour accéder

aux racines de la vie, et qui réponde, tour à tour, aux exigences de l’être, aux
besoins de l’individu.»16 A cette condition, une refonte des structures sociales et

des institutions du monde démocratique serait envisageable. C’est dans ce sens

que l’action de Trolliet se veut «révolutionnaire» dans la mesure où «l’unique
révolution permanente et féconde [est] celle qui se poursuit dans les esprits.»17

Dans Suisse romande, Daniel Simond poursuit les mêmes intérêts, en reca­drant

toutefois son discours en fonction de l’urgence de l’heure, puisque la

menace des tensions internationales se fait sentir dès les premiers numéros

fin 1937-début 1938). Il élabore avec son acolyte René Bovard, humaniste
chrétien convaincu, plusieurs dossiers d’actualité en lien avec la position de la

Suisse en Europe. La question du fédéralisme, pensé comme un modèle pour
une Europe en paix, occupe les colonnes du périodique à intervalles réguliers;
celle de la neutralité du pays également, sujet brûlant à l’orée de la guerre.
De même, le climat de «défense spirituelle» est perceptible dans le numéro de

novembre 1938, consacré à L’Avenir du fédéralisme en Suisse. Suite au débat

des mois précédents à propos du Code pénal fédéral, la rédaction a adressé un

questionnaire à diverses personnalités helvétiques sur la structure fédérale du

pays. En guise de conclusion, Bovard signe un article traversé par un profond
humanisme, érigé avec idéalisme face à la « lutte pour la suprématie» à laquelle
se livrent les puissances de l’Axe.18

Si le noyau du réseau gilliardien exclut toute action politique stricte et insiste sur

la portée éthique de la pensée de leur maître, une seconde tendance se dessine

toutefois au cours des années 1930. Gilliard est conscient de la nécessité d’offrir
au public romand un nouvel éclairage sur l’actualité. Dans sa ligne de mire,
la montée des totalitarismes. Il soutiendra donc l’hebdomadaire La Semaine19

lancé par André Muret en vue de «créer, en Suisse romande, un large courant

démocratique».20 En septembre 1938, le premier numéro du périodique genevois
paraît au moment où les tensions diplomatiques augmentent en Europe et en

Asie. Le directeur ne cherche pas à concurrencer Suisse romande; son projet se

concentre davantage sur les questions politiques et répond à la demande d’un
lectorat de gauche préoccupé par la situation internationale. Nécessité d’autant
plus importante que le parti communiste est interdit dans les cantons de Neu­châtel,

de Genève puis de Vaud.21



traverse 2010/2

102

Les intellectuels en Suisse au 20e siècle

Agrémenté d’articles sur les arts et les lettres, le sport, la technique, la science

et d’une page féminine, La Semaine se présente comme un journal populaire
principalement tourné vers l’actualité suisse et étrangère. Ses contempteurs lui
reprochent d’être communiste, ses promoteurs affirment pourtant leur volonté
de réunir un public d’extraction sociale diverse autour d’un but commun: la lutte
contre le fascisme au nom de la démocratie. Elle sera menée jusqu’en juillet
1939, le temps de 43 livraisons. Alors que la guerre d’Espagne touche à sa fin
et que la menace hitlérienne se précise, les éditoriaux expriment des positions
ouvertement antimunichoises. Mis en place par un arrêté fédéral en 1934, les

prémices d’une censure officielle conditionnent déjà quelque peu la liberté de la
presse. Toutefois, la diversité des collaborateurs et le ton relativement mesuré,
en comparaison de celui de la presse d’extrême gauche ou du Pilori, préservent

La Semaine des avertissements et lui permettent d’exprimer une opinion sans

complaisance.

Le groupe Gilliard figure presque in corpore – ne manquent que Trolliet et

Descoullayes –dansson comitéd’initiative puisdans celui depatronage,un lieu de

convergence de plusieurs réseaux professant des idées progressistes et favorables
à la gauche. L’association des Amis de l’Espagne républicaine AER), d’autres
mouvements de solidarité à l’Espagne, les partis socialistes et communistes, la

feuille antifasciste Connaître 1937-1938) et l’Association des Intellectuels
pour la défense de la culture sont le terreau du nouvel hebdomadaire. La plupart
des membres sont des intellectuels, des artistes, ou, comme Jean Vincent, André
Corswant ou P.-H. Jeanneret, des personnalités impliquées dans le PC ou le PSS.

La collaboration régulière du fondateur de l’AER, André Oltramare, explique
l’appui de nombreux sympathisants de la République espagnole.22

Résistance intellectuelle, 1940-1945

Le modèle de Muret, qui privilégie une action en prise directe sur l’actualité,
sera suivi durant la guerre par François Lachenal. La situation internationale
tendue à la fin des années 1930, puis les débuts de la guerre amènent l’entourage
du maître spirituel à prendre des positions plus tranchées, néanmoins en con­ti­nuité

avec les entreprises littéraires d’avant-guerre. Un pôle clairement politisé
se détache de ce réseau déjà quelque peu fractionné; son engagement se maté­rialise

par une feuille de résistance spirituelle et politique: Traits 1940-1945).
Au service de la démocratie et à l’affût des inégalités, La Semaine a préparé
le terrain de cette héritière légitime. François Lachenal, jeune juriste genevois
issu d’une famille de notables, joue un rôle de premier ordre dans la création
et la diffusion de cet organe, né en réaction à l’armistice français et placé sous



103

Bays, Corajoud: Edmond Gilliard lu par ses «adeptes»

les auspices de Gilliard. L’expérience de Jean Descoullayes, conservateur du

Musée des Beaux-Arts de Lausanne et fondateur de la maison d’édition les

Trois Collines, le dynamisme de Lachenal et l’autorité morale de Gilliard
s’allient pour créer en Suisse romande une tribune littéraire ou­verte à la critique
et aux débats. De retour de Dieulefit au début de la guerre, le professeur à la

retraite est donc l’«âme» du projet, les deux animateurs en sont les chevilles
ouvrières. Si Gilliard en a suggéré le nom,23 Lachenal endosse la responsabilité
éditoriale dans un premier temps, puis le conservateur du Musée des Beaux-
Arts prendra le relais.24 La correspondance et les textes signés par Gilliard
laissent entrevoir de sa part un véritable investissement personnel; il écrit son
pam­phlet pédagogique L’Ecole contre la vie pour Traits et, dans le premier
numéro en octobre 1940, signe un article fondateur en réponse au discours
du conseiller fédéral Marcel Pilet-Golaz: «Assez d’actes, une parole!» Le ton
est donné par le guide, les fidèles Junod et Beausire le suivent en s’attaquant
d’emblée à Gonzague de Reynold et à Denis de Rougemont, deux intellectuels
proches du pouvoir: un moyen implicite d’inscrire la nouvelle publication dans

la voie de l’opposition. En 1945, Lachenal revient rétrospectivement sur ces

débuts: «Nous étions plusieurs, en août 1940, à ressentir la nécessité d’une
nouvelle revue littéraire – où Edmond Gilliard, par exemple, pût s’exprimer à

son aise – et politique – de résistance à la capitulation devant la menace fasciste,
extérieure et intérieure, résistance d’autant plus nécessaire en Suisse romande
que Pétain y était généralement acclamé et la seule presse d’opposition, celle
de la Fédération Socialiste Suisse, interdite depuis peu.»25

Protestataire, parfois virulent, jamais anodin, le contenu oscille entre politique,
littérature et philosophie. Les réflexions et les jugements sur l’actualité sont
l’oeuvre d’une rédaction de gauche, voire d’extrême gauche suivant les contri­butions.

Les triomphes de l’Armée rouge influencent l’évolution du ton de la

revue; les positions communistes s’affirment en effet davantage durant les deux

dernières années. La réception de Traits sera essentiellement conditionnée par

le facteur politique; les censeurs lui reprochent son bolchevisme et ses attaques

trop flagrantes envers les chefs d’Etat étrangers, alors que des discussions idéo­logiques

divisent les collaborateurs.
En marge du champ intellectuel romand durant l’entre-deux-guerres, Gilliard
et ses fidèles, en se montrant solidaires de l’entreprise de Lachenal, s’opposent
une fois de plus aux idées de la presse bourgeoise. Officiellement «littéraire
et philosophique» Traits s’élève avec retenue, mais explicitement, contre les

puissances de l’Axe. Sur le plan national, elle s’oppose aux pleins pouvoirs du

Conseil fédéral et dénonce entre autres les inégalités sociales. Autant d’occasions

d’attirer les foudres des autorités vaudoises et de la censure locale! Pourtant,
cette publication envoyée sous pli aux abonnés est relativement épargnée par une



traverse 2010/2

104

Les intellectuels en Suisse au 20e siècle

«Division presse et radio» vigilante certes, indulgente néanmoins, vu le mode
de distribution discret du périodique. Fidèle à ses objectifs, Traits accorde une
place de choix à la littérature en publiant notamment des poètes de la résistance

française. A partir de novembre 1942, Lachenal, engagé comme attaché de la
légation suisse à Vichy, sert en effet d’intermédiaire et de passeur de manuscrits
pour Traits, les Editions des Trois Collines, Lettres, les Cahiers du Rhône et

Suisse contemporaine. Les circonstances particulières dues aux événements et

l’étroitesse de l’espace dévolu à la libre expression amènent nombre d’acteurs des

milieux littéraires suisses et français à collaborer à l’une ou l’autre de ces revues
romandes. A part la contribution de premier plan du diplomate, signalons aussi

celle de l’ancien directeur de Suisse romande, Daniel Simond, qui a facilité les

échanges franco-suisses. Il figure au comité de la descendante directe de Suisse

romande, Suisse contemporaine,26 dirigée par René Bovard.

Pour une littérature engagée, 1950-1960

En Suisse romande, à partir de la fin de la guerre, une nouvelle génération
d’intellectuels nés dans les années 1920 s’affirme. Elle s’investit dans des

revues qui pallieront la disparition des publications issues des années sombres
et adop­teront très tôt les idées existentialistes en vogue à Paris. Bien qu’ils
appartiennent à des groupes politisés ou soient officiellement membres du Parti
ouvrier populaire POP), quelques admirateurs romands de Sartre s’intéressent
étonnam­ment à Gilliard, âgé de 70 ans en 1945. C’est la posture anticonformiste
de l’homme qui est retenue; son Journal 1945–1951 marque d’ailleurs les jeunes

lecteurs. Plus accessible que sa poésie, il leur apparaît comme un appel à la
révolte où puiser quelque encouragement à la lutte politique. Le regard porté sur
l’oeuvre de Gilliard évolue, même si ses écrits demeurent confidentiels. Ceux
qui attirent davantage l’attention contiennent une symbolique ou des allusions
propices à nourrir une réflexion sur l’actualité.
Le vieux maître n’est désormais plus perçu comme un éveilleur ou un animateur.

Il devient un modèle d’anticonformiste romand. Alors que certains ne retiennent
que son rôle dans les Cahiers vaudois, Gilliard suscite, dans les années 1950,
l’intérêt d’intellectuels en mal de figures tutélaires. Ses «adeptes» se sont
toujours rassemblés autour d’une revue, lieu de sociabilité privilégié, à la fois
vecteur et moteur de leur action. Une fois Traits éteinte, il s’agit de raviver
la flamme. Pour y parvenir, du sang neuf est indispensable. Dans son dernier
numéro, la rédaction de Traits sous-entend qu’elle n’a pas dit son dernier mot
et souhaite poursuivre sa « lutte pour un nouvel humanisme et une rénovation
morale et sociale du pays» .27 De 1949 à 1960, Carreau 1949-1955) puis



105

Bays, Corajoud: Edmond Gilliard lu par ses «adeptes»

Carrérouge 1957-1960) offriront aux collaborateurs de Traits une nouvelle
tribune, bien que les sujets proprement politiques en soient écartés. Le nom
choisi une fois de plus par Gilliard suggère d’emblée un lien implicite avec

l’organe de résistance romand.28 Au-delà de ce rapprochement sémantique, la

présence au comité de Lachenal, Descoullayes et Wild, ainsi que la collaboration
occasionnelle de Beausire contribuent à rap­procher Carreau des publications
inspirées par l’ancien professeur. Placée sous l’aile de quelques animateurs
aguerris en matière d’édition, la revue artistique survit surtout grâce à Freddy
Buache, chargé des tâches pratiques et en contact étroit avec Lachenal. Foca­lisée

sur «l’art vivant» la rédaction ne manque cependant pas une occasion
de rappeler à ses lecteurs l’importance de Gilliard pour les lettres romandes.

Au cours des années 1950, revisité par des adeptes de la littérature engagée, le

discours intemporel de Gilliard sert une causequi n’était initialement pas la sienne.

Sans en être l’éminence grise, l’écrivain appartient étonnamment au champ de

référence de la revue engagée Rencontre 1950-1953). Plus surprenant encore,

l’intérêtaccordé à Gilliard par des mouvements culturels liés au POP; au moment
où les compagnons de route du parti communiste forment des groupes dédiés
à la réflexion et au débat, le cercle littéraire des Amis des lettres françaises et

la coopérative d’édition Connaître réclament le soutien de l’ancien enseignant.

Le camarade Michel Denoréaz, un de ses admirateurs, est à l’origine de cet
engouement. Comme Jeanlouis Cornuz quelques années plus tard, il s’attachera

particulièrement à l’homme et se passionnera pour son oeuvre. Une relation de

type professeur à élève s’établit entre Gilliard et ses deux nouveaux fidèles dans

les années 1950-1960, selon un schéma comparable au fonctionnement du ré­seau

pendant l’entre-deux-guerres. A la même époque, deux revues de collégiens
publiées à Lausanne, Pour l’Art et Alambic, se réfèrent, quant à elles, à l’auteur
ou au maître à penser, réinterprètent son discours ou publient des extraits de ses

écrits. En pleine guerre froide, de jeunes intellectuels prennent ainsi le relais
d’une ancienne génération qui s’essouffle.

Le parcours individuel de Gilliard a ainsi eu des retombées collectives surpre­nantes

de longévité. La réception de l’écrivain, du conférencier ou du confident
dépend du contexte historique. De son vivant, il a tour à tour été un modèle, une

référence, une figure tutélaire, un instigateur de revues de qualité. Si certains
«disciples» puisent directement leur inspiration dans ses écrits, d’autres se

nourrissent de sa pensée au travers de rencontres et de lettres. Le groupe n’est
pas complètement homogène et se fractionne en fonction du type d’engagement
adopté face à l’actualité. L’évolution naturelle du réseau favorise l’ambition
principale du maître, soit la publication de son oeuvre, ceci grâce à un noyau
d’anciens élèves, fidèles jusqu’à la fin. Si Edmond Gilliard est tombé dans l’oubli
une fois sa voix éteinte, les correspondances et les revues témoignent de son



traverse 2010/2

106

Les intellectuels en Suisse au 20e siècle

aura durant près d’un demi-siècle. Elles gardent une trace de son influence sur
des intellectuels suisses non-conformistes et progressistes, acteurs d’un champ
de production restreinte, qu’ils ont contribué à faire émerger.

Notes

1 Cet article s’inscrit dans une recherche intitulée Edmond Gilliard et la vie culturelle
romande 1920-1960). Portrait de groupe avec maître, à paraître en 2010 aux éditions
Antipodes.

2 Pierre Beausire, «Rousseau et Vinet. Individus sociaux par Edmond Gilliard 1925)»
in «Cahier d’hommages à M. Edmond Gilliard» Revue de Belles-Lettres 7 1925/26), 185.

3 Ibid., 198-199.
4 André Muret, «D’un certain esprit vaudois» Aujourd’hui, 17. 4. 1930, 4-5.
5 De l’essai de Ramuz, « Raison d’être» texte-manifeste des Cahiers vaudois. Même si ce titre

place d’emblée les animateurs dans la filiation de Ramuz, ils revendiquent pourtant moins son

héritage que celui de Gilliard.
6 Centre de recherches sur les lettres romandes CRLR), Fonds G. Trolliet, Lettre d’Aloys

Bataillard à Gilbert Trolliet, 19. 3. 1931.
7 «Renaissance de la poésie» Raison d’être 5 1929), 14.
8 Jean Audard, «La poésie et la connaissance» Raison d’être 1 1930), 13.
9 De son véritable nom Auguste van der Kerkhove, cet occultiste belge, né en 1838, s’établit

près de Mâcon où il décède en 1923. Il est l’auteur d’une monumentale Cosmosophie
en quatre tomes.

10 Paul Valéry,André Gide, André Suarès, Ernst Robert Curtius, Thomas Mann, Stefan Zweig,
Giuseppe Ungaretti, Maurice Maeterlinck sont, entre autres, sollicités pour figurer au comité
de patronage de la revue.

11 Bibliothèque cantonale et universitaire de Lausanne BCU-L), Fonds D. Simond, Lettre
de Daniel Simond et Pierre Beausire à diverses personnalités, 1929-1930.

12 BCU-L, Fonds D. Simond, Lettre d’Edmond Gilliard à Pierre Beausire, 12. 6. 1930.
13 Voir Jean- Louis Loubet Del Bayle, Les Non-conformistes des années 30. Une tentative

de renouvellement de la pensée politique française, Paris 1969.
14 Sur la réception du personnalisme en Suisse romande, voir Francis Python, «Maintenir l’ordre

ou le faire? Présence et dilemme des personnalistes d’Esprit en Suisse dans les années 30»
in Alain Clavien, Bertrand Mueller dir.), Le Goût de l’histoire, des idées et des hommes.

Mélanges offerts au professeur Jean-Pierre Aguet, Vevey 1996, 131-151.
15 CRLR, Fonds E. Gilliard, Lettre d’Edmond Gilliard à Jean Moser, 23. 1. 1933.
16 Gilbert Trolliet, «Autour de l’humanisme en marche» Présence 1 1932), 14-15.
17 René Lalou cité par Gilbert Trolliet. Ibid., 10.
18 René Bovard, Suisse romande 6, 2e série 1938), 300-306.
19 Voir Pierre Jeanneret, «La Semaine un hebdomadaire antifasciste politique et culturel»

Cahiers d’histoire du mouvement ouvrier 7 1990/91), 7-21.
20 BCU-L, Fonds D. Simond, «Appel en faveur de La Semaine»
21 Ces interdictions successives tombent entre janvier 1937 et janvier 1938.
22 Paul-Henri Jeanneret, Dr. Jean Wintsch, André Bonnard, Jean Vincent, André Muret,

Raphaël Cordone de l’AER; Dr. Fischer, André Ehrler sont, quant à eux, affiliés à d’autres
mouvements de soutien à l’Espagne.

23 Notons la polysémie du mot «traits» qui signifie à la fois le trait de plume et la flèche.
24 Descoullayes prendra le relais à la fin 1940. En 1944, Gérard Buchet reprend la responsabilité

de Traits jusqu’en juillet 1945. Michel Buenzod tient ensuite le gouvernail, en conférant cette

fois-ci un ton clairement communiste à la feuille.



107

Bays, Corajoud: Edmond Gilliard lu par ses «adeptes»

25 François Lachenal, «Histoire de Traits» in Edmond Gilliad, OEuvres complètes, Genève 1965.
26 Déçu par son manque de vigueur, Gilliard ne confie aucun texte à cette revue pendant la

guerre. Si la plupart de ses «disciples » y participent de temps à autre, ils s’investiront avant

tout dans Traits. Ouverte aux débats d’idées, Suisse contemporaine exprime son opposition
à l’Axe au travers d’essais humanistes et pacifistes ou par des écrits littéraires. Le ton
adopté, celui de l’analyse et de l’étude critique, contraste avec la propension de Traits
au militantisme.

27 La Rédaction, Traits 12 1945), 15.
28 Comme le «trait» le «carreau» est un projectile, celui de l’arbalète plus précisément.

Zusammenfassung

Edmond Gilliard aus der Sicht seiner Anhänger

Edmond Gilliard durchschritt mehrere Etappen des kulturellen Lebens in der

Romandie des 20. Jahrhunderts, indem er verschiedensten Tätigkeiten nach­ging

– als Lehrer, Schriftsteller, Herausgeber, Referent. Er siedelte sich rasch an

den Ausläufern des Literaturbetriebs an, dem er einen Gegenpol entgegensetzen

wollte, indem er um sich ein Netzwerk von Intellektuellen aufbaute. Sein Werk
wurde je nach Tagesgeschehen immer wieder neu interpretiert, und dies ebenso

synchronisch wie auch gegenläufig. Die vielfältigen Lesarten geben Aufschluss
über die verschiedenen Strömungen innerhalb des Netzwerks, sie reichen von
literaturwissenschaftlichen Studien über eher ethisch oder politisch motivierte
Auslegungen. Die eingehende Beschäftigung mit dieser breiten Rezeption von

Gilliards Werk ermöglicht, sich ein wichtiges Stück der Geschichte der West­schweizer

Intellektuellen bildhaft vor Augen zu führen: Hier offenbart sich ein
Oppositionsbewusstsein, in dem künstlerische wie auch moralische Reflexionen
mit den politischen Ereignissen der Stunde eng verknüpft sind.

Übersetzung: Ursula Rettinghaus)


	Edmond Gilliard lu par ses "adeptes" : une réception multiple

