
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 17 (2010)

Heft: 2: Les intellectuels en Suisse au 20e siècle = Intellektuelle in der
Schweiz im 20. Jahrhundert

Artikel: Walter Matthias Diggelmann : ein Linksintellektueller in der öffentlichen
Kultur der Schweiz zwischen 1960 und 1980

Autor: Färber, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-306568

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-306568
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


67

Walter Matthias Diggelmann
Ein Linksintellektueller in der öffentlichen Kultur
der Schweiz zwischen 1960 und 1980

Thomas Färber

«Darum würde ich antworten, befragt nach meinem Standort, nach

meiner Haltung: nichts ist unzutreffender, als wenn man mich
kurzerhand als Nonkonformist, als Enfant terrible, als Linksintellektu­ellen

oder gar als Kryptokommunisten bezeichnet. Man täte besser

daran, mich einen Geschichtenerzähler zu nennen.»1

Einleitung

Dieses Zitat ist Ausgangspunkt einer biografischen Skizze, die durchaus auch

als «intellektuelle Problemgeschichte»2 der Schweiz zwischen 1960 und 1980
gesehen werden kann, in welcher Walter Matthias Diggelmann wiederholt Teil
eines «intellektuellen Dramas»3 war; eine Skizze im Sinn Roland Barthes, der

einmal sagte: «Wäre ich Schriftsteller und tot, wie sehr würde ich mich freuen,

wenn mein Leben sich dank eines freundlichen und unbekümmerten Biografen auf
ein paar Details, einige Vorlieben und Neigungen, sagen wir auf ‹Biographeme›,
reduzieren würde, deren Besonderheit und Mobilität ausserhalb jeden Schicksals
stünden.»4 Die vorliegende Skizze folgt demnach lediglich einzelnen Spuren

Diggelmanns, einigen «zerstreuten Splitter[n] der Erinnerung».5 Das Ergebnis
ist ein biografisch-fragmentarisches Patchwork;6 selbst auf zentrale öffentliche
Ereignisse in Diggelmanns Leben wird in diesem Essay nicht eingegangen.7

Die drei kurz gefassten exemplarischen Biographeme aus Diggelmanns öffent­lichem

Leben haben jedoch eine Musterfunktion. Sie beinhalten im Kern bereits

drei von ungefähr gut einem Dutzend Grunddebatten in der Schweiz zwischen
1960 und 1980. Zum anderen ist in ihnen eineAuswahlan zentralen Mechanismen
des intellektuellen Engagements angelegt, welche die öffentliche und intellek­tuelle

Kultur jener Zeit stark geprägt haben. Mithilfe dieser drei Biographeme
lässt sich ein Blick auf das Phänomen des Linksintellektuellen werfen. Zudem

relativieren sie bisherige Forschungsergebnisse und beleuchten die öffentliche
Kultur der Schweiz zu jener Zeit.



traverse 2010/2

68

Intellektuelle in der Schweiz im 20.Jahrhundert

1964: Zertrümmerer und die «littérature engagée»

«Ob die zur Hauptsache der jungen Generation angehörenden sich ins Rampen­licht

setzenden Schriftsteller auch wirklich nachgedacht oder nur gesprochen

haben, blieb für die Zuschauer eine offene Frage. Dagegen steht fest, dass das

Publikum nachdenklich, besorgt-nachdenklich geworden ist. Nicht wenige muss­ten

die Frage mit sich nach Hause tragen, ob diese jungen Diskussionsredner

wirklich ‹schweizerische› Schriftsteller sind oder bloss Schweizer Schriftsteller
auf Grund ihres Heimatscheins. Statt einer anregenden, geistvollen Diskussion
erlebte man hauptsächlich die Verkündung altbekannter Thesen, und vor allem
wurde kübelweise ätzende Kritik ausgeleert. Von allgemeiner Malaise und Ver­trauensschwund

war die Rede. […] Und dann wurde mit Donnerstimme und
‹heiligem› Zorn den Zuhörern verkündet, dass der Schriftsteller gar nicht dazu
da sei, über die Zukunft unseres Landes nachzudenken, einer geldraffenden
Gesellschaft Wege ins Morgen zu weisen, sondern vielmehr dazu ihre Institu­tionen

zu zertrümmern, restlos Tabula rasa zu machen, um eben diese sterile
Gesellschaft zu zwingen, auf dem Nullpunkt neu anzufangen. […] Es scheint
mir nachgerade, dass verschiedene dieser lärmig-zornigen jungen Schriftsteller,
die ihre Jugend als Verdienst betrachten, unrettbar vorgestrig sind. Sie sind in
ihrem Geist erstarrt, bevor er je in Bewegung geraten ist. […] Vor allem aber ist
das ganze Gehabe grenzenlos anmassend. Wie anders könnte sonst einer dieser

Zertrümmerer sein abgedroschenes ‹Nullpunkt›-Geschrei als Idee und Aufgabe
der Schriftsteller schlechthin darstellen! […] Heute wird man nur noch Zer­trümmerer.

Zertrümmerer von fremdem Gut. Noch ist ja kaum eigenes dabei.
[…] Wie billig, wie anspruchslos, seine Aufgabe nur im Zertrümmern zu sehen!

[…] Dem Nullpunktgefasel muss entschieden die konstruktive Tat, das Bekennt­nis

zur Freiheit, Unabhängigkeit und Treue gegenübergestellt werden, und im
künstlerischen Schaffen dem Versuch der Bestand.»8

Dieser Bericht zur Literaturdiskussion an der Expo 1964, von Paul Eggenberg
einige Tage danach verfasst, nimmt in fast unheimlich anmutender, prophetischer

Art einen Vorwurf vorweg, der in den Jahren zwischen 1964 und 1972 in Bezug
auf Literatur mehrfach fallen sollte. Besonders oft im Zürcher Literaturstreit
von 1966/1967 und in der hitzigen Zeit der Abspaltung der Gruppe Olten vom
Schweizerische Schriftsteller-Vereins SSV) Anno 1969 und 1970.
Die zeitgenössische Literatur der Schweiz war an der Expo 1964 symbolisch
durch 25 Schriftsteller vertreten. Alle waren im «Raum der Literatur» in der
«Zwergenecke»,9 wie es Fredi Lerch nennt, zu finden. Am «Tag der Schriftsteller»
organisierte der SSV zu dieser ständigenSchauhinzu noch einen acte de pré­sence.

Der Höhepunkt war das Gespräch unter dem Motto «Schweizerische Schrift­steller

denken über die Zukunft unseres Landes nach» – mit zehn Schriftstellern



69

Färber: Walter Matthias Diggelmann

aus drei Sprachregionen.10 Diggelmann bekam in diesem Zusammenhang eine

zentrale Rolle zugespielt. Er war jener «Zertrümmerer mit dem abgedroschenen

Nullpunkt-Geschrei» auf den Eggenberg in seinem Bericht explizit eingeht.

Als «lärmig-zorniger» junger Schriftsteller direkt angesprochen, hat Diggelmann
auf den Artikel Eggenbergs mit einem eigenenArtikel knapp einen Monat später

in der Zürcher Woche reagiert. Er hatte dort, im Rahmen seiner Kolumne «Fest­stellungen

» die Möglichkeit, dieAuseinandersetzung anzusprechen. Er ging zu

Beginn nochmals auf das Gesagte an der Expo ein. Dass er von der Zukunft der

Schweiz nichts halte. Einem Land, dass zwischen 200 und300 Millionen Franken

für die Expo aufbringe und alle Beauftragten gross bezahle, aber eingeladenen

Schriftstellern für ihre Produktion kein Honorar ausrichten könne. Klar, es gehe

auch um persönlichen Ärger. Nicht aber, weil er auf das Honorar angewiesen sei,

sondern viel grundsätzlicher wegen der Rolle des Schriftstellers in der Schweiz.
Dieser sei, «sofern noch nicht ausstellungsreif, exportwürdig und ehrenhafter Ver­treter

des Landes»,11 schlicht ein Niemand. Er habe an der Expo ausgeführt, dass

der Schriftsteller nicht beauftragt sei, das Bewährte, das Bestehende zu besingen.

Er habe dann das Wort zertrümmern benutzt und erklärt, dass die erstarr­ten In­stitutionen

zu zertrümmern seien. Natürlich sei es schwierig, ein solches Votum

in knapp 50 Sätze zu fassen und Missverständnisse seien vorprogrammiert, wie
die Debatte ja nun zeige. Aus dieser Debatte werde klar, dass ein Ja zur Schweiz
immer gern gehört werde, ein kritisches Nein aber auf Ablehnung stosse. Ein
Schriftsteller habe positiv zu sein. Seiner Meinung nach sei der Schriftsteller
aber kein Maskenbildner, der dem Land ein Make-up aufzulegen habe. Nur wer
die totale Landesverteidigung wolle, möchte derart bewahrende Bilder aufrecht­erhalten.

12 Soweit Diggelmann in seiner Kolumne.
Laut Lerch ist der Name Diggelmann nach dieser Auseinandersetzung im Rah­men

des Expo-Literaturtages und nach einer Veranstaltung mit dem Titel Walter

M. Diggelmann stellt sich, in der «Junkere 37» am 27. November 1964, in der

Öffentlichkeit ein Reizwort gewesen.13 Der «Tag der Schriftsteller» an der Expo
wurde in der genannten Junkere-Veranstaltung erneut zum Thema gemacht. Im
Bund hiess es unter dem Titel «Zirkus Diggelmann» dazu: «[…] ein richtiges
Gespräch kam, obwohl sich der Wortwechsel sehr in die Länge zog, nicht zu­stande.

Es kam nicht zustande, weil die Sprechenden aus dem Publikum und

Diggelmann nicht, um einen modischen Ausdruck zu gebrauchen, die gleiche
Wellenlänge hatten.Auf Fragen, die sich auf dem Boden derVernunft, der Logik,
der Ratio bewegten, entgegnete Diggelmann stets vage-emotional, impulsiv,
explosiv, sektiererisch, manchmal geistreich, manchmal plump kalauernd, oft
einfach mit Clownerien. […] Man kann feststellen, dass sich Diggelmann zu

einer schwer fassbaren geistigen ‹Linken› bekennt; doch will er, sicher mit
Recht, diese ‹Linke› als differenziert, undogmatisch und als nicht identisch mit



traverse 2010/2

70

Intellektuelle in der Schweiz im 20.Jahrhundert

dem institutionalisierten Kommunismus verstanden wissen, während er alles,
was für ihn ‹rechts› ist, gleich mit dem Stempel des Faschismus versieht. Wenn

Diggelmann differenzierte, tat er es einseitig.» 14 Der Bund ist in diesem Fall in
der politischen Haltung im Umfeld von Paul Eggenberg zu situieren.
In der Zertrümmerer-Debatte erkennt Fredi Lerch «ein Eklat, dem – wie ein
greller Blitz in etwelcher Entfernung – ein Moment gespannter Stille folgt.
Danach macht der lang anhaltende Donner innert Wochen landauf, landab ein
neues Wort zum Allgemeingut, mit dem sich von nun an der Freund vom Feind
scheiden lässt. Das Wort heisst ‹Nonkonformismus›.» 15 Es ist aber mehr als
das. Für die literaturhistorische Forschung markiert der Zürcher Literaturstreit
von 1966/67 eine Zäsur in der Auseinandersetzung um Rolle und Funktion von
Literatur. Die Zertrümmerer-Debatte, mit der Diggelmann nach seinem Roman
Das Verhör des Harry Wind zum zweiten Mal zum Thema der öffentlichen
Diskussion wird, zeigt klar, dass die Frage nach der Zukunft der Literatur schon

vor der Zürcher Auseinandersetzung unter den Intellektuellen ein Thema war.
Das bezeugen daneben übrigens viele weitere Zeitungs- und Ton-)Quellenbei­spiele

aus den frühen 1960er-Jahren. Die Zertrümmerer-Debatte nimmt dabei

nicht nur inhaltlich den ‹Zürcher Literaturstreit› vorweg, in ihr sind bereits
jene Eigen-, Fremd- und Selbstbilder angelegt, die in allen darauf folgenden
Auseinandersetzung um die litterature engagée und um die Frage was Literatur
eigentlich ist und soll wieder auftauchen sollten. Sowohl in der durch Max
Frisch ausgelösten Auseinandersetzung um die «unbewältigte schweizerische
Vergangenheit»16 und der monate­langen Debatte um Diggelmanns Roman Die
Hinterlassenschaft,17 als auch in der Diskussion um das Zivilverteidigungsbuch
und der damit im Zusammenhang stehenden Abspaltung der Gruppe Olten
und dem «Literaturstreit von Erlenbach»,18 immer wieder sind es dieselben
Schablonen, die angewandt werden.

1970: Dienstverweigerer und anwaltschaftlicher Journalismus

Ebenfalls immer nach dem gleichen Muster verliefendie durch das Militärgericht
behandelten Dienstverweigererprozesse. Diggelmann, der selbst fast den vollen
Dienst leistete, hat sich mit der Dienstverweigerer-Frage verhältnismässig spät

dafür umso intensiver auseinandergesetzt – so zumindest legen es die schrift­lichen

Quellen nahe. Die Verweigerung des Dienstes und die Schaffung eines

zivilen Ersatzdienstes beschäftigte die Schweizer Öffentlichkeit spätestens seit
dem Sommer 1966 in verstärktem Ausmass. Die Ereignisse um Ins lösten in den

Medien eine schweizweite Debatte aus.19 Stark daran beteiligt waren einzelne
Intellektuelle. Dieses Engagement für Dienstverweigerer,obwohl sieselbst meist



71

Färber: Walter Matthias Diggelmann

keine waren, zieht sich bei einigen Intellektuellen wie ein roter Faden durch die

Biografie. Auch in Diggelmanns Biografie taucht das Thema ab 1966 vermehrt
auf. Zum eigentlichen, anwaltschaftlichen Intellektuellen – Gramsci würde vom
organischen Intellektuellen, Mannheim von der sozial freischwebenden Intelligenz
sprechen20 – wird Diggelmann aber erst mit der Verteidigung des schon damals

über Burgdorf hinaus bekannten Martin Schwander.21

Dieser wandte sich am 18. März 1969 per Brief an Walter Matthias Diggelmann.
Er müsse im Frühjahr 1970 wie jeder andere Schweizer in die Rekrutenschule. Er

werde aber keinenDienst leisten, ihn demnach verweigern. Schwander führte aus,

dass es zu einer derartigen Dienstleistung eine bejahende Einstellung zum Staat

brauche, und diese bejahende Einstellung besitze er nicht.Er könnenicht einerseits

überzeugter Sozialist sein und andererseits einem kapitalistischen Staatsgefüge

seine Unterstützung versichern.22 Deshalb seine Bitte an Diggelmann: «[…] um
im Prozess bestehen zu können, um aus dem Prozess über mich einen Prozess

über den Staat zu machen, brauche ich einen guten Verteidiger. Und dabei habe

ich an Sie gedacht.»23

Diggelmanns Antwort liess keine zwei Tage auf sich warten. Seit Monaten
sammle und studiere er dieAkten von Dienstverweigerern. Die Geschichte eines

Dienstverweigerers werde sein nächster Roman. Wenn es juristisch also nach

Gesetzbuch) möglich sei, wolle er gerne die Verteidigung übernehmen. Seit

zwei Jahren sei er auch akkreditierter Gerichtsberichterstatter, wohne vielen
Verhandlungen bei und wisse daher, was ein Plädoyer sei. 24 «Sie wissen aber,

dass Sie absolut keine Chance haben, unter vier Monaten davonzukommen?
Wenn ich darum Ihre Frage mit Ja beantworte, dann nicht, weil ich glaube, Sie

heraushauen zu können, sondern weil es möglich wäre, dass wir damit eine

breitere Öffentlichkeit aufwecken könnten; mein Plädoyer wäre ja denn auch

ein grundsätzliches. Und gewappnet bin ich.» 25

Was Diggelmanns Auftrag der Verteidigung anbelangte, hatte Schwander ganz

ähnliche Vorstellungen. Es könne nicht darum gehen, die verfolgende Behörde

von der Richtigkeit einer sozialistischen Haltung zu überzeugen. DerVerteidiger,
also Diggelmann, müsse mit seinen Worten klar machen können, dass es nicht
primär ums Militär gehe, sondern um dessen Hintergrund, dessen Funktion und

dessen Zweck innerhalb der kapitalistischen Herrschaftsstruktur. Politische Ar­gumente

gelte es anzuwenden.26

Diggelmann hat Schwander denn tatsächlich nicht im eigentlichen Sinn verteidigt
und am 6. November 1970, im Sinn des Dienstverweigerers, eine allgemeine An­klage

vorgetragen.«Hier und jetztstehe ich da wie Sie, nämlich auch als Ankläger.

Zwar mache ich es mir nicht so leicht wie Sie, ich klage Sie nicht persönlich an,

wie Sie umgekehrt Martin Schwander persönlich anklagen, und Sie haben auch

nichts zu befürchten, meineAnklage führt Sie nicht ins Gefängnis, Ihre Anklage



traverse 2010/2

72

Intellektuelle in der Schweiz im 20.Jahrhundert

aber wird zu einer Verurteilung Martin Schwanders führen und er wird, wie wir
es aus der Praxis kennen, sechs oder sieben Monate im Gefängnis verbringen.
Ein sehr sinnvoller Aufenthalt für einen jungen Menschen, der gerade eben das

Universitätsstudium begonnen hat. […] Ich ersuche Sie also nicht, den Angeklag­ten

Martin Schwander freizusprechen, ich ersuche Sie nicht einmal, ein mildes
Urteil auszusprechen, denn nicht der Angeklagte und nicht ich müssen mit dem

Urteil fertigwerden, sondern das ist Ihre Angelegenheit und vor der Geschichte
werden Sie sich zu verantworten haben.» 27 Das Divisionsgericht 10b folgte im
SchlossThun schliesslich dem Gedanken Diggelmanns: Martin Schwander wurde
am 6. November 1970 wegen Dienstverweigerung aus politischen Gründen zu
sieben Monaten Gefängnis, zum Ausschluss aus der Armee und zu 120 Franken
Verfahrenskosten verurteilt.28

Obwohl es nur ein kleines Biographem aus Diggelmanns Leben ist, steht es

symbolisch für viel mehr. Sie ist das Paradebeispiel zum Intellektuellen, der sich

Kraft seines Ansehens und öffentlichen Renommees für eine Minderheit, für
eine Gruppe, die sonst kaum Gehör fände, einsetzt und ihr Öffentlichkeit bringt.
Dasselbe gilt dann für Diggelmanns Interventionen, beispielsweise in Form von
Manifesten, im Rahmen der 68er-Bewegung und seinem Engagement für die
Jugend.29 Dieses Muster des anwaltschaftlichen Intellektuellen zieht sich konstant
durch die 1960er- und 70er-Jahre der Schweiz und umfasst eine ziemlich grosse

Gruppe von Intellektuellen.

«Trumpf Buur»: Auseinandersetzung mit Rechtsintellektuellen

Ebenso konstant zieht sich das Aufeinandertreffen gegensätzlicher Positionen
durch die zwei Jahrzehnte. Eine regelrechte öffentliche oder im Untergrund statt­findende

Debattierkultur prägte die 1960er- und 70er-Jahre. Nicht selten trafen
dabei Links- und Rechtsintellektuelle aufeinander – meist über ihre Sprachrohre,
die Zeitungen. Wenn beispielsweise in der Neuen Zürcher Zeitung eine These

zur Zeit aufgestellt wurde, folgte eine Reaktion der Weltwoche mit an Sicherheit
grenzender Wahrscheinlichkeit einige Tage später. Man las sich gegenseitig und
reagierte entsprechend. Ein Merkmal der Deutschschweizer Debattenkultur der
1960er- und 70er-Jahre gilt es ergänzend hervorzuheben: auch wenn sie in der

Öffentlichkeit heftig miteinander stritten, so wurde am Ende des Tages doch von
fast allen Intellektuellen, ob links, rechts, konservativ, liberal, sozialistisch oder
humanistisch eine zentrale, gemeinsame Grundauffassung geteilt – jene des Aus­tauschs

und der Diskussion. Oder wie es Bichsel einmal formuliert hatte: «Man
konnte letztlich immer zusammen ein Bier trinken.» 30 Dieser Grundkonsens ist
vielleicht auch das, was die Linksintellektuellen der 1960er- und 70er-Jahre in



73

Färber: Walter Matthias Diggelmann

der Schweiz auszeichnet und von den Exponenten und Wortführern der Neuen

Sozialen Bewegungen und der 68er-Bewegung unterscheidet.

Ende Januar 1972 schrieb Diggelmann einen Protestbrief an den Botschafter
der Sowjetunion. Ausschnitte davon wurden in den Zeitungen aufgegriffen. Er
setzte sich im Brief für den russischen Schriftsteller Wladimir Bukowski ein,
der in der Sowjetunion am 5. Januar zu sieben Jahren Freiheitsstrafe und fünf
Jahren Verbannung verurteilt wurde. «Ich hüte mich, mich in die innenpoli­tischen

Vorgänge Ihres Landes einzumischen, aber im Falle Bukowski geht
es nicht mehr um Innenpolitik, sondern um Menschlichkeit. Und um einen

Schriftsteller, dessen erste und letzte Aufgabe es ist, die Gesellschaft, in der

er lebt, kritisch zu prüfen, seinen Gedanken Ausdruck geben zu dürfen. Ich
persönlich sehne den Sozialismus, den Kommunismus herbei und habe für
schweizerische Massstäbe ausreichend Prügel dafür einstecken müssen. Doch
als Kenner gerade des Marxismus-Leninismus und als Bekämpfer des Kapita­lismus

und als Kämpfer für die sozialistisch-kommunistische Demokratie kann
ich nicht schweigen. Sozialismus, Kommunismus ist ohne Demokratie nicht
denkbar, nicht nachvollziehbar, im Gegenteil: Eigentlich setzt wahre Demo­kratie

Sozialismus-Kommunismus voraus und umgekehrt. Und die Freiheit des

Wortes ist die wichtigste Voraussetzung.»31

Diesen «prosowjetischen und prokommunistischen Protest»32 gegen die Frei­heitsstrafe

Bukowskis nahm der Trumpf Buur zumAnlass eines Inserates. «Herr
Diggelmann seeehnt den Kommunismus herbei»,33 heisst es im Titel der April­ausgabe.

«Der Schriftsteller Walter Matthias Diggelmann, insbesondere bekannt

geworden dadurch, dass er an den schweizerischen Einrichtungen keinen guten

Faden lässt, hat dem Sowjetbotschafter in Bern, Anatoli Tschistiakow, einen

Brief geschrieben. […] Dass unter Stalin und Beria alle missliebigen Elemente

durch die Geheimpolizei auf grausamste Weise gefoltert und getötet wurden,
sollte doch auch Herrn Diggelmann zu Ohren gekommen sein. […] Wer da noch

‹prokommunistisch und prosowjetisch› denkt und diesen Kommunismus ‹herbei­sehnt›,

der hat entweder nicht alle Tassen im Schrank, oder dann ist er von einer

sträflichen Naivität oder – und das wäre das Schlimmste – sein ‹Protest› ist eine

reine Propaganda- und Alibi-Aktion.»34

Diggelmann reagierte unter anderem mit einem Brief an die Redaktion des Trumpf

Buur. Dabei dankte er zunächst für die sehr willkommene umfangreiche Gratis­publizität,

umdann korrigierend beizufügen, dieGratispropaganda enthalte leider
einige Schönheitsfehler. Er habe nie behauptet, es existiere auf dieser Welt ein

kommunistischer Staat. Jenen Kommunismus, den er herbeisehne, habe mit der

Sowjetunion nichts gemein. Und eins habe er nun begriffen: In der Sowjetunion
bringe man unbequeme Schriftsteller ins Irrenhaus, in der Schweiz würden sie

durch Inserate disqualifiziert, diskriminiert und fertiggemacht.35



traverse 2010/2

74

Intellektuelle in der Schweiz im 20.Jahrhundert

Ein Evenement mussteeinen relativgrossen Wirbel verursachen, bevor derTrumpf
Buur, hinter dem Robert Eibel stand,36 erwog, es zum Inhalt eines in fast allen
Zeitungen geschalteten Inserats zu machen. Wurde jemand persönlich erwähnt,
erfuhr jemand «die Ehre, durch den ‹Trumpf Buur› in der gewohnt ‹sachlichen›

Art vorgestellt zu werden»,37 konnte man davon ausgehen, in der Schweizer Öf­fentlichkeit

Rang und Namen zu haben. Zum vorliegenden Diggelmann-Inserat
hielt Diggelmann selbst kurz darauf fest: «Wenn Ex-Frontisten-Bewunderer
und Kapitalisten-Funktionär Eibel einen Schriftsteller für inseraten-würdig hält,
kann dieser Schriftsteller mit mindestens zweitausend Bücher-Käufern rechnen.

Meine Verleger haben mehr als zweitausend Diggelmänner verkauft nach dem

Erscheinen Ihrer Reklame.»38

Linksintellektuelle im Vergleich

Soweit die drei Fragmente. In der Erarbeitung eines linksintellektuellen Musters
oder Profils, lohnt es sich, darüber hinaus denVergleich Diggelmanns mit anderen

Linksintellektuellen seiner Zeit in einigen Grundzügen zu skizzieren.
Der in diffamierender Absicht verwendete Begriff Nonkonformist wurde von
einem Teil der damals hauptsächlich bürgerlichen-konservativen Schweiz auf
gewisse Intellektuelle angewendet, «die sich frevelnd über helvetisches Selbst­verständnis

hinwegzusetzen pfleg[t]en»39 und die Schweiz kritisch betrachteten.

Fredi Lerch bringt es auf den Punkt, wenn er festhält, dass mit Nonkonformist
jemand gemeint war,der quer zurbestehenden Ordnungdachte undöffentlich dazu

stand.40 Laut Zeitgenosse Hans Fleig stammte der Nonkonformist üblicherweise
aus der Deutschschweiz und war immer Mann. Er war selten in einer Partei zu
finden, da er ausgesprochener Einzelkämpfer war. Mit der Zürcher Woche bis
1964, der Weltwoche und der Neutralität ab 1964 hatte er seine eigentlichen,
öffentlichen Sprachrohre.41

Dass sie in den 1960er- und 70er-Jahre von einer bürgerlich-konservativen
Mehrheit und den Rechtsintellektuellen allesamt unter der Bezeichnung Non­konformisten

zusammengefasst wurden, sagt zwar viel über Leitbilder und
Feindbilder der damaligen Zeit aus, hilft aber nicht, sich dem Begriff des

Linksintellektuellen und der Vielfalt der unter diesem Begriff Zusammen­gefassten

zu nähern. Durch den Begriff kann der Eindruck entstehen, die unter
demAusdruck Nonkonformisten zusammengefassten Intellektuellen hätten viel
gemeinsam gehabt, seien möglicherweise sogar eine geschlossen agierende

Gruppierung gewesen. Dies gilt nur beschränkt.

Einig waren sie sich vor allem in ihrem Nonkonformsein. Gemeinsam war ihnen
die Forderung nach Wandel, nach kritischerAuseinandersetzung mit der Gegen­trav2010n2s023¬



75

Färber: Walter Matthias Diggelmann

wart und der Gesellschaft. Gefordert haben sie dies sehr häufig über die Medien.
Betrachtet man Diggelmanns journalistische Laufbahn aus der Vogelperspektive,

liest sich sein Weg wie ein Spaziergang durch die sogenannt nonkonformistische,
aber auch zürcherische Medienlandschaft der damaligen Zeit und zeichnet sich

durch kaum fassbar viele Stationen aus – in zwölf Jahren hat er bei 13 Zei­tungen

massgeblich mitgewirkt. Diggelmann war im wahrsten Sinn des Worts
«Wanderer in Medienwelten» und wurde als scharfzüngiger Publizist unter den

Initialen «WMD» bekannt.42 Die Medien, im Besonderen die Zeitungen, sind in
der Schweiz nicht wegzudenken aus der damals intensiv gepflegten und für diese

Zeit charakteristischen Debattenkultur. Das bezeugen auch die drei Fragmente

zu Diggelmann.
Betrachtet man die sogenannten Nonkonformisten etwas genauer und werden

beispielsweise die «Rucksäcke» verglichen, welche verschiedene Linksintel­lektuelle

durch ihr Leben trugen, zeigen sich erhebliche Differenzen. Punkto

Sozialisierung, Beruf, Ideologie und Lebenseinstellung sind sie zum Teil sehr

unterschiedlich einzuordnen. So kann man die einen in die Nähe des bürgerlichliberalen

Modells, andere in die Nähe des demokratischen Sozialismus oder

Humanismus und wieder andere in die Nähe des Kommunismus rücken. Die
einen folgten demWeg der freien Sexualität und der hippen Lebenskonzepte und

-formen, während sich andere viel stärker an traditionelle Normvorstellungen
gesellschaftlichen Lebens hielten.43

Walter Matthias Diggelmann musste als Kind wiederholt neue Bezugspersonen

kennenlernen. Einen Vater kannte er nicht. Er wurde mehrfach ‹herumgescho­ben›

und fühlte sich oft als fünftes Rad am Wagen.44 Die Frage nach dem Vater

hat Diggelmann durch sein ganzes Leben begleitet.45 Roland Links bezeichnet
es als das «Trauma seines Lebens.»46 Er konnte weder ans Gymnasium noch
eine Lehre abschliessen. Nach einem Diebstahl flüchtete er 1944 nach Italien,
wurde dort von deutschen Soldaten aufgegriffen und als «Volksdeutscher»47

nach Deutschland zur Hilfsarbeit geschickt. Danach erneute Flucht. Diesmal
wurde er in Dresden von der geheimen Staatspolizei aufgegriffen und kam ins
Gefängnis; zuerst in Ansbach, dann in Crailsheim.48 Im Frühling 1945 folgte
die Rückkehr in die Schweiz, wo er ein Jahr später, am 27. März 1946, in die
Heil- und Pflegeanstalt Rheinau eingewiesen wurde.49 Diagnose: «phantastischer,

übertrieben geltungssüchtiger und trotziger Psychopath».50 Zur Schriftstellerei
kam er mehr oder weniger per Zufall.
Vergleicht man diesen «Rucksack» beispielsweise mit jenen durch die Wis­sen­schaft

bereits untersuchten von Max Frisch, Arnold Künzli, Adolf Muschg und

Jean-Rudolf von Salis, so wird deutlich, dass hier eine ganz andere Sozialisie­rung

erfolgte.Arnold Künzli wuchs in Zagreb auf, war später bei den Pfadfindern und

absolvierte ein Philosophiestudium.51 Muschg ging aufs Gymnasium, studierte



traverse 2010/2

76

Intellektuelle in der Schweiz im 20.Jahrhundert

ebenfalls und machte den Doktor. 1962 zog er aus in die weite Welt – nach

Japan.52 Von den Genannten unterschied sich sicherlich Jean Rudolf von Salis
«Rucksack» am stärksten von jenem Diggelmanns. Von Salis genoss eine sorg­fältige

Erziehung und Schulung, die das Musische, besonders das Musikalische,
pflegte und den Zugang zur französischsprachigen Kultur so sehr erschloss, dass

sich der Jugendliche eine vollendete Zweisprachigkeit erwarb.53 In der Folge
studierte und promovierte er an Universitäten in ganz Europa.54 Und Max Frisch
unterscheidet sich beispielsweise gerade darin von Diggelmann, dass er seine

Geschichte des Lebens jeweils immer erst mit dem Studium der Architektur
beginnen liess. Selten und zu wenigen Menschen sprach der Bildungsbürger
Frisch von der Zeit davor.55

Diggelmann ging im Gegensatz zu diesen Vieren nicht den klassischen gut­­­bürger­­lichen

Bildungsweg zum Intellektuellen und es überrascht grundsätzlich,
dass jemand ohne Lehre oder Studium es schliesslich doch zum öffentlich
wahrgenommenen, agierenden und intervenierenden Linksintellektuellen
schaffte. Es bestätigt aber gleichzeitig Aram Mattiolis Feststellung, dass der

Intellektuelle ebenso über die öffentliche Einmischung zu definieren sei.56

Noch eine Entwicklung lässt sich vergleichen: Diggelmanns Ansichten wur­den

mit dem Älterwerden radikaler. Ob die anderen ihn dazu machten oder
er sich selbst dahin entwickelte, muss unbeantwortet bleiben. Fakt ist, dass

er noch im August 1953 der FDP beitrat57 und 1978 den politischen Einstieg
ausgerechnet im Rahmen einer POCH-Kandidatur wagte.58 Den Einstieg in die
Politik teilt Diggelmann übrigens wiederum mit Adolf Muschg, der in Zürich
1975 Ständerat werden wollte und es auch fast schaffte.59 Mit der Bewegung
vom rechtsbürgerlichen zum linken Ufer ist Diggelmann im Gegensatz zum
«Rucksack»-Vergleich in der Nähe von Frisch und Künzli anzuordnen. Beide
hatten sich in jungen Jahren zur Geistigen Landesverteidigung bekannt und
später, als diese zur «Neuen Geistigen Landesverteidigung»60 wurde, davon
distanziert.61 Frisch wurde zum Humanisten, der sich einerseits am utopischen
Sozialismus und andererseits am Geist der fortschrittlich- liberalen Schweiz von
1848 orientierte.62 Künzli zum Verfechter des demokratischen Sozialismus und

der Selbstverwaltung.63 Mit einer Gesellschaftstheorie hat sich Diggelmann,
soweit bekannt, zwar nie in ähnlich gründlicher, schriftlicher, ja wissenschaft­licher

Form, beschäftigt, wie dies beispielsweise Konrad Farner und Kurt Marti
mit dem Marxismus und dem Christentum64 und Arnold Künzli innerhalb den
Sommerschulen der «Praxis»-Gruppe auf Korcula mit dem Sozialismus getan

haben.65 Trotzdem hat er sich ab den späten 1960er-Jahren konsequent zu einem
Sozialismus, episodenweise gar zu einem Kommunismus bekannt.



77

Färber: Walter Matthias Diggelmann

Schluss

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass sich von Diggelmann in mehrfacher
Weise auf die Habitus66 des Linksintellektuellen der 1960er- und 70er-Jahre

schliessen lässt. Diedrei angeführten Beispiele verdeutlichen,mitwelchen Mitteln
und über welche Kanäle ein Intellektueller überhaupt intervenieren konnte. Viele
weitere Biographeme zu Diggelmann könnten das Mosaik umAusdrucksformen
wie den «offenen Brief» das «Manifest» die «öffentliche Rede» und die «poli­tische

Partizipation» im engeren Sinn – umnur einige zu nennen –erweitern. Zum
anderen deuten die Beispiele aber bereits an, dass Diggelmann nicht immer in
den exakt gleichen Typus des Intellektuellen schlüpft.Wenn er um die Rolle und

Zukunft der Literatur streitet, ist er Experte im Sinn Michel Foucaults,67 wenn er

in anwaltschaftlichem Stil Interessen einer Minderheitengruppe vertritt, kommt
er den Intellektuellentypen von Gramsci68 und Mannheim69 sehr nahe. Wenn er

schliesslich zu allgemeinen Themen wie dem Faschismus oder Kommunismus
Stellung bezieht, wird er zu einer Form des universellen Intellektuellen nach

Sartre, der quasi als «Gewissen der Nation» eine korrektive Wirkung anstrebt.70

Nicht selten bleibt Diggelmann auch schlicht ein kritischer Intellektueller, dessen

Hauptaufgabe im kritischen Beobachten und wenn notwendig im Intervenieren
besteht.71 Der ansatzweise Vergleich mit anderen Linksintellektuellen jener Zeit
deutet zudem an, dass diese Intellektuellen, obwohl unter Etiketten wie zum

Beispiel Nonkonformist unter einem Hut zusammengefasst, im Detail doch

voneinander abweichende Habitus verkörperten und sich in ihren Dispositionen
letztlich ziemlich klar unterschieden. Um sich dem Phänomen des Linksintellek­tuellen

in den 1960er- und 70er-Jahren zu nähern, lohnt sich deshalb nicht nur

der Einstieg über damals in der Öffentlichkeit gebräuchliche Begriffe, sondern

im Speziellen über die einzelnen Intellektuellen selbst.

Anmerkungen

1 Walter Matthias Diggelmann, «Versuch, ein Selbstporträt zu schreiben» Weltwoche, 31. 12.1965.
2 Ulrich Raulff, Ein Historiker im 20. Jahrhundert: Marc Bloch, Frankfurt 1995, 12.
3 Ebd.
4 Sigrid Weigel, « Korrespondenzen und Konstellationen. Zum postalischen Prinzip biogra­phischer

Darstellungen» in Christian Klein Hg.), Grundlagen der Biographik. Theorie und

Praxis des biographischen Schreibens, Stuttgart 2002, 41. Dort zitiert nach Roland Barthes,

Sade Fourier Loyola, Frankfurt a. M. 1974, 13.
5 Weigel wie Anm. 4), 42.
6 Ulrich Raulff, «Das Leben – buchstäblich. Über neuere Biographik und Geschichtswissen­schaft

» in Klein wie Anm. 4), 65.
7 An anderer Stelle, im Rahmen meiner noch nicht fertiggestellten Dissertation Walter Mat­thias

Diggelmann. Ein biographischer Beitrag zur öffentlichen und intellektuellen Kultur



traverse 2010/2

78

Intellektuelle in der Schweiz im 20.Jahrhundert

der Schweiz in den 1960er und 1970er Jahren Arbeitstitel), wird auf alle zentralen öffent­lichen

Ereignisse eingegangen.
8 Paul Eggenberg, «Die Zertrümmerer» Bund, 17. 9. 1964.
9 Fredi Lerch, Muellers Weg ins Paradies. Nonkonformismus im Bern der sechziger Jahre,

Zürich 2001, 249.
10 Franz Beidler, «Tag der Schriftsteller und des Buches an der Expo» Neue Zürcher Zeitung,

22. 9. 1964; Eggenberg wieAnm. 8).

11 Walter Matthias Diggelmann, « Feststellungen» Zürcher Woche, 16. 10. 1964.
12 Ebd.
13 Lerch wie Anm. 9), 300.
14 C. C., «Zirkus Diggelmann» Bund, 30. 11. 1964.
15 Lerch wie Anm. 9), 253.
16 Max Frisch, «Unbewältigte schweizerische Vergangenheit?» Weltwoche, 11. 3. 1966; Otto

F. Walter, «Das ‹Soll› der Literatur » Weltwoche, 11. 3. 1966; Jean Rudolf von Salis, «Unser
Land als Gegenstand der Literatur» Weltwoche, 25. 3. 1966; Peter Bichsel, «Diskussion um
Rezepte» Weltwoche, 1. 4. 1966; Adolf Muschg, «Ein Versuch, sich die Hände zu waschen»
Weltwoche, 22. 4. 1966; Walter Matthias Diggelmann, «Ein Rezept, wie man aus schwei­zerischer

Vergangenheit Bücher, Romane oder gar Kapital schlagen kann?» Weltwoche,
22. 4. 1966.

17 Siehe dazu als Einstieg Gieri Cavelty, Die Kunst der Persuasion. Walter Matthias Diggel­manns

Dokumentarroman ‹Die Hinterlassenschaft› im historischen und literarischen Kontext,
unveröffentlichte Lizentiatsarbeit, Zürich 2004; Walter Matthias Diggelmann, Die Hinter­lassenschaft.

Mit einem Nachwort von Bernhard Wenger, unveränderter Neudruck der 1965
erschienen Erstausgabe, Zürich 1982.

18 Walter Matthias Diggelmann, Ich heisse Thomy. Mit dokumentarischem Anhang,
Zürich 1977.

19 Thomas Färber, Bernhard Schär, «Zwischen bürgerlicher Reform und jugendlicher Revolte:
Die Nonkonformisten» in Bernhard Schär et al., Bern 68. Lokalgeschichte eines globalen
Aufbruchs – Ereignisse und Erinnerungen, Baden 2008, 15–27.

20 Antonio Gramsci, «Die Intellektuellen» inAntonio Gramsci, Gefängnishefte, Bd. 3 Hefte 4
und 5), Hamburg 1992, 513; Karl Mannheim, Ideologie und Utopie, 3. Aufl., Frankfurt a. M.
1952, 135.

21 Vera Sperisen, «Burgdorf 1968: Kulturrevolution in der Kleinstadt?» in Schär et al.
wie Anm. 19), 79–88.

22 WMD-Nachlass, Schachtel 28, B-II/S24, Martin Schwander an Walter Matthias Diggelmann,
18. 3. 1969.

23 Ebd.
24 WMD-Nachlass, Schachtel 18, B-I/S32, Walter Matthias Diggelmann an Martin Schwander,

20. 3. 1969.
25 Ebd.
26 WMD-Nachlass, Schachtel 28, B-II/S24, Martin Schwander an Walter Matthias Diggelmann,

5. 7. 1970.
27 Walter Matthias Diggelmann, « Militärgericht gegen Martin Schwander» Focus 12 1970);

Walter Matthias Diggelmann, «In Sachen Militärgericht gegen Martin Schwander» Kolibri,
4. 12. 1970.

28 «Militärjustiz … und kein Ende» Kolibri, 4. 12. 1970.
29 Ruth Scherrer, «1968» – und dann? Die Sicht des Schriftstellers und Journalisten Walter

Matthias Diggelmann auf die Jugendunruhen von 1968 in der Schweiz und ihre
Auswirkungen, unveröffentlichte Lizentiatsarbeit, Luzern 2005.
30 Im Gespräch mit dem Verfasser.

31 WMD-Nachlass, Schachtel 21, B-I-SOWJ/1-3, Walter Matthias Diggelmann anAnatoli
Tschistiakow Botschafter der Sowjetunion), 27. 1. 1972.



79

Färber: Walter Matthias Diggelmann

32 Walter Matthias Diggelmann, «‹Genug des üblen Spiels›. Diggelmann im Gespräch mit Hans

O. Staub» Weltwoche, 16. 2. 1972.
33 Robert Eibel, «Herr Diggelmann seeehnt den Kommunismus herbei» Trumpf Buur 4 1972).
34 Ebd.
35 Walter Matthias Diggelmann an Trumpf Buur, 9. 4. 1972, in Walter Matthias Diggelmann,

Da, das bin ich. Selbstzeugnisse und Briefe. Werkausgabe, Bd. 6, Zürich 2006, 225.
36 Jürg Frischknecht et al. Hg.), Die unheimlichen Patrioten. Politische Reaktion

in der Schweiz. Ein aktuelles Handbuch, Zürich 1979.
37 Xaver Basler, «‹Trumpf Buur› kontra Diggelmann …» Zürcher AZ, 24. 4. 1972.
38 Walter Matthias Diggelmann, «Soll man dem ‹Trumpf Buur› schreiben?» Neutralität 6 1972).
39 Frank A. Meyer, «Vorwort zu einer Bestandesaufnahme, ‹Nonkonformistisches Establish­ment›

» in Mario Cortesi, Stimmen zur Schweiz. Mario Cortesi sprach mit […], Sonderdruck
aus der National-Zeitung, Basel [1968], 1.

40 Lerch wie Anm. 9).
41 Hans Fleig, «Über den schweizerischen Nonkonformismus» in Discordia Concors. Festgabe

an Edgar Bonjour zu seinem siebzigsten Geburtstag, Bd. 2, Basel 1968, 659–673.
42 János Szabó, Erzieher und Verweigerer. Zur deutschsprachigen Gegenwartsprosa

der Schweiz, Würzburg 1989, 81.
43 Färber/Schär wie Anm. 19), 15–27.
44 Walter Matthias Diggelmann, «Ich liebe Dich! Gespräch mit Ruth Schmid und Max Lüscher»

Elle, 15. 2. 1976.
45 Klara Obermüller, «Walter Matthias Diggelmann 1927–1979). ‹Auch ich bin ein Sohn

Gottes, auch ich habe ein Recht, gekreuzigt zu werden›» in Joseph Bättig, Stephan
Leimgruber Hg.), Grenzfall Literatur, Freiburg 1993, 364.
46 Roland Links, «Ein Leben in Geschichten» in Walter Matthias Diggelmann, Geschichten

um Abel und ausgewählte frühe Erzählungen. Werkausgabe, Bd. 1, Zürich 2000, 261.
47 Walter Matthias Diggelmann, «Schweizer sein in Zweiten Weltkrieg» in Manfred Franke

Hg.), Erlebte Zeit, Stuttgart 1968, 134–135.
48 Ebd., 136–137; WMD-Nachlass, Schachtel 12, B-I/A 35, Walter Matthias Diggelmann,

Curriculum Vitae.
49 Diggelmann, Da, das bin ich wie Anm. 35).
50 Ebd.
51 Roger Sidler, «Das Ende des Linksintellektuellen? Das Fallbeispiel Arnold Künzli» Zeit­schrift

für Kultur, Politik, Kirche 2 2001), 106–112; Roger Sidler, Arnold Künzli. Kalter
Krieg und «geistige Landesverteidigung» – eine Fallstudie, Zürich 2006.

52 Thomas Feitknecht, «Eine Biographie in Briefen. Streiflichter auf die rund 16’000 Briefe
umfassende Korrespondenz vonAdolf Muschg» Quarto. Zeitschrift des Schweizerischen
Literaturarchivs 25 2008), 24–28.

53 Urs Bitterli, Jean Rudolf von Salis. Historiker in bewegter Zeit, Zürich 2009.
54 Sibylle Birrer, «Jean Rudolf von Salis. ‹Helvetien gebe ich nicht verloren …›» in Dies. et al.,

Nachfragen und Vordenken. Intellektuelles Engagement bei Jean Rudolf von Salis, Golo
Mann, Arnold Künzli und Niklaus Meienberg, Zürich 2000, 35–88.

55 Verschiedene, «Max Frisch, 1911–1991» Du 12 1991).
56 Aram Mattioli Hg.), Intellektuelle von rechts. Ideologie und Politik in der Schweiz

1918–1939, Zürich 1995.
57 WMD-Nachlass, Schachtel 24, B-II/F33, Freisinnig-Demokratische Partei an Walter Matthias

Diggelmann, 27. 10. 1953.
58 Walter Matthias Diggelmann, «Warum ich für die POCH kandidiere. Gespräch mit der PZ»

POCH-Zeitung, 8. 12. 1977.
59 Michael Böhler, «Adolf Muschg: homme politique – homme de lettres» Quarto

wie Anm. 52), 51–63.
60 Sidler wieAnm. 51).



traverse 2010/2

80

Intellektuelle in der Schweiz im 20.Jahrhundert

61 Ebd., 106–112.
62 Urs Bircher, Vom langsamen Wachsen eines Zorns. Max Frisch 1911–1955, Zürich 1997;

Urs Bircher, Mit Ausnahme der Freundschaft. Max Frisch 1956–1991, Zürich 2000.
63 Sidler wie Anm. 51), 106–112.
64 Kurt Marti, Konrad Farner, Dialog Christ – Marxist. Ein Gespräch, Bern 1972.
65 Roger Sidler, «Arnold Künzli. ‹Tastenklopfend zu denken› – ‹ein Verlustgeschäft›» in

Sibylle Birrer et al. wie Anm. 54), 139–185.
66 Pierre Bourdieu, Sozialer Sinn, Frankfurt a. M. 1987.
67 Michel Foucault, «Wahrheit und Macht» Interview vonA. Fontana und P. Pasquino, in Ders.,

Dispositive der Macht. Über Sexualität, Wissen und Wahrheit, Berlin 1978, 21–55.
68 Gramsci wie Anm. 5), 513.
69 Mannheim wie Anm. 20).
70 Jean-Paul Sartre, Plädoyer für die Intellektuellen. Interviews, Artikel, Reden 1950–1973,

Reinbek bei Hamburg 1995.
71 Rainer Lepsius, «Kritik als Beruf. Zur Soziologie der Intellektuellen» in Rainer Lepsius,

Interessen, Ideen und Institutionen, Opladen 1990; Claude Hauser, «Intellektuelle»
Historisches Lexikon der Schweiz HLS), http://www.hls-dhs-ds.ch/textes/d/D16383.php,
Version vom 23. 1. 2008.

Résumé

Walter Matthias Diggelmann. Un intellectuel de gauche
dans la culture publique de la Suisse entre 1960 et 1980

Le plus grand danger de la biographie historique est de tomber dans l’illusion
biographique et de raconter de manière chronologique une vie orientée vers un
but. C’est pourquoi cet article cherche à se rapprocher de la personne publique
qu’était Diggelmann par le moyen du «biographème» L’éclairage d’événements
particuliers autour de Diggelmann permet des conclusions qui vont au-delà de sa

personne. Il est possible de montrer à travers lui comment un intellectuel de gauche

intervient dans le discours public etdevient un intellectuel pour le «combat» Bien
qu’uniquement abordé par trois exemples concis, il devient déjà évident qu’il
n’existe pas d’intellectuel de gauche per se. D’un côté, l’intellectuel lui-même
emploie une large palette de moyens pour défendre ses idées et utilise pour cela

différents canaux et entre en scène dans différents rôles selon la thématique.
De l’autre, chaque intellectuel amène par ailleurs avec lui un autre «bagage»
S’ouvre ainsi au chercheur une mosaïque multicolore et d’une grande diversité
de l’intellectuel de gauche entre 1960 et 1980 que les critiques ont réunis sous

le concept de «non-conformiste»

Traduction: Yan Schubert)


	Walter Matthias Diggelmann : ein Linksintellektueller in der öffentlichen Kultur der Schweiz zwischen 1960 und 1980

