
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 17 (2010)

Heft: 2: Les intellectuels en Suisse au 20e siècle = Intellektuelle in der
Schweiz im 20. Jahrhundert

Artikel: Eugéne Pittard, und savant contre les intellectuels? : Sur certaines
limites du concept d'intellectuel

Autor: Reubi, Serge

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-306566

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-306566
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


38

Eugène Pittard, un savant contre les intellectuels?
Sur certaines limites du concept d’intellectuel

Serge Reubi

Le Genevois Eugène Pittard 1867-1962) compte comme l’un des plus impor­tants

anthropologues européens et l’un des grands savants suisses du premier
tiers du 20e siècle. Anthropométricien avisé, voyageur infatigable à travers les

Balkans, préhistorien averti, fondateur de nombreuses institutions scientifiques,

il tire de ses succès scientifiques une certaine notoriété en Suisse et en Europe.
Témoinage de cette reconnaissance internationale, il est reçu membre d’honneur
du prestigieux Royal Anthropological Institute of Great Britain and Ireland et

de la Société française de préhistoire, est lauréat de différents prix, dont le Prix
Broca de la Société d’anthropologie de Paris,et est président de plusieurs Con­grès

internationaux d’anthropologie et d’archéologie préhistoriques. Ses engagements

ne se limitent cependant pas à ces secteurs de l’activité savante.

Il porte une attention constante à la diffusion du savoir auprès du public. Il crée le
Musée ethnographique de Genève et contribue à la mise sur pied de l’Université
populaire de Genève.1 En témoigne également une très importante activité de
publiciste qui le voit signer un millier d’articles dans le Journal de Genève et

La Tribune de Genève. De fait, Eugène Pittard ne veut pas d’une science hermé­tique

réservée à une élite. Elle doit permettre de lutter contre l’ignorance et, à ce

titre, la vulgarisation scientifique occupe une part importante de son activité. Par

ailleurs, Pittard assigne à la science l’objectif d’améliorer la condition humaine et

il souhaite la mettre au service de la population. Rejetant un dogmatisme scien­tifique

non-fondé dans les faits, il approuve pleinement l’idée que la science en
général et l’anthropologie en particulier puissent servir à résoudre ou à trancher
des questions socio-économiques ou politiques. Son étude des bancs scolaires
et de leur adaptation à la morphologie des enfants,2 sa synthèse des différentes
applications de l’anthropologie3 ou encore la fonction d’expert qu’il endosse

au terme de la Première Guerre mondiale pour redessiner la carte de l’Europe4
attestent ainsi sa conception d’une science non seulement utile, mais qu’il est

nécessaire de mettre en oeuvre.

En dépit de cette certitude, Pittard ne tire pourtant jamais autorité de sa position
de savant pour faire valoir ses choix à l’échelle politique et reste toujours extrê­trav2010n2s023¬



39

Reubi: EugènePittard, un savant contre les intellectuels?

mement prudent quant aux applications de ses connaissances. A ce titre, s’il est

bien un savant – compris comme un individu inscrit et reconnu dans le champ

scientifique – il ne constitue pas un intellectuel, au sens de «l’homme du cul­turel,

créateur ou médiateur, mis en situation d’homme du politique, producteur
ou consommateur d’idéologie»,5 alors même qu’il est actif dans un domaine de

recherche très occupé par des intellectuels.6 Et pour cause. Jugeant que seul un
savant peut faire usage légitime de la science et que, pour y parvenir, il doit agir

dans le cadre strict de son travail scientifique, il renonce à la politisation de ses

compétences ou à leur réemploi par des profanes. Il refuse de s’engager dans la

sphère publique pour défendre des valeurs. Au fond, le problème ne réside pas

dans l’application du savoir aux domaines sociaux, politiques ou économiques,

mais dans l’usage politique, social ou économique de la science. Ce qu’il met
en cause est donc le détournement de la science. Derrière ce refus, c’est l’autono­mie

de la science et sa prééminence sur les autres domaines du monde social

qu’il cherche à défendre.

Acet égard, Pittard s’inscrit parfaitement dans les tensions quihabitent l’ensemble

du monde scientifique – et en particulier les sciences de l’homme – pendant et

immédiatement après la Première Guerre mondiale. Deux camps s’affrontent,
en fonction de leur appréhension des rapports entre science et politique: les

uns investissent le champ savant armés d’intentions idéologiques; les autres

jugent que le rôle du savant se réduit à l’élaboration d’expertises sociales et de

commentaires scientifiques servant à dégager des solutions rationnelles aux pro­blèmes

sociaux. Comme les sociologues Emile Durkheim ou François Simiand,
ou encore les historiens Marc Bloch et Lucien Febvre, Pittard est à placer dans

ce deuxième camp et partage avec Max Weber la certitude qu’il est possible
de séparer rigoureusement ce qui est de l’ordre de l’argumentation scientifique
d’une part, ce qui est de l’ordre de l’engagement politique de l’autre. Il s’agit
au fond d’adopter une neutralité axiologique qui laisse hors de la rationalité
scientifique le monde des valeurs et de l’action politique.7

Ce qui fait du cas Pittard un exemple éclairant reste sans doute son choix d’ouvrir
cette question au grand public dans différents ouvrages de vulgarisation8 ainsi que

dans de très nombreux articles de presse. Menant à terme son souci de vulgari­sation,

il prend l’opinion publique à témoin pour s’assurer que la science ne se

politise pas. Mais en rendant publique la question de l’autonomie de la science et

faisant recours à l’opinion, il lui confère précisément un statut dépendant. C’est
sur ce double paradoxe d’une prise de position qui ne se conçoit et ne se présente

pas comme telle et de l’affirmation de l’autonomie de la science soumise au juge­ment

des profanes que je souhaite m’attarder ici. Je commencerai par exposer les

conditions de cette prise de parole publique ainsi que ses mobiles explicites. Au
constat que Pittard y défend l’autonomie de la science, je tenterai de dépasser



traverse 2010/2

40

Les intellectuels en Suisse au 20e siècle

les contradictions apparentes de cette posture en explorant trois de ses objectifs
implicites: le règlement d’une controverse, le financement de son domaine de
recherche et l’élimination de certains adversaires. Cet examen me permet au final
d’identifier certaines des conditions de possibilité de l’engagement intellectuel
et la portée de son action.

Défendre l’autonomie de la science?

Eugène Pittard ne descend guère dans l’arène publique avant la Première guerre

mondiale. Il faut dire que si d’autres disciplines – l’histoire ou la linguistique
–se sont trouvéesavant 1914 au coeur d’enjeux publics en Suisse, l’anthropologie,
a été épargnée. L’usage que les profanes font alors du concept de «race» dans les

expressions «race germanique» « race latine» ou «race slave» l’incite pourtant à
s’exprimer publiquement. «Depuis que la guerre est déclarée, les journaux, écritil,

n’ont cessé de parler de ‹races› belligérantes. Beaucoup même, au début ont
écrit que cette guerre était une lutte de races… On le rappelle encore quelques

fois. Dès les premiers temps de la guerre, je crois que pas un jour ne s’est écoulé
sans qu’une question ne m’ait été posée à ce sujet […]. Empêché tout d’abord de
répondre publiquement à ces questions […] j’ai écrit, pour les lecteurs du Jour­nal

de Genève, quelques articles expliquant, à grands traits, les caractères généraux
des ‹races belligérantes›. L’intérêt que le public prit à ces esquisses m’engage à
reprendre ces problèmes ethnologiques, à les élargir un peu et […] à les mettre
sous les yeux du public.»9 Pour Pittard, il importe de rappeler que l’usage du
concept de race est inapproprié pour parler des nations en conflit et il renonce à
tout jugement fondé sur les caractères somatiques de l’homme. Il ne se risque du
reste pas davantage à un quelconque jugement sur les nations.
En vérité, ce qui gêne Pittard n’estpas l’usage politique de l’anthropologie auquel

il s’est du reste risqué lui-même: après-guerre, il a travaillé à plusieurs reprises
avec l’équipe américaine de professeurs attachée au Président Woodrow Wilson
et installée à l’Hôtel Crillon, pour étudier les problèmes ethniques que posaient
les remaniements éventuels de la carte du monde. «Les diplomates, signale-t-il,
se rendaient bien compte de la puissance possédée lors d’une discussion par ceux

qui savaient sur ceux qui ne savaient rien» et il souligne «que le Consul général

d’un grand pays [lui] disait, après lecture de [son] livre sur les races et l’histoire:
‹Il faudrait imposer à tous les diplomates des notionsd’ethnologie!› et ajoutait que

pour sa part il s’emploierait à cette transformation pédagogique.»10 Non, ce qu’il
condamne, c’est ladénaturation de l’anthropologie pour servir des butspolitiques.
Ainsi lorsque les Etats-Unis cherchent en 1926 à fonder leur nouvelle politique
migratoire sur la raciologie, il propose un article au Journal de Genève: «Il s’agit



41

Reubi: EugènePittard, un savant contre les intellectuels?

là d’une affaire assez grave. C’est la deuxième fois que les Américains utilisent
l’Anthropologie à des fins politiques. La première fois, c’était pour soutenir

l’esclavage, cette fois, c’est pour interdire l’immigration européenne. C’est vous

dire qu’un article de journal apparaît nécessaire.»11 L’anthropologie, dit-il encore

ailleurs, «doit intervenir dans ces problèmes sociologiques et politiques».12

C’est dire que pour faire un usage légitime de la science, deux préalables sont
nécessaires: il faut d’abord partir des définitions admises. Voilà pourquoi Pittard
rappelle régulièrement qu’une race n’est rien d’autre qu’une «réunion d’individus
semblables issus de parents du même sang, […] la continuité d’un type phy­­sique,

traduisant les affinités de sang représentant un groupement essentiellement na­turel

pouvant n’avoir et n’ayant généralement rien de commun avec le peuple,
la nationalité, la langue, les moeurs, qui répondent à des groupements purement

artificiels, nullement anthropologiques et ne relevant que de l’histoire dont ils
sont les produits. La race est un fait biologique, la langue est un fait social.»13

Deuxième préalable, il est indispensable d’informer la population. Et il faut le

faire précisément et patiemment pour prévenir les abus: «Il devient nécessaire,

écrit-il dans Les races belligérantes, de spécifier les caractères de chaque race

afin que la vérité scientifique s’oppose enfin à tous les préjugés séculaires et à

certaines malfaisantes combinaisons politiques.»14 De fait, dans ses articles de

presse et dans ses publications, Pittard ne confond jamais vulgarisation et sim­plification.

Il fait usage du jargon anthropologique pour décrire la morphologie
humaine et évoque dans Les races belligérantes les populations dolichocéphales
et brachycéphales, les types ulotriques et lissotriques, les tribus lophocomes
et ériocomes, ou encore les faces chamaeprosopes et leptoprosopes.15 Pour dé­montrer

ses hypothèses, il n’hésite pas à indiquer l’indice céphalique des Turcs
ou des Roumains16 et à présenter une typologie des races humaines17 ou autres

tableaux de mesures. Faire de la bonne science exige donc non seulement une

rigueur logique et un travail documentaire objectif; c’est une tâche qui requiert
la participation du public qui sert d’allié au vrai savant contre les potentielles
dérives des mauvais savants et des politiques.
La posture intellectuelle de Pittard vise à assurer l’autonomie de la science et à

condamner son usage partisan: seul le savant peut définir les objets scientifiques

légitimes et leurs applications, lui seul est capable de ne pas les dénaturer et d’en
proposerun usage efficaceetapproprié. Seulement, par la nature mêmede sa prise
de position, Pittard admet implicitement la place que prend le public profane dans

l’acceptation et la mise en oeuvre de théories scientifiques et, au final, ses articles
qui prétendent asseoir l’autonomie de la science démontrent tout ce qu’elle doit
au public. Sauf à penser que Pittard adopte un comportement paradoxal, il est

nécessaire de débroussailler cette opposition pour en comprendre l’origine.



traverse 2010/2

42

Les intellectuels en Suisse au 20e siècle

Régler une controverse anthropologique

Si Eugène Pittard prend position de la sorte, c’est aussi pour défendre une con­ception

de la science que partagent bon nombre de savants suisses. La science

suisse moderne, née avec la constitution de la Société helvétique des sciences

naturelles en 1817, a une portée savante et politique. Rejetant un babil méta­physique

dont on accuse la Naturphilosophie allemande pour embrasser un
empirisme militant, cette posture vaut également par sa dimension politique: en
rejetant les hypothèses d’une science d’ancien régime, c’est celle-là même que

l’on rejette et donc le régime lui-même.18

Ce rejet général de la métaphysique se double dans le cas de la science de
l’homme d’un refus de la tradition philologique au profit de la tradition natura­liste.

Comme l’atteste le rejet durable de l’héritage de Jacob Johann Bachofen
en Suisse, l’étude de l’homme en Suisse est d’abord l’étude de ses caractères

somatiques,19 tandis que les analyses philologiques procèdent de la métaphysique.

Pour un commentateur avisé de la science suisse comme Théophile Studer,

l’anthropologie n’accède au statut de science qu’à partir du moment où elle
s’émancipe de la tutelle des sciences historiques. «Toutes ces conjectures qui,
à présent même, ne sont pas encore tout à fait abandonnées, provenaient de ce

que l’on traitait l’anthropologie en science historique au lieu de la considérer
comme une science naturelle, et qu’au lieu de distinguer les races d’après leurs
qualités physiques, on les classait d’après leurs langages. L’expérience avait
pourtant démontré combien un idiome peut changer et varier dans un seul et
même peuple. Des lumières nouvelles brillèrent enfin sur la connexion et sur
le développement des générations humaines lorsque l’anthropologie, tout en
ayant recours aux renseignements historiques appliqua les méthodes récentes
de Blumenbach, Morton, Davis, Retzius, Wagner et caetera et introduisit de
nouveaux points de vue pour la classification des différentes races, non pas à

l’aide des langues, des coutumes et autres signes distinctifs, mais par l’étude
de l’anatomie humaine et spécialement de celle du squelette.»20 Bref, le para­digme

philologique de la science de l’homme est rejeté comme faisant partie
de sa préhistoire, ce qui reflète parfaitement la domination plus générale des

sciences naturelles dans le champ scientifique suisse. 21

A ce titre, les prises de positions de Pittard contre un emploi abusif de l’anthro­pologie

doivent également être comprises comme une condamnation de cette

tradition philologique et un manifeste en faveur de sa position naturaliste. Empi­rique

et objective, celle-ci ne permet pas, lorsqu’elle est menée avec sérieux, ces

dérives qui sont si caractéristiques de l’analyse linguistique. Marqueur incertain
des parentés entre les peuples, la langue ouvre en revanche la porte à ces inter­prétations

fantaisistes et politisées de la science22 et il est recommandé que la



43

Reubi: EugènePittard, un savant contre les intellectuels?

linguistique ne poursuive que son objectif propre: l’étude de la langue. Elle peut

certes servir de science complémentaire à l’anthropologie, mais son usage en est

alors délicat. Il n’existe en effet aucune relation directe, durable et nécessaire entre

les destinées d’un peuple et celles d’une langue. Si le rapport entre ces traditions
paraît avoir été établi clairement à la fin du 19e siècle au profit de l’anthropologie,
les difficultés que rencontre l’anthropologie physique au tournant du 20e siècle
et sa crédibilité déclinante éclairent ainsi les objectifs des positions de Pittard
contre l’usage politique de la science. Il s’agit certes de défendre une science

autonome, mais également d’attaquer ses concurrentes les plus dangereuses dans

son domaine de recherche, l’ethnographie ou la linguistique: «Le point de départ

de toute classification naturelle, rappelle-t-il, est la morphologie comparative.»23

A cet égard, son activité de publiciste sert également à affirmer la supériorité de

l’anthropologie, soit l’étude des caractères morphologiques, sur l’ethnographie,
qui se réduit à l’examen des productions culturelles et sociales.

Financer un domaine de recherche

La science constitue à bien des égards le parent pauvre de la politique suisse au

premier 20e siècle. Domaine d’activité incombant aux cantons,24 elle souffre à la

fois d’importantes difficultés financières et d’un faible degré d’intégration et de

coordination. Dans ce cadre, comme en témoigne la prédominance des sciences

naturelles dans le champ scientifique, la dimension utilitaire des sciences occupe

une place importante et l’on ne s’étonne pas de voir les sciences rentables sou­tenues

en priorité, comme l’atteste parfaitement le cas de la Société helvétique
des sciences naturelles à l’échelle de la Confédération.
Longtemps financées par les seules cotisations des membres, ses activités ob­tiennent

un soutien fédéral dès 1860, au moment où elle concentre ses efforts sur

certaines disciplines dont l’importance n’est pas mince pour les autorités. Parmi
elles, l’étude des glaciers qui fait l’objet d’une attention soutenue des savants

depuis le 18e siècle, monopolise une grande partie des moyens et des recherches

par l’entremise de différents concours au cours des années 1820. Dès la fin des

années 1860 la Société helvétique met par ailleurs enplace une étudesystématique

des glaciers en collaboration avec le Club alpin suisse. La géologie et la géographie

ne sont pas en reste, avec l’élaboration de la Carte Dufour dans les années 1850,
puis de la carte géologique de la Suisse dans les années 1860. Ultime poids lourd
des sciences naturelles, la limnologie développée par François-Alphonse Forel
dès les années 1870 et dont on espère, dans un pays dont 5 pour cent du territoire
est couvert par des lacs, des résultats pratiques. 25 Au-delà de la position favorable
que cette pratique accorde à ces disciplines, elle s’applique surtout à l’entier du



traverse 2010/2

44

Les intellectuels en Suisse au 20e siècle

champ scientifique: obtenir des ressources réclame de s’afficher au service de
la société ou de l’Etat.
Les prises de position publiques de Pittard ne peuvent pas être comprises
autrement. Derrière son plaidoyer pour une science autonome et sa condam­nation

des mésusages de l’anthropologie, il faut appréhender ses articles et ses

ouvrages comme des appels aux autorités pour obtenir leur soutien financier et
à faire valoir l’intérêt pratique de sa discipline. Un article publié en 1924 fai­sant

l’éloge du nouvellement constitué Institut de biologie des races en Suède

illustre ce double usage.26 Soulignant l’attention croissante que rencontre
l’anthropologie pour combler les saignées de la Première guerre mondiale, il
regrette cependant la simplification du «complexe du problème» et rappelle

qu’il importe avant tout de se fonder sur des «bases solides, raisonnées, pré­voyantes

»: scientifiques. Car «créer des enfants inutiles – ou nuisibles – peut
devenir aujourd’hui – puisque nous ne pouvons faire d’élimination sur le mode
spartiatique – un immense danger – au moins économique – pour le corps
social» Or qui, sinon les anthropologues peuvent servir cette fin? Seulement,
«il leur manque les laboratoires [et] l’appui efficace des gouvernements qui
d’ailleurs en l’espèce sont les principaux intéressés» Présentant le détail du
projet suédois, il conclut par cet appel vibrant: «Quelle grande leçon donnent
ainsi à l’Europe les Suédois! […] Le Parlement et l’université ne craignent
pas d’envisager l’avenir avec confiance en créant une institution nouvelle,
relativement coûteuse» mais dont les dépenses, assure-t-il, seront largement
payées dans l’avenir. Il n’y a qu’à espérer que Genève, qui avait en son temps
élaboré un projet similaire, développe à son tour une initiative similaire «en
faveur d’une meilleure humanité»
Sa correspondance avec son ministre de tutelle, le directeur de l’instruction
publique Albert Malche, éclaire similairement la portée et le sens de ses travaux
de vulgarisation. Au moment de la mise en place de l’Institut des Hautes études

internationales, l’anthropologue emploie en effet les arguments déjà avancés

dans Les races et l’histoire: «Ce titre: les Hautes études internationales ne sous-entend-

il pas une connaissance aussi bonne que possible des états divers: raciaux,
géographiques, politiques, économiques, juridiques, moraux, etc du monde? Au
programme que j’ai sous les yeux, il manque me semble- t-il quelques bases que
je me permets de considérer comme essentielles à la poursuite d’un idéal péda­gogique

tel que celui de l’Institut. […] Il me paraît nécessaire que tous ceux qui
s’intéressent aux problèmes internationaux quels qu’ils soient aient des notions,
même élémentaires, au sujet des origines humaines primitive de ces Etats au
sujet des successives transformations par les migrations par exemple) qu’ils
ont subies. [Car] nul n’a le droit d’ignorer ce que représente d’un point de vue
de l’anthropologie, les nationalités. Il faut rejeter loin de nous les termes de race



45

Reubi: EugènePittard, un savant contre les intellectuels?

latine, de race germanique, etc qui remplissent encore les manuels et qui font
croire à des choses inexactes et dangereuses. […] Je ne vous en dis pas plus,

Monsieur le président, persuadé que vous-même vous sentez toute l’importance
de ces problèmes, de la nécessité de transformer, dans l’ordre international dont

il est question ici beaucoup de nos points de vue. Plus de compréhension et, j’en
suis sûr, plus de justice ressortiront de ces études.»27 Seulement, ici, il conclut son

argumentet, au-delàde l’objectif idéal visant à défendre une science autonome face

aux mésusages politiques, Pittard affiche un but bien plus pragmatique. Derrière

l’autonomie de l’anthropologie, ce qu’il réclame est une reconnaissance de sa

discipline à travers l’assurance,dansune conjoncture difficile, de son financement.

La science de l’homme – qu’ils’agisse d’ethnographie ou d’anthropologie – survit
en effet depuis toujours dans des circonstances extrêmement difficiles à Genève:

le Laboratoire d’anthropologie, que dirige Pittard, n’est-il pas installé dans un
appartement exigu, sans financement, dépendant de l’appui de bénévoles? Le

Musée ethnographique, perdu dans une villa du parc de Mon-Repos, sans budget,
ne survit-il pas que par la volonté de Pittard lui-même? Autant, sinon davantage

que la défense épistémologique de l’anthropologie, Pittard souhaite trouver pour

son domaine de recherche un financement solide et durable. Voilà qui explique
l’expression publique des valeurs qu’il défend et éclaire unpeu mieux le paradoxe

souligné plus haut: Pittard prend le public à partie non seulement pour le mettre
en garde contre un détournement de la science mais souhaite surtout l’avertir de

l’abandon du domaine scientifique par les pouvoirs publics.

Eliminer ses adversaires

Les portées variables des publications de vulgarisation de Pittard s’éclairent
davantage à l’examen d’une dernière caractéristique de la science de l’homme
helvétique de l’entre-deux-guerres – qui procède du reste également de ses

pro­­blèmes de financement. Les contraintes financières que connaît la science

suisse réduit durablement la professionnalisation du métier de savant. Sans finan­cement,

la plupart des postes de recherche ou d’enseignement pour la science

de l’homme sont en effet honorifiques. Les directeurs de musées ne reçoivent
que des traitements symboliques et la plupart des professeurs enseignent à bien
plaire. En Suisse, on ne vit pas de la pratique de l’anthropologie et, de ce fait, ce

domaine de recherche est dominé par des savants aisés: les cousins Paul et Fritz
Sarasin de Bâle, Paul Wirz ou encore Felix Speiser en constituent des exemples

frappants. En Suisse, les anthropologues, les ethnographes sont le plus souvent

jusque tard dans le 20e siècle des gentlemen of science dans la tradition du
19e siècle.28 Ils ne partagent pas seulement une praxis semblable de la science,



traverse 2010/2

46

Les intellectuels en Suisse au 20e siècle

mais s’accordent également sur une conception de la science pure que l’on lie
aux qualités de ses praticiens. La science est objective parce que les savants ont
un rapport indépendant à elle. Elle est vocation, plutôt que profession, ce qui lui
garantit son objectivité.
Dès l’entre-deux-guerres, cette génération se trouve opposée à un nouveau
groupe de scientifiques. Issus de milieux plus modestes, ils fondent leurs con­naissances

sur des compétences cognitives, plutôt que sociales. Ils sont des

professionnels, plutôt que des amateurs en ce sens qu’ils obtiennent un profit
per­sonnel de l’exercice de la science et les gentlemen en tirent argument pour
mettre en cause leur savoir. En vérité, ces prolétaires, comme les appellent
certains savants de l’ancienne génération, 29 font prendre à la science le même
risque de détournement qu’un emploi politisé de résultats anthropologiques.
Certes, Pittard n’articule jamais cette critique dans ses textes; il ne fait cepen­dant

aucun doute qu’il partage avec ses collègues cette conception pourtant
paradoxale. Alors que Pittard souhaite l’institutionnalisation de la science, il
rejette simultanément sa «prolétarisation» et sa professionnalisation – soulignant

qu’il s’agit là de phé­nomènes distincts. Mais ce paradoxe n’est qu’apparent:
car en fait, Pittard souhaite une institutionnalisation pour et par les gentlemen

qui procède encore une fois de son appréhension de la science. La meilleure
garantie d’une science pure est le gentlemen puisqu’il n’a aucun intérêt per­sonnel

à celle-ci. La professionnalisation, qui procède du système disciplinaire,
s’oppose donc ici au système de l’auteur puisque l’on y tire sa réputation de
ce que l’on est et non de ce que l’on fait. Voilà qui rend difficile la position de

l’intellectuel. Car dans sa pratique, celui-ci se déplace du champ politique au
champ savant, partant de l’idée, contestable, qu’ils sont indépendants. Dans

un système comme celui qui prévaut dans la science de l’homme helvétique,
où l’ascription l’emporte sur l’achievement,30 le passage en revanche devient
compliqué et le positionnement du savant y paraît ambigu.

L’intellectuel, un concept inefficace?

Les articles de presse et les ouvrages de vulgarisation d’Eugène Pittard éclairent
les conditions de possibilité de la posture intellectuelle du savant en Suisse. Elles
ne sont pas aisées. La conception que les naturalistes défendent de la science

constitue à ce titre une entrave considérable à l’engagement du savant dans la cité,
et son identification est rendue d’autant plus malaisée par les conflits d’autorité,
les difficultés du financement de la recherche et les problèmes générationnels. A
ce titre, les engagements de Pittard pour une science libre sont instructifs pour
identifier les limites du concept de l’intellectuel.



47

Reubi: EugènePittard, un savant contre les intellectuels?

De fait, les prises de position de Pittard servent de multiples buts qui ex­pliquent

en partie le caractère apparemment paradoxal de cette défense publique de

l’autonomie de la science. Elles visent simultanément à trancher une question

épistémologique, à résoudre des difficultés financière et à combattre une posture

dont Pittard juge qu’elle possède, en principe, un plus grand potentiel d’intellec­tualisation.

Derrièrecette posture d’intellectuel, Pittard occupe donc le terrain non
pas tant pour défendre des valeurs la science), mais des intérêts financiers, des

positionnements stratégiques ou encore des options épistémologiques. Dès lors,
le cas de Pittard réclame de s’interroger sur la définition même de l’intellectuel;
elle exige également de questionner la segmentation du monde social sur laquelle
elle se fonde. La multiplicité des enjeux invalide en effet in fine l’existence
d’acteurs «du culturel» ou d’actes «du politique» Les actions et les acteurs sont
au contraire par définition polysémiques au risque de sombrer dans la réification
des concepts. En empruntant les hypothèses de Bruno Latour,31 il paraît plus ef­ficace

de le considérer comme un acteur/actant capable de mobiliser ses forces,
de recruter les alliés nécessaires, en fonction d’objectifs précis, sans que l’usage
de tel capital ou la détermination de telle visée politique ou épistémologique ne

l’inscrivent dans tel champ ou dans tel autre. Plus fidèle à la pratique, cette posture

paraît surtout plus riche au point de vue heuristique puisque la multiplication
des points de vue qu’elle autorise sert une contextualisation épaisse et les jeux
d’échelles indispensable à la compréhension des engagements savants.

Notes

1 Albert Margot, « Remise de la Médaille d’orArthur de Claparède à Monsieur le professeur
Pittard» Le Globe. Bulletin et mémoires de la Société de géographie de Genève 82 1943),
15.

2 Eugène Pittard, Documents pour une réforme des bancs scolaires, Lausanne 1930.
3 Eugène Pittard, «Apropos de quelques-unes des applications socio-économiques de

l’Anthropologie» Mélanges Edgard Milhaud, Paris 1934, 237-254.
4 Musée ethnographique de Genève MEG), Lettre d’Eugène Pittard au conseiller d’Etat Albert

Malche, directeur de l’instruction publique, 10. 12. 1929.
5 Pascal Ory, Jean-François Sirinelli, Les intellectuels en France, de l’Affaire Dreyfus à nos

jours, Paris 1992, 10.
6 Cette position étonne en comparaison internationale. Sans s’attarder sur les domaines voisins

mais distincts de la sociologie ou de l’anthropologie sociale, on soulignera les investissements
personnels des anthropologues allemands Adolf Bastian et Rudolf Virchow. Voir entre autres:

Annemarie Fiedermutz-Laun, «Adolf Bastian, Robert Hartmann et Rudolf Virchow: méde­cins

et fondateurs de l’ethnologie et de l’anthropologie allemandes» in Céline Trautmann-
Waller dir.), Quand Berlin pensait les peuples. Anthropologie, ethnologie et psychologie
1850-1890), Paris 2004, 61- 76; Benoît Massin, «From Virchow to Fischer. Physical Anthro­pology

and ‹Modern Race Theories› in Wilhelmine Germany» in George Stocking, Volksgeist
as Method and Ethic. Essays on Boasian Ethnography and the German Anthropological
Tra­dition, Madison 1996, 79-154; Andrew Zimmermann, Anthropology and Antihumanism in



traverse 2010/2

48

Les intellectuels en Suisse au 20e siècle

Imperial Germany, Chicago 2001; pour les postures intellectuelles de la plupart des an-thro­pologues

français de l’Ecole d’anthropologie de Paris, voir Claude Blanckaert dir.),
Les poli­tiques de l’anthropologie. Discours et pratiques en France 1860-1940), Paris 2001.

7 Christian Delacroix, «Le moment de l’histoire-science sociale – des années 1920 aux années

1940» in Christian Delacroix et al., Les écoles historiques en France, XIX-XXe siècle,
Paris 2007, 235.

8 Eugène Pittard, Les races belligérantes. Esquisses anthropologiques, Neuchâtel 1916;
Eugène Pittard, Les races et l’histoire. Introduction ethnologique à l’histoire, Paris 1924.

9 Pittard, Races belligérantes voir note 8), 5-6.
10 MEG, Lettre d’Eugène Pittard au conseiller d’Etat Albert Malche, directeur de l’instruction

publique, 10. 12. 1929.
11 MEG, Lettre d’Eugène Pittard à Edouard Chapuisat, directeur du Journal de Genève,

3. 9. 1926.
12 Bibliothèque de Genève BGE), Département des manuscrits, Conférence d’Eugène Pittard,

15. 4. 1929.
13 BGE, Département des manuscrits, Conférence d’Eugène Pittard, 15. 4. 1929.
14 Pittard, Races belligérantes voir note 8), 6.
15 Ibid., 20-28.
16 Journal de Genève, 22. 11. 1915.
17 Pittard, Races belligérantes voir note 8), 17–18.
18 Serge Reubi, Gentlemen, prolétaires et primitifs. Institutionnalisation, pratiques de collection

et choix muséographiques dans l’ethnographie suisse, 1880-1950, thèse de doctorat,
EHESS-Université de Neuchâtel, Neuchâtel 2008, 84.

19 Ibid., 40- 41.
20 Théophile Studer, «Sciences physiques et naturelles» in Paul Seippel dir.), La Suisse

au XIXe siècle, vol. 2, Lausanne 1900, 234-235.
21 Reubi voir note 18), 42-47.
22 Arthur Piaget, «Préface» in Gauchat Louis et al. coor.), Glossaire des patois de la Suisse

romande, Neuchâtel 1924, 1; Louis Gauchat et al., «Introduction» ibid., 7-9.
23 Pittard, Races belligérantes voir note 8), 19.
24 A l’exception notable, mais insignifiante pour les sciences humaines et sociales de l’Ecole

polytechnique de Zurich.
25 Studer voir note 20), 232.
26 Journal de Genève, 3. 3. 1924.
27 MEG, Lettre d’Eugène Pittard au conseiller d’Etat Albert Malche, directeur de l’instruction

publique, 10. 12. 1929.
28 Jack Morrell, Arnold Thackray, Gentlemen of Science. Early Years of the British Association

for the Advancement of Science, Oxford 1981.
29 Reubi voir note 18), 141-144.
30 Pierre Bourdieu, «Les rites de passage comme actes d’institution» in Pierre Centlivres et al.,

Les rites de passage aujourd’hui: actes du colloque de Neuchâtel 1981, Lausanne 1986, 212.
31 Bruno Latour, La Science en action. Introduction à la sociologie des sciences, Paris 2005,

261-322.



49

Reubi: EugènePittard, un savant contre les intellectuels?

Zusammenfassung

Eugène Pittard, ein Gelehrter gegen den Intellektuellen?
Über einige Grenzen des Konzepts

Eugène Pittard 1867–1962), einer der grösstenAnthropologen seiner Zeit, hatte
ein besonderes Selbstverständnis seiner Rolle als Wissenschaftler. Wo andere

Vertreter seiner Disziplin, dem Beispiel von Marcel Mauss oder Ernest Renan

folgend, als Intellektuelle im ideologischen und kritischen Sinn galten, verwei­gerte

sich Pittard stets, von seiner Sachkenntnis Gebrauch zu machen, um seine

politischen Ansichten durchzusetzen oder sie glaubwürdiger zu machen. Als
Anhänger des Positivismus und eines radikalen Empirismus hielt er fest, dass

Wissenschaft und ideologisches Engagement unterschiedlichen Ursprungs seien

und nicht vermischt werden dürften.
Im Verlauf des Ersten Weltkriegs, vor dem Hintergrund zunehmender rassischer

Zuschreibungen der kriegführenden Staaten zu Propagandazwecken, wagte Pit­tard

sich allerdings in die Öffentlichkeit, indem er kurze Artikel für die Tribune
de Genève und das Journal de Genève schrieb und ein Werk über Die krieg­füh­renden

Rassen publizierte. Mit diesen Veröffentlichungen bezweckte er freilich
nicht die Parteiergreifung zugunsten einer der Kriegsmächte, und er stellte auch

keine politischen, wissenschaftlich begründeten Ansprüche an die eine oder an­dere

Seite. Sein intellektuelles Engagement zielte vielmehr darauf ab, die Idee

einer unabhängigen Wissenschaft zu verteidigen. Mittels seines intellektuellen
Engagements denunzierte Pittard im Grunde just ebendieses intellektuelle En­gagement

als Blendwerk.
Indem ich mich auf die Analyse dieser Publikationen stütze, weise ich nach, dass

diese Haltung eine Strukturierung des Wissenschaftsdiskurses reflektiert, der die
Person Pittard bei Weitem hinter sich lässt. Das Gebiet derAnthropologie war in
der Schweiz im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts breit von der altertümlichen
Traditionder Gentlemen of Science dominiert. Vermögende Liberal-Konservative
verschrieben sich auf ganzer Linie dem naturalistischen Paradigma der posi­tivistischen

Sicht auf die Welt, indem sie sich vehement jenem entgegenstell­ten,

das sie als Niedergang erachteten, als ideologische Instrumentalisierung der An­thropologie

durch eine neue Generation von Forschenden, die sie als Proletariat
bezeichneten.Am Beispiel Pittards kann so die Problematik eines intellektuellen
Engagements im Bereich der Anthropologie illustriert werden.

Übersetzung: Ursula Rettinghaus)


	Eugéne Pittard, und savant contre les intellectuels? : Sur certaines limites du concept d'intellectuel

