Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n.]
Band: 17 (2010)

Heft: 2: Les intellectuels en Suisse au 20e siécle = Intellektuelle in der
Schweiz im 20. Jahrhundert

Artikel: Eugéne Pittard, und savant contre les intellectuels? : Sur certaines
limites du concept d'intellectuel

Autor: Reubi, Serge

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-306566

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-306566
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

38

Eugéne Pittard, un savant contre les intellectuels?

Sur certaines limites du concept d'intellectuel

Serge Reubi

Le Genevois Eugene Pittard (1867—1962) compte comme |’un des plus impor-
tants anthropologues européens et 1'un des grands savants suisses du premier
tiers du 20e siecle. Anthropométricien avisé, voyageur infatigable a travers les
Balkans, préhistorien averti, fondateur de nombreuses institutions scientifiques,
il tire de ses succes scientifiques une certaine notoriété en Suisse et en Europe.
Témoinage de cette reconnaissance internationale, il est re¢u membre d honneur
du prestigieux Royal Anthropological Institute of Great Britain and Ireland et
de la Société francaise de préhistoire, est lauréat de différents prix, dont le Prix
Broca de la Société d’anthropologie de Paris, et est président de plusieurs Congres
internationaux d’anthropologie et d’archéologie préhistoriques. Ses engagements
ne se limitent cependant pas a ces secteurs de 1"activité savante.

Il porte une attention constante a la diffusion du savoir aupres du public. Il crée le
Musée ethnographique de Geneve et contribue a la mise sur pied de I’Université
populaire de Geneve.! En témoigne également une trés importante activité de
publiciste qui le voit signer un millier d’articles dans le Journal de Geneve et
La Tribune de Geneve. De fait, Eugéne Pittard ne veut pas d’une science hermé-
tique réservée a une élite. Elle doit permettre de lutter contre 1’ignorance et, a ce
titre, la vulgarisation scientifique occupe une part importante de son activité. Par
ailleurs, Pittard assigne a la science 1 objectif d”améliorer la condition humaine et
il souhaite la mettre au service de la population. Rejetant un dogmatisme scien-
tifique non-fondé dans les faits, il approuve pleinement 1'idée que la science en
général et I’anthropologie en particulier puissent servir a résoudre ou a trancher
des questions socio-économiques ou politiques. Son étude des bancs scolaires
et de leur adaptation a la morphologie des enfants,” sa synth¢se des différentes
applications de 1’anthropologie® ou encore la fonction d’expert qu’il endosse
au terme de la Premiére Guerre mondiale pour redessiner la carte de 1’Europe?
attestent ainsi sa conception d’une science non seulement utile, mais qu’il est
nécessaire de mettre en ceuvre.

En dépit de cette certitude, Pittard ne tire pourtant jamais autorité de sa position
de savant pour faire valoir ses choix a |’échelle politique et reste toujours extré-



Reubi: Eugene Pittard, un savant contre les intellectuels?

mement prudent quant aux applications de ses connaissances. A ce titre, s’il est
bien un savant — compris comme un individu inscrit et reconnu dans le champ
scientifique — il ne constitue pas un intellectuel, au sens de «I’homme du cul-
turel, créateur ou médiateur, mis en situation d’homme du politique, producteur
ou consommateur d’idéologie»,® alors méme qu’il est actif dans un domaine de
recherche trés occupé par des intellectuels.® Et pour cause. Jugeant que seul un
savant peut faire usage légitime de la science et que, pour y parvenir, il doit agir
dans le cadre strict de son travail scientifique, il renonce a la politisation de ses
compétences ou a leur réemploi par des profanes. Il refuse de s’engager dans la
sphere publique pour défendre des valeurs. Au fond, le probléme ne réside pas
dans I"application du savoir aux domaines sociaux, politiques ou économiques,
mais dans 1'usage politique, social ou économique de la science. Ce qu’il met
en cause est donc le détournement de la science. Derriere ce refus, ¢’est I’autono-
mie de la science et sa prééminence sur les autres domaines du monde social
qu’il cherche a défendre.

A cet égard, Pittard s”inscrit parfaitement dans les tensions qui habitent I’ensemble
du monde scientifique — et en particulier les sciences de I’homme — pendant et
immeédiatement apres la Premieére Guerre mondiale. Deux camps s’ affrontent,
en fonction de leur appréhension des rapports entre science et politique: les
uns investissent le champ savant armés d’intentions idéologiques; les autres
jugent que le role du savant se réduit a 1’élaboration d’expertises sociales et de
commentaires scientifiques servant a dégager des solutions rationnelles aux pro-
blémes sociaux. Comme les sociologues Emile Durkheim ou Frangois Simiand,
ou encore les historiens Marc Bloch et Lucien Febvre, Pittard est a placer dans
ce deuxiéme camp et partage avec Max Weber la certitude qu’il est possible
de séparer rigourcusement ce qui est de I’ordre de I’argumentation scientifique
d’une part, ce qui est de |'ordre de I’engagement politique de 1’autre. Il s’agit
au fond d’adopter une neutralité axiologique qui laisse hors de la rationalité
scientifique le monde des valeurs et de 1’action politique.”

Ce qui fait du cas Pittard un exemple éclairant reste sans doute son choix d’ouvrir
cette question au grand public dans différents ouvrages de vulgarisation® ainsi que
dans de tres nombreux articles de presse. Menant a terme son souci de vulgari-
sation, 1l prend I"opinion publique a témoin pour s’assurer que la science ne se
politise pas. Mais en rendant publique la question de 1’autonomie de la science et
faisant recours a ’opinion, 1l lui confere précisément un statut dépendant. C’est
sur ce double paradoxe d’une prise de position qui ne se congoit et ne se présente
pas comme telle et de I’affirmation de 1’ autonomie de la science soumise au juge-
ment des profanes que je souhaite m’attarderici. Je commencerai par exposer les
conditions de cette prise de parole publique ainsi que ses mobiles explicites. Au
constat que Pittard y défend [’autonomie de la science, je tenterai de dépasser

39



40

Les intellectuels en Suisse au 20e siécle traverse 2010/2

les contradictions apparentes de cette posture en explorant trois de ses objectifs
implicites: le réglement d une controverse, le financement de son domaine de
recherche et I’ élimination de certains adversaires. Cet examen me permet au final
d’identifier certaines des conditions de possibilité de I’engagement intellectuel
et la portée de son action.

Défendre I'autonomie de la science?

Eugene Pittard ne descend guere dans I’aréne publique avant la Premiére guerre
mondiale. Il faut dire que si d’autres disciplines — [’histoire ou la linguistique
—se sont trouvées avant 1914 au cceur d’enjeux publics en Suisse, ’anthropologie,
a été épargnée. L'usage que les profanes font alors du concept de «race» dans les
expressions «race germanique», «race latine» ou «race slave» ’incite pourtant a
s’exprimer publiquement. «Depuis que la guerre est déclarée, les journaux, écrit-
il, n’ont cessé de parler de <races> belligérantes. Beaucoup méme, au début ont
écrit que cette guerre était une lutte de races... On le rappelle encore quelques
tois. Des les premiers temps de la guerre, je crois que pas un jour ne s’est écoulé
sans qu’une question ne m’ait été posée a ce sujet [ ... |. Empéché tout d’abord de
répondre publiquement a ces questions [...] jai écrit, pour les lecteurs du Journal
de Geneve, quelques articles expliquant, a grands traits, les caracteres généraux
des <races belligérantes>. L’intérét que le public prit & ces esquisses m’engage a
reprendre ces problemes ethnologiques, a les élargir un peu et [...] & les mettre
sous les yeux du public.»” Pour Pittard, il importe de rappeler que 1’usage du
concept de race est inapproprié pour parler des nations en conflit et il renonce a
tout jugement fondé sur les caracteres somatiques de 1’ homme. Il ne se risque du
reste pas davantage a un quelconque jugement sur les nations.

En vérité, ce qui géne Pittard n’est pas ['usage politique de I’anthropologie auquel
il s’est du reste risqué lui-méme: apres-guerre, il a travaillé a plusieurs reprises
avec I’équipe américaine de professeurs attachée au Président Woodrow Wilson
et installée a I’Hotel Crillon, pour étudier les problemes ethniques que posaient
les remaniements éventuels de la carte du monde. «l.es diplomates, signale-t-il,
se rendaient bien compte de la puissance possédée lors d’une discussion par ceux
qui savaient sur ceux qui ne savaient rien» et il souligne «que le Consul général
d’un grand pays [lui] disait, apres lecture de [son] livre sur les races et [ histoire:
Il faudrait imposer a tous les diplomates des notions d’ethnologie!> et ajoutait que
pour sa part il s’emploierait a cette transformation pédagogique.»'® Non, ce qu’il
condamne, c¢’est la dénaturation de 1’anthropologie pour servir des buts politiques.
Ainsi lorsque les Etats-Unis cherchent en 1926 a fonder leur nouvelle politique
migratoire sur la raciologie, il propose un article au Journal de Geneve: «Il s’ agit



Reubi: Eugene Pittard, un savant contre les intellectuels?

l1a d’une affaire assez grave. C’est la deuxieme fois que les Américains utilisent
I’ Anthropologie a des fins politiques. La premiere fois, ¢’était pour soutenir
I’esclavage, cette fois, c’est pour interdire I’ immigration européenne. Cest vous
dire qu’un article de journal apparait nécessaire.»" L’ anthropologie, dit-il encore
ailleurs, «doit intervenir dans ces problemes sociologiques et politiques».*
(C"est dire que pour faire un usage légitime de la science, deux préalables sont
nécessaires: il faut d’abord partir des définitions admises. Voila pourquoi Pittard
rappelle régulierement quune race n’est rien d autre qu’une «réunion d’individus
semblables issus de parents du méme sang, [... ] la continuité d’un type physique,
traduisant les atfinités de sang représentant un groupement essentiellement na-
turel pouvant n’avoir et n’ayant généralement rien de commun avec le peuple,
la nationalité, la langue, les meeurs, qui répondent a des groupements purement
artificiels, nullement anthropologiques et ne relevant que de 1’histoire dont ils
sont les produits. La race est un fait biologique, la langue est un fait social.»*?
Deuxieme préalable, il est indispensable d’informer la population. Et il faut le
faire précisément et patiemment pour prévenir les abus: «Il devient nécessaire,
écrit-1l dans Les races belligérantes, de spécifier les caracteres de chaque race
afin que la vérité scientifique s’oppose enfin a tous les préjugés séculaires et a
certaines malfaisantes combinaisons politiques.»'* De fait, dans ses articles de
presse et dans ses publications, Pittard ne confond jamais vulgarisation et sim-
plification. II fait usage du jargon anthropologique pour décrire la morphologie
humaine et évoque dans Les races belligérantes les populations dolichocéphales
et brachycéphales, les types ulotriques et lissotriques, les tribus lophocomes
et ériocomes, ou encore les faces chamaeprosopes et leptoprosopes. ** Pour dé-
montrer ses hypotheses, il n hésite pas a indiquer 1’indice céphalique des Turcs
ou des Roumains'® et a présenter une typologie des races humaines!” ou autres
tableaux de mesures. Faire de la bonne science exige donc non seulement une
rigueur logique et un travail documentaire objectif; c’est une tiche qui requiert
la participation du public qui sert d’allié au vrai savant contre les potentielles
dérives des mauvais savants et des politiques.

La posture intellectuelle de Pittard vise a assurer ’autonomie de la science et a
condamner son usage partisan: seul le savant peut définir les objets scientifiques
légitimes et leurs applications, lui seul est capable de ne pas les dénaturer et d’en
proposer un usage efficace et approprié. Seulement, par la nature méme de sa prise
de position, Pittard admet implicitement la place que prend le public profane dans
I’acceptation et la mise en ceuvre de théories scientifiques et, au final, ses articles
qui prétendent asseoir I’autonomie de la science démontrent tout ce qu’elle doit
au public. Sauf a penser que Pittard adopte un comportement paradoxal, il est
nécessaire de débroussailler cette opposition pour en comprendre [’ origine.

41



42

Les intellectuels en Suisse au 20e siécle traverse 2010/2

Régler une controverse anthropologique

Si Eugene Pittard prend position de la sorte, ¢’est aussi pour défendre une con-
ception de la science que partagent bon nombre de savants suisses. La science
suisse moderne, née avec la constitution de la Société helvétique des sciences
naturelles en 1817, a une portée savante et politique. Rejetant un babil méta-
physique dont on accuse la Naturphilosophie allemande pour embrasser un
empirisme militant, cette posture vaut également par sa dimension politique: en
rejetant les hypotheses d’une science d’ancien régime, ¢’est celle-1a méme que
I’on rejette et donc le régime lui-méme.'®

Ce rejet général de la métaphysique se double dans le cas de la science de
I’homme d’un refus de la tradition philologique au profit de la tradition natura-
liste. Comme 1’atteste le rejet durable de ’héritage de Jacob Johann Bachofen
en Suisse, 1’étude de 1’homme en Suisse est d’abord 1’étude de ses caractéres
somatiques,'” tandis que les analyses philologiques procédent de la métaphysique.
Pour un commentateur avisé de la science suisse comme Théophile Studer,
I’anthropologie n’accede au statut de science qu’a partir du moment ou elle
s’émancipe de la tutelle des sciences historiques. «Toutes ces conjectures qui,
a présent méme, ne sont pas encore tout a fait abandonnées, provenaient de ce
que |’on traitait I’anthropologie en science historique au lieu de la considérer
comme une science naturelle, et qu’au lieu de distinguer les races d’apres leurs
qualités physiques, on les classait d’apres leurs langages. L’expérience avait
pourtant démontré combien un idiome peut changer et varier dans un seul et
méme peuple. Des lumieres nouvelles brillerent enfin sur la connexion et sur
le développement des générations humaines lorsque 1’anthropologie, tout en
ayant recours aux renseignements historiques appliqua les méthodes récentes
de Blumenbach, Morton, Davis, Retzius, Wagner et caetera et introduisit de
nouveaux points de vue pour la classification des différentes races, non pas a
I’aide des langues, des coutumes et autres signes distinctifs, mais par 1’étude
de I’anatomie humaine et spécialement de celle du squelette.»*® Bref, le para-
digme philologique de la science de |’ homme est rejeté comme faisant partie
de sa préhistoire, ce qui reflete parfaitement la domination plus générale des
sciences naturelles dans le champ scientifique suisse.*!

A ce titre, les prises de positions de Pittard contre un emploi abusif de I’anthro-
pologie doivent également &étre comprises comme une condamnation de cette
tradition philologique et un manifeste en faveur de sa position naturaliste. Empi-
rique et objective, celle-ci ne permet pas, lorsqu’elle est menée avec sérieux, ces
dérives qui sont si caractéristiques de 1’analyse linguistique. Marqueur incertain
des parentés entre les peuples, la langue ouvre en revanche la porte a ces inter-
prétations fantaisistes et politisées de la science?® et il est recommandé que la



Reubi: Eugene Pittard, un savant contre les intellectuels?

linguistique ne poursuive que son objectif propre: 1’étude de la langue. Elle peut
certes servir de science complémentaire a I’anthropologie, mais son usage en est
alors délicat. Il n’existe en effet aucune relation directe, durable et nécessaire entre
les destinées d’un peuple et celles d’une langue. Sile rapport entre ces traditions
parait avoir été établi clairement a la fin du 19¢ siecle au profit de I’anthropologie,
les difficultés que rencontre I’anthropologie physique au tournant du 20e siecle
et sa crédibilité déclinante éclairent ainsi les objectifs des positions de Pittard
contre 1"usage politique de la science. Il s’agit certes de défendre une science
autonome, mais également d’attaquer ses concurrentes les plus dangereuses dans
son domaine de recherche, I’ethnographie ou la linguistique: «Le point de départ
de toute classification naturelle, rappelle-t-il, est la morphologie comparative.»>
A cet égard, son activité de publiciste sert également a affirmer la supériorité de
I’anthropologie, soit 1’étude des caracteres morphologiques, sur I’ethnographie,
qui se réduit a I’examen des productions culturelles et sociales.

Financer un domaine de recherche

I.a science constitue a bien des égards le parent pauvre de la politique suisse au
premier 20e siecle. Domaine d’activité incombant aux cantons,* elle souffre a la
fois d’importantes difficultés financieres et d’un faible degré d’intégration et de
coordination. Dans ce cadre, comme en témoigne la prédominance des sciences
naturelles dans le champ scientifique, la dimension utilitaire des sciences occupe
une place importante et I’on ne s’étonne pas de voir les sciences rentables sou-
tenues en priorité, comme 1 atteste parfaitement le cas de la Société helvétique
des sciences naturelles a 1’échelle de la Confédération.

Longtemps financées par les seules cotisations des membres, ses activités ob-
tiennent un soutien fédéral des 1860, au moment ou elle concentre ses efforts sur
certaines disciplines dont I"importance n’est pas mince pour les autorités. Parmi
elles, I’étude des glaciers qui fait 1’objet d’une attention soutenue des savants
depuis le 18e siecle, monopolise une grande partie des moyens et des recherches
par I’entremise de différents concours au cours des années 1820. Des la fin des
années 1860 la Société helvétique met par ailleurs en place une étude systématique
des glaciers en collaboration avec le Club alpin suisse. La géologie et la géographie
ne sont pas en reste, avec 1’élaboration de la Carte Dufour dans les années 1850,
puis de la carte géologique de la Suisse dans les années 1860. Ultime poids lourd
des sciences naturelles, la limnologie développée par Frangois-Alphonse Forel
des les années 1870 et dont on espere, dans un pays dont 5 pour cent du territoire
est couvert par des lacs, des résultats pratiques.® Au-dela de la position favorable
que cette pratique accorde a ces disciplines, elle s’applique surtout a ’entier du

43



44

Les intellectuels en Suisse au 20e siécle traverse 2010/2

champ scientifique: obtenir des ressources réclame de s’afficher au service de
la société ou de 1’Etat.

Les prises de position publiques de Pittard ne peuvent pas étre comprises
autrement. Derriere son plaidoyer pour une science autonome et sa condam-
nation des mésusages de I’anthropologie, il faut appréhender ses articles et ses
ouvrages comme des appels aux autorités pour obtenir leur soutien financier et
a faire valoir I’intérét pratique de sa discipline. Un article publié en 1924 fai-
sant 1’éloge du nouvellement constitué Institut de biologie des races en Suede
illustre ce double usage.* Soulignant 1’attention croissante que rencontre
I’anthropologie pour combler les saignées de la Premieére guerre mondiale, 1l
regrette cependant la simplification du «complexe du probleme» et rappelle
qu’il importe avant tout de se fonder sur des «bases solides, raisonnées, pré-
voyantes»: scientifiques. Car «créer des enfants inutiles — ou nuisibles — peut
devenir aujourd hui — puisque nous ne pouvons faire d’élimination sur le mode
spartiatique — un immense danger — au moins économique — pour le corps
social». Or qui, sinon les anthropologues peuvent servir cette fin? Seulement,
«il leur manque les laboratoires [et] I'appui efficace des gouvernements qui
d’ailleurs en [’espece sont les principaux intéressés». Présentant le détail du
projet suédois, il conclut par cet appel vibrant: «Quelle grande lecon donnent
ainsi a I’Europe les Suédois! [...] Le Parlement et ['université ne craignent
pas d’envisager [’avenir avec confiance en créant une institution nouvelle,
relativement cofiteuse», mais dont les dépenses, assure-t-il, seront largement
payées dans ["avenir. Il n’y a qu’a espérer que Geneve, qui avait en son temps
élaboré un projet similaire, développe & son tour une initiative similaire «en
faveur d’une meilleure humanités».

Sa correspondance avec son ministre de tutelle, le directeur de I'instruction
publique Albert Malche, éclaire similairement la portée et le sens de ses travaux
de vulgarisation. Au moment de la mise en place de I’Institut des Hautes études
internationales, 1’anthropologue emploie en effet les arguments déja avancés
dans Les races et I’ histoire: «Ce titre: les Hautes études internationales ne sous-
entend-il pas une connaissance aussi bonne que possible des états divers: raciaux,
géographiques, politiques, économiques, juridiques, moraux, etc du monde? Au
programme que j’ai sous les yeux, 1l manque me semble-t-1l quelques bases que
je me permets de considérer comme essentielles a la poursuite d un 1déal péda-
gogique tel que celui de I'Institut. [...] Il me parait nécessaire que tous ceux qui
s’intéressent aux problémes internationaux quels qu’ils soient aient des notions,
méme élémentaires, au sujet des origines humaines primitive de ces Etats au
sujet des successives transformations (par les migrations par exemple) qu’ils
ont subies. [Car] nul n’a le droit d’ignorer ce que représente d’un point de vue
de I’anthropologie, les nationalités. Il faut rejeter loin de nous les termes de race



Reubi: Eugene Pittard, un savant contre les intellectuels?

latine, de race germanique, etc qui remplissent encore les manuels et qui font
croire a des choses inexactes et dangereuses. [...] Je ne vous en dis pas plus,
Monsieur le président, persuadé que vous-méme vous sentez toute 1’importance
de ces problemes, de la nécessité de transformer, dans I’ordre international dont
1l est question ici beaucoup de nos points de vue. Plus de compréhension et, j’en
suis siir, plus de justice ressortiront de ces études.»*” Seulement, ici, il conclut son
argument et, au-dela de I”objectif idéal visant a défendre une science autonome face
aux mésusages politiques, Pittard affiche un but bien plus pragmatique. Derriere
I’autonomie de 1’anthropologie, ce qu’il réclame est une reconnaissance de sa
discipline a travers |’assurance, dans une conjoncture difficile, de son financement.
La science de ’homme — qu’il s’agisse d’ethnographie ou d’anthropologie — survit
en effet depuis toujours dans des circonstances extrémement difficiles a Geneve:
le Laboratoire d’anthropologie, que dirige Pittard, n’est-1l pas installé dans un
appartement exigu, sans financement, dépendant de 1’appui de bénévoles? Le
Musée ethnographique, perdu dans une villa du parc de Mon-Repos, sans budget,
ne survit-il pas que par la volonté de Pittard lui-méme? Autant, sinon davantage
que la défense épistémologique de 1’anthropologie, Pittard souhaite trouver pour
son domaine de recherche un financement solide et durable. Voila qui explique
I’expression publique des valeurs qu’il défend et éclaire un peu mieux le paradoxe
souligné plus haut: Pittard prend le public a partie non seulement pour le mettre
en garde contre un détournement de la science mais souhaite surtout I’avertir de
I’abandon du domaine scientifique par les pouvoirs publics.

Eliminer ses adversaires

Les portées variables des publications de vulgarisation de Pittard s’éclairent
davantage a I’examen d’une derniére caractéristique de la science de [’homme
helvétique de I'entre-deux-guerres — qui procede du reste également de ses
problemes de financement. Les contraintes financieres que connait la science
suisse réduit durablement la professionnalisation du métier de savant. Sans finan-
cement, la plupart des postes de recherche ou d’enseignement pour la science
de I’homme sont en effet honorifiques. Les directeurs de musées ne recoivent
que des traitements symboliques et la plupart des professeurs enseignent a bien
plaire. En Suisse, on ne vit pas de la pratique de ’anthropologie et, de ce fait, ce
domaine de recherche est dominé par des savants aisés: les cousins Paul et Fritz
Sarasin de Bale, Paul Wirz ou encore Felix Speiser en constituent des exemples
frappants. En Suisse, les anthropologues, les ethnographes sont le plus souvent
jusque tard dans le 20e siecle des gentlemen of science dans la tradition du
19e siecle.” Ils ne partagent pas seulement une praxis semblable de la science,

45



46

Les intellectuels en Suisse au 20e siécle traverse 2010/2

mais s’accordent également sur une conception de la science pure que 1’on lie
aux qualités de ses praticiens. La science est objective parce que les savants ont
un rapport indépendant a elle. Elle est vocation, plutét que profession, ce qui lui
garantit son objectivité.

Des D'entre-deux-guerres, cette génération se trouve opposée a un nouveau
groupe de scientifiques. Issus de milieux plus modestes, ils fondent leurs con-
naissances sur des compétences cognitives, plutdt que sociales. Ils sont des
professionnels, plutdt que des amateurs en ce sens qu’ils obtiennent un profit
personnel de 1’exercice de la science et les gentlemen en tirent argument pour
mettre en cause leur savoir. En vérité, ces prolétaires, comme les appellent
certains savants de I’ancienne génération,? font prendre a la science le méme
risque de détournement qu’un emploi politisé de résultats anthropologiques.
Certes, Pittard n’articule jamais cette critique dans ses textes; il ne fait cepen-
dant aucun doute qu’il partage avec ses collegues cette conception pourtant
paradoxale. Alors que Pittard souhaite I’institutionnalisation de la science, 1l
rejette simultanément sa «prolétarisation» et sa professionnalisation — soulignant
qu’il s’agit 1a de phénomenes distincts. Mais ce paradoxe n’est qu’apparent:
car en fait, Pittard souhaite une institutionnalisation pour et par les gentlemen
qui procede encore une fois de son appréhension de la science. I.a meilleure
garantie d’une science pure est le gentlemen puisqu’il n’a aucun intérét per-
sonnel a celle-ci. La professionnalisation, qui proceéde du systeme disciplinaire,
s’oppose donc ici au systeme de 1’auteur puisque ’on y tire sa réputation de
ce que I’on est et non de ce que 1’on fait. Voila qui rend difficile la position de
I’intellectuel. Car dans sa pratique, celui-ci se déplace du champ politique au
champ savant, partant de 1’idée, contestable, qu’ils sont indépendants. Dans
un systeme comme celui qui prévaut dans la science de 1’homme helvétique,
ou I’ascription I’emporte sur I’achievement,™ le passage en revanche devient
compliqué et le positionnement du savant y parait ambigu.

L'intellectuel, un concept inefficace?

Les articles de presse et les ouvrages de vulgarisation d’Eugéne Pittard éclairent
les conditions de possibilité de la posture intellectuelle du savant en Suisse. Elles
ne sont pas aisées. La conception que les naturalistes défendent de la science
constitue a ce titre une entrave considérable a ’engagement du savant dans la cité,
et son identification est rendue d’autant plus malaisée par les conflits d’autorité,
les difficultés du financement de la recherche et les problemes générationnels. A
ce titre, les engagements de Pittard pour une science libre sont instructifs pour
identifier les limites du concept de |’intellectuel.



Reubi: Eugene Pittard, un savant contre les intellectuels?

De fait, les prises de position de Pittard servent de multiples buts qui expliquent
en partie le caractere apparemment paradoxal de cette défense publique de
I’autonomie de la science. Elles visent simultanément a trancher une question
épistémologique, a résoudre des difficultés financiere et a combattre une posture
dont Pittard juge qu’elle posseéde, en principe, un plus grand potentiel d intellec-
tualisation. Derriere cette posture d’intellectuel, Pittard occupe donc le terrain non
pas tant pour défendre des valeurs (la science), mais des intéréts financiers, des
positionnements stratégiques ou encore des options épistémologiques. Des lors,
le cas de Pittard réclame de s’interroger sur la définition méme de 1'intellectuel;
elle exige également de questionner la segmentation du monde social sur laquelle
elle se fonde. L.a multiplicité des enjeux invalide en effet in fine |’existence
d’acteurs «du culturel» ou d’actes «du politique». Les actions et les acteurs sont
au contraire par définition polysémiques au risque de sombrer dans la réification
des concepts. En empruntant les hypotheses de Bruno Latour,*! il parait plus ef-
ficace de le considérer comme un acteur/actant capable de mobiliser ses forces,
de recruter les alliés nécessaires, en fonction d”objectifs précis, sans que 1"usage
de tel capital ou la détermination de telle visée politique ou épistémologique ne
I’inscrivent dans tel champ ou dans tel autre. Plus fidele a la pratique, cette posture
parait surtout plus riche au point de vue heuristique puisque la multiplication
des points de vue qu’elle autorise sert une contextualisation épaisse et les jeux
d’échelles indispensable a la compréhension des engagements savants.

Notes

1 Albert Margot, «Remise de la Médaille d’or Arthur de Claparéde a Monsieur le professeur
Pittard», Le Globe. Bulletin et mémoires de la Société de géographie de Genéve 82 (1943),

15.

2 FEugene Pittard, Documents pour une réforme des bancs scolaires, Lausanne 1930,

3 Eugene Pittard, «A propos de quelques-unes des applications socio-économiques de
I’ Anthropologie», Mélanges Edgard Milhaud, Paris 1934, 237-254.

4 Musée ethnographique de Geneve (MEG), Lettre d’Eugene Pittard au conseiller d’Etat Albert
Malche, directeur de I'instruction publique, 10. 12. 1929,

5 Pascal Ory, Jean-Frangois Sirinelli, Les intellectuels en France, de UAffaire Drevfus & nos
Jours, Paris 1992, 10,

6 Cette position étonne en comparaison internationale. Sans s’attarder sur les domaines voisins
mais distincts de la sociologie ou de I’anthropologie sociale, on soulignera les investissements
personnels des anthropologues allemands Adolf Bastian et Rudolf Virchow. Voir entre autres;
Annemarie Fiedermutz-Laun, «Adolf Bastian, Robert Hartmann et Rudolf Virchow: méde-
cins et fondateurs de I’ethnologie et de I'anthropologie allemandes», in Céline Trautmann-
Waller (dir.), Quand Berlin pensait les peuples. Anthropologie, ethnologie et psychologie
(1850-1890), Paris 2004, 61-76; Benoit Massin, «From Virchow to Fischer. Physical Anthro-
pology and <Modern Race Theories: in Wilhelmine Germany», in George Stocking, Volksgeist
as Method and Ethic. Essavs on Boasian Ethnography and the German Anthropological
Tradition, Madison 1996, 79-154; Andrew Zimmermann, Anthropology and Antihumanism in

47



48

Les intellectuels en Suisse au 20e siécle traverse 2010/2

10

11

12

13
14
15
16
17
18

19

20

21
22

23
24

25
26
27
28

29
20

31

Imperial Germany, Chicago 2001; pour les postures intellectuelles de la plupart des an-
thropologues francais de I’Ecole d’anthropologie de Paris, voir Claude Blanckaert (dir.),

Les politiques de anthropologie. Discours et pratiques en France (1860—1940), Paris 2001,
Christian Delacroix, «Le moment de 1’histoire-science sociale — des années 1920 aux années
1940», in Christian Delacroix et al.,, Les écoles historigues en France, XIX—-XXe siécle,
Paris 2007, 235,

Eugeéne Pittard, Les races belligérantes. Esquisses anthropologiques, Neuchitel 1916;
Eugene Pittard, Les races et I’ histoire. Introduction ethnologique a I histoire, Paris 1924,
Pittard, Races belligérantes (voir note 8), 5-6.

MEG, Lettre d’Eugene Pittard au conseiller d’Etat Albert Malche, directeur de I'instruction
publique, 10. 12. 1929

MEG, Lettre d’Eugene Pittard a Edouard Chapuisat, directeur du Journal de Gengve,

3.9 1926

Bibliotheque de Genéve (BGE), Département des manuscrits, Conférence d’Eugene Pittard,
15. 4. 1929

BGE, Département des manuscrits, Conférence d’Eugene Pittard, 15. 4. 1929.

Pittard, Races belligérantes (voir note 8), 6.

Ibid., 20-28.

Journal de Geneve, 22.11. 1915.

Pittard, Races belligérantes (voir note 8), 17-18.

Serge Reubi, Gentlemen, prolétaires et primitifs. Institutionnalisation, pratiques de collection
et choix muséographiques dans Uethnographie suisse, 1880-1950, thése de doctorat,
FEHESS-Université de Neuchatel, Neuchatel 2008, 84.

Ibid., 40-41.

Théophile Studer, «Sciences physiques et naturelles», in Paul Seippel (dir.), La Suisse

aii XIXe siecle, vol. 2, Lausanne 1900, 234-235.

Reubi (voir note 18), 42-47.

Arthur Piaget, «Préface», in Gauchat Louis et al. (coor.), Glossaire des patois de la Suisse
romande, Neuchitel 1924, 1: Louis Gauchat et al., «Introduction», ibid., 7-9.

Pittard, Races belligérantes (voir note 8), 19.

A I’exception notable, mais insignifiante pour les sciences humaines et sociales de I’Ecole
polytechnique de Zurich.

Studer (voir note 203, 232,

Journal de Genéve, 3. 3. 1924

MEG, Lettre d’Eugene Pittard au conseiller d’Etat Albert Malche, directeur de I'instruction
publique, 10. 12. 1929,

Jack Morrell, Arnold Thackray, Gentlemen of Science. Early Years of the British Association
Jor the Advancement of Science, Oxford 1981.

Reubi (voir note 18), 141-144.

Pierre Bourdieu, «Les rites de passage comme actes d’institution», in Pierre Centlivres et al.,
Les rites de passage aujourd’hui: actes du colloque de Neuchdtel 1981, Lausanne 1986, 212,
Bruno Latour, La Science en action. Introduction a la sociologie des sciences, Paris 2005,
261-322,



Reubi: Eugene Pittard, un savant contre les intellectuels?

Zusammenfassung

Eugéne Pittard, ein Gelehrter gegen den Intellektuellen?
Uber einige Grenzen des Konzepts

Eugene Pittard (1867-1962), einer der grossten Anthropologen seiner Zeit, hatte
ein besonderes Selbstverstindnis seiner Rolle als Wissenschaftler. Wo andere
Vertreter seiner Disziplin, dem Beispiel von Marcel Mauss oder Ernest Renan
folgend, als Intellektuelle im 1deologischen und kritischen Sinn galten, verwei-
gerte sich Pittard stets, von seiner Sachkenntnis Gebrauch zu machen, um seine
politischen Ansichten durchzusetzen oder sie glaubwiirdiger zu machen. Als
Anhéanger des Positivismus und eines radikalen Empirismus hielt er fest, dass
Wissenschaft und ideologisches Engagement unterschiedlichen Ursprungs seien
und nicht vermischt werden diirften.

Im Verlauf des Ersten Weltkriegs, vor dem Hintergrund zunehmender rassischer
Zuschreibungen der kriegfithrenden Staaten zu Propagandazwecken, wagte Pit-
tard sich allerdings in die Offentlichkeit, indem er kurze Artikel fiir die Tribune
de Geneve und das Journal de Geneve schrieb und ein Werk uiber Die kriegfiih-
renden Rassen publizierte. Mit diesen Veroffentlichungen bezweckte er freilich
nicht die Parteiergreifung zugunsten einer der Kriegsmichte, und er stellte auch
keine politischen, wissenschaftlich begriindeten Anspriiche an die eine oder an-
dere Seite. Sein intellektuelles Engagement zielte vielmehr darauf ab, die Idee
einer unabhingigen Wissenschaft zu verteidigen. Mittels seines intellektuellen
Engagements denunzierte Pittard im Grunde just ebendieses intellektuelle En-
gagement als Blendwerk.

Indem ich mich auf die Analyse dieser Publikationen stiitze, weise ich nach, dass
diese Haltung eine Strukturierung des Wissenschaftsdiskurses reflektiert, der die
Person Pittard bei Weitem hinter sich ldsst. Das Gebiet der Anthropologie war in
der Schweiz im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts breit von der altertiimlichen
Tradition der Gentlemen of Science dominiert. Vermogende Liberal-Konservative
verschrieben sich auf ganzer Linie dem naturalistischen Paradigma der posi-
tivistischen Sicht auf die Welt, indem sie sich vehement jenem entgegenstellten,
das sie als Niedergang erachteten, als ideologische Instrumentalisierung der An-
thropologie durch eine neue Generation von Forschenden, die sie als Proletariat
bezeichneten. Am Beispiel Pittards kann so die Problematik eines intellektuellen
Engagements im Bereich der Anthropologie illustriert werden.

(Ubersetzung: Ursula Rettinghaus)

49



	Eugéne Pittard, und savant contre les intellectuels? : Sur certaines limites du concept d'intellectuel

