
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 16 (2009)

Heft: 3

Artikel: Menschenrechte, Gesinnungsethik und Globalisierung : Bemerkungen
zum Verhältnis von Geschichte und Politik

Autor: Ludi, Regula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-99824

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-99824
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


134

Menschenrechte, Gesinnungsethik
und Globalisierung
Bemerkungen zum Verhältnis von Geschichte und Politik

Regula Ludi

In ihrem Debattebeitrag Die «Schweiz und die Sklaverei» traverse 1/2009)
äussern Konrad Kuhn und Béatrice Ziegler berechtigte Einwände gegen die
Dienstbarmachung der historischen Forschung für politische Absichten. Es ist
den AutorInnen beizupflichten, dass geschichtspolitische Modeströmungen
ebenso wie die sensationalistische und emotionalisierte Aufmachung von
historischen Sachverhalten durch Medien und moralische Unternehmer der
wissenschaftlichen Erkenntnis nicht in jedem Fall förderlich sind, selbst dann

nicht, wenn solche Kampagnen durchaus ehrenhafte und legitime Absichten
verfolgen. Ebenso unbestreitbar ist die Gefahr der schleichenden Einschränkung
der Forschungsfreiheit, die gerade dann droht, wenn sich die Wissenschaft

einseitig von tagespolitischen Bedürfnissen leiten oder gar für staatliche
Legitimationszwecke vereinnahmen lässt.
Dass Geschichtswissenschaft und Politik in einem konfliktbeladenen Span­nungsverhältnis

stehen, gehört aber nun einmal zum Wesen moderner
Gesellschaften und ist in dieser pauschalen Formulierung geradezu ein Gemeinplatz.
Beide, die Geschichtswissenschaft und die Politik, erheben besondere
Geltungsansprüche für ihre Aussagen über die Vergangenheit. Doch liegt es in der Natur
der Sache, dass die Produktionsolcher Aussagen unterschiedlichen Rationalitäten
gehorcht. Ist die Geschichtswissenschaft normativ einem Wahrheitsanspruch

verpflichtet, so steht dieser in der Politik nicht zwangsläufig an erster Stelle.
Ausserdem ist die Geschichte von ihrer Methodologie her als eine kritische
Wissenschaft angelegt und verfügt über das epistemologische Rüstzeug, um

scheinbar gültige und ewigeWahrheitsansprüche zu hinterfragen beziehungsweise

die Behauptung der Notwendigkeit des Bestehenden als Trugbild zu entlarven.

Und das tut sie nicht selten zum Missfallen der Politik.
Ebenso wenig lässt sich ignorieren, dass mit Geschichte Politik gemacht wird.
Genau das will der von der neueren Forschung eigens geprägte Begriff Ge­schichtspolitik

zum Ausdruck bringen, der die staatliche Instrumentalisierung
von Geschichtsnarrativen beziehungsweise die auf politische Bedürfnisse
zugeschnittene Konstruktion von Geschichtsbildern meint.1 Es ist aber auch ein



135

Ludi: Menschenrechte, Gesinnungsethik undGlobalisierung

Wesensmerkmal der «reflexiven Moderne» Ulrich Beck), dass beides – das

Spannungsverhältnis von Geschichtswissenschaft und Politik wie die politische
Mobilisierung von Geschichtsbildern – zu Kritik und Kontroversen Anlass
gibt. Zumindest so lange, wie zivilgesellschaftliche Strukturen rechtsstaatlich
garantiert und vor der politischen Kolonisierung geschützt sind. Dieser
Umstand wiederum setzt den politischen Gebrauch der Geschichte unter
Rechtfertigungszwang. Zugleich verdeutlicht er, wie eng die Beziehung zwischen
Geschichte und Menschenrechten ist. Ohne deren Garantie schwebt auch die
Forschungsfreiheit in Gefahr.2

In der Argumentation von Konrad Kuhn und Béatrice Ziegler erscheint das

Spannungsverhältnis vonWissenschaft und Politik jedoch in erster Linie als eine

Gefahrenquelle für die historische Forschung. Zugespitzt formuliert, sehen die
beiden AutorInnen Geschichte zu einer angewandten Wissenschaft degradiert,
die dem öffentlichen Druck, unmittelbar verwertbare Ergebnisse zu liefern,
immer weniger entgegenzusetzen habe, wenn sie sich politisch motivierten
Erkenntnisinteressen andiene. Und sie verweisen auf die leicht nachvollziehbaren

Folgen im Hinblick auf die Verteilung von Forschungsgeldern oder die
Archivierungspraxis.
Gewiss braucht man nicht eine unverbesserliche Pessimistin zu sein, um solche

Befürchtungen zu teilen. Nur unschwer lässt sich ignorieren, dass aktuelle
wissenschafts- und bildungspolitische Debatten einer betriebswirtschaftlichen
Argumentationslogik erliegen beziehungsweise durch die, wenn noch so listig
gemeinte, Übernahme des Rentabilitätsvokabulars selbst der Forderung nach

AnwendungsorientierungVorschub leisten. Längst hat der utilitaristische Impetus

solcher Diskurse auch die letzten geisteswissenschaftlichen Bastionen erfasst.

Mit grösster Selbstverständlichkeit gehen heute auch hier Phrasen von added

value und gesellschaftlichem Nutzen über die Lippen. Dafür allein die Politik
verantwortlich zu machen, scheint mir aber zu kurz gegriffen. Im Gegensatz

zu Konrad Kuhn und Béatrice Ziegler sehe ich das Verhältnis von
Geschichtswissenschaft und Politik in einem weniger negativen Licht und möchte neben
den Risiken auch auf Chancen verweisen.
So scheint mir der Widerspruch zwischen wissenschaftlicher Unvoreingenommenheit

und politischem Engagement nicht so scharf und zwingend, wie ihn
Kuhn und Ziegler sehen. Die Thematisierung der Sklaverei, auch im Hinblick
auf die schweizerischen Verwicklungen, kann durchaus zu einem differenzierten
Verständnis für historische und aktuelle) Interdependenzen und deren mora­lische

und politische Folgen beitragen. Über die Adäquatheit von Reparationsforderungen

für die Sklaverei lässt sich – politisch und moralisch – füglich
streiten. Was hier indessen weit mehr interessiert, sind deren Auswirkungen auf
das Verständnis vergangenen Unrechts, das Selbstverständnis der Betroffenen



traverse 2009/3

136

Debatte / Débat

ebenso wie auf das Geschichtsbewusstsein einer breiteren Öffentlichkeit. Und
schliesslich stellt sich ganz allgemein die Frage, welche gesellschaftspolitischen

Auswirkungen eine durch Entschädigungsforderungen kanalisierte Beschäftigung

mit der Vergangenheit hat – aus meiner Sicht weniger dringend für die
Wissenschaft als für unsere Haltung als verantwortungsbewusste BürgerInnen
in einer immer stärker von transnationalen und transkulturellen Abhängigkeiten
bestimmten Welt.

Wissenschaftliche Unvoreingenommenheit
und/oder politische Aktualität?

Nicht jede von politischen oder moralischen Beweggründen motivierte For­schung

führt auf dieAbwege einer «vorschnellen parteigängerischen Expertise»

wieKuhn und Ziegler in ihrem Beitrag warnen. 118)Selbst die forschungsleitende

Orientierung an den normativen Inhalten der modernen Menschenrechte muss

nicht zwangsläufig zu anachronistischen und moralisierenden Interpretationen
verleiten. Stattdessen erachte ich eine dichotomische Entgegensetzung von «
wissenschaftlicher Unvoreingenommenheit» 118) und politischem Engagement in
diesem Kontext als irreführend und nicht ganz unverfänglich. Allzu rasch wird
nämlich in der Öffentlichkeit wissenschaftliche Unvoreingenommenheit mit
einem positivistischen und naiven Objektivitätsverständnis gleichgesetzt was

gewiss nicht dem Verständnis der beiden AutorInnen entspricht). Ein solches

suggeriert ferner, dass der Historiker, die Historikerin nur die im
Erkenntnisobjekt steckende Wahrheit zu offenbaren brauche, um die Vergangenheit
adäquat zu rekonstruieren. Selbst wenn man die postmoderne Wissenschaftskritik

nicht teilt, lässt sich in der Geschichtswissenschaft jedoch kaum hinter
Webers Objektivitätsaufsatz von 1904 zurückgehen. In Anlehnung an dessen

Argumentation sind unsere Fragen an die Geschichte, sofern sie Bedeutsamkeit
beanspruchen wollen, stets Ausdruck von Wertüberzeugungen. So braucht auch

ein von menschenrechtlichen Normvorstellungen geleitetes Erkenntnisinteresse

nicht per se die Wissenschaftlichkeit der Forschung zu beflecken.3

Ausserdem liegt es gerade im Interesse der Geschichtswissenschaft, von naiven
Objektivitätsvorstellungen klar und deutlich Abstand zu nehmen. Schliesslich
gehört es mittlerweile zum kritisch-reflexiven Rüstzeug von HistorikerInnen,
die Positionalität der eigenen Forschung zu bedenken und transparent zu
machen, was nicht heisst, dem Subjektivismus oder gar der Beliebigkeit das Wort
zu reden. Vielmehr geht es darum, der Zeitbedingtheit all unseren Handelns

eingedenk zu sein und damit auch die Versuche jener abzuwehren, welche
die Objektivität mit einer Auge-Gottes-Perspektive verwechseln, wenn nicht



137

Ludi: Menschenrechte, Gesinnungsethik undGlobalisierung

gar eine solche ganz unbescheiden für sich selbst in Anspruch nehmen, meist
weil ihnen das kri­tische Potenzial der Geschichtswissenschaft politisch nicht
in den Kram passt. So betrachtet kann die Forderung nach wissenschaftlicher
Unvoreingenommenheit selbst zu einem Bumerang für die Forschung werden.
Das Killerargument, jemand betreibe moralisierende Geschichtsschreibung,
lässt sich nämlich oft unschwer als Strategie zur Diskreditierung missliebiger
Forschungsresultate oder zur Desavouierung von Konkurrenz entlarven, wie
dereinst auch die Kontroversen um die Arbeit der Unabhängigen Experten­kommission

Schweiz – Zweiter Weltkrieg gezeigt haben.

Selbst eine Wissenschaft, die nichts als Neugier und Wissensdurst befriedigt,
ist von Problemstellungen der Gegenwart beeinflusst. So fragt sich weiter, ob
es notwendig zum Nachteil der Forschung gereicht, wenn Forschungsinter­es­sen

und die gesellschaftspolitische Relevanz von Themen und Fragesellun­gen

koinzidieren. Erheben wir als HistorikerInnen nicht auch den Anspruch,
Orientierungswissen für die Gegenwart zu produzieren? Und besteht umgekehrt
nicht auch ein berechtigter Anspruch der Öffentlichkeit auf Erkenntnisse, die
auch aktuellen Orientierungsbedürfnissen entsprechen? Oder anders gefragt,
welche Relevanz hat denn eine Wissenschaft, die sich völlig von der Gegenwart

absetzt?

Sklaverei, Menschenrechte und globale Interdependenz

Dass das historische Interesse an der Geschichte der Sklaverei mittlerweile auch

Gesellschaften erfasst, die wie die Schweiz nicht direkt an der Sklaverei beteiligt
waren und somit auch nicht mit den daraus resultierenden Widersprüchen für
die eigene politischen Identität zurande kommen müssen, wie das für ehemalige

Kolonialmächte oder die USA seit Längerem der Fall ist, verweist auf veränderte

moralische Sensibilitäten. Ohne Zweifel stehen diese Sensibilitäten und deren

Artikulation in enger Verbindung mit dem Aufstieg der Menschenrechte als

übergreifendem globalem Normensystem. Im Gegensatz zu Kuhn und Ziegler
würde ich hier nicht von einer «handlungsleitenden normativen Struktur» 118)

sprechen – ein Begriff, der suggeriert, dass die Menschenrechte generell einen

für das soziale und politische Handeln verpflichtenden, ja fast zwingenden
Charakter haben. Stattdessen würde ich die Menschenrechte in diesem Kontext eher

als eine normative Referenz bezeichnen, deren Funktion mitunter auch darin
besteht, politischen Anliegen moralische Legitimität zu vermitteln. Das will nicht
besagen, dass die Menschenrechte in der Praxis wirkungslos seien. Bei allen
berechtigten Vorbehalten, was die Ergebnisse der internationalen Durchsetzung
der Menschenrechte anbelangt, haben diese vor allem auch eine Sprache und



traverse 2009/3

138

Debatte / Débat

ein Ethos hervorgebracht, die es möglich machen, universelle Wertvorstellungen

in Worte zu fassen und einzufordern. Als ein solcher Code, als Sprache mit
globalem und die ganze Menschheit umfassendem Geltungsanspruch, erlauben

Menschenrechte, zuvor als unbedeutend oder partikulär zurückgewiesene For­derungen

überhaupt erst als politisch relevante und dieAllgemeinheit betreffende

Anliegen zu formulieren. Man denke hierbei nur an die herausragende Bedeutung

der Frauenrechte und deren Kodifikation als internationale Normen in den
vergangenen Jahrzehnten. Solche Dokumente, selbst wenn sie nicht rechtskräftig
sind und nur empfehlenden Charakter haben, sind Mobilisierungsinstrumente
und dienen lokalen Frauenorganisationen dazu, Rechenschaft von der eigenen

Regierung zu verlangen. 4

Dass sich die Geschichtswissenschaft seit jüngstem intensiver mit der
Verwicklung in räumlich und oft auch zeitlich entfernte Missbräuche beschäftigt,
zeugt neben den veränderten moralischen Sensibilitäten zudem von einem

neuen Bewusstsein für die Globalisierung und ihre Folgen, was auch Kuhn
und Ziegler in ihrem Beitrag wiederholt hervorheben. 119–121) Hier ist
ihnen auch beizupflichten, dass aktuelle politische Debatten der historischen
Komplexi­tät von Interdependenzen oft ungenügend Rechnung tragen. Gerade die
Ge­schichte der Sklaverei und der Anfänge des Abolitionismus im England des

späten 18. Jahrhunderts bietet ein anschauliches Beispiel für die Relevanz eines

sich herausbildenden globalen Bewusstseins. Sklavenhandel und Sklaven­wirt­schaft

blieben in England so lange moralisch unsichtbar, wie die Öffentlichkeit
keine direkte Verbindung herstellte zwischen England und dem, was anAfrikas
Westküste und in der Karibik geschah. Sie wurden aber dann zum Politikum,
als eine wachsende Zahl von Menschen ihr eigenes Leben in England und ihre
Ethik der guten Lebensführung in Relation zu der räumlich fernen Sklaverei
zu denken begannen. Zudem war das Aufkommen des Abolitionismus von
Veränderungen des politischen Imaginären begleitet, die Sklaverei überhaupt
erst als eine politisch geschaffene Institution artikulierbar machten und somit
auch die Vision ihrer politischen Abschaffung denkbar erscheinen liessen. Zuvor
nämlich galt die Sklaverei auch jenen, welche sie moralisch verurteilten, noch

weitgehend als eine Naturtatsache oder eine wirtschaftliche Notwendigkeit. In
England war dieser Bewusstseinswandel Teil einer Er­mächtigungsbewegung: Die
spektakulären Massenpetitionen und abolitionistischen Boykottkampagnen des

späten 18. Jahrhunderts wurden zur Hauptsache von sozialen Gruppen getragen,

die von der politischen Willensbildung ausgeschlossen waren, namentlich von
Frauen, religiösen Nonkonformisten undArbeitern aus Manchester und anderen

Zentren der beginnenden Industrialisierung.5

Besonders faszinierend, gerade auch im Hinblick auf die Entstehung eines

Bewusstseins für komplexe raumübergreifende Wirkungszusammenhänge,



139

Ludi: Menschenrechte, Gesinnungsethik undGlobalisierung

sind die sehr breit befolgten englischen Zuckerboykottkampagnen der frühen
1790er-Jahre. Sie setzten voraus, dass die KonsumentInnen ein rudimentäres
Wissen über die Produktionsbedingungen des Zuckers hatten, der zu dieser
Zeit zu 90 Prozent aus der karibischen Sklavenwirtschaft stammte, und dieses

Wissen in Verbindung zu ihrer eigenen Existenz setzten. Damit mobilisierten
die Boykottaufrufe neuartige Identitätsvorstellungen, die sich über die Betonung
der Wahlfreiheit beim Konsum und der damit verbundenen ethischen Gebote
konstituierten. Neuere kulturwissenschaftliche Arbeiten zeigen, dass dieses

Bewusstsein vielfach über Körpermetaphern und Unreinheitstabus vermittelt
wurde, etwa den Vorstellungen, dass der reine weisse Zucker als blood sugar
durch dieKörpersekrete der geplagten schwarzen Sklaven – deren Blut, Schweiss

und Tränen – verunreinigt sei. Dadurch erhielt auch die von AbolitionistInnen
vertretene Hyperbel, dass ZuckerkonsumentInnen der Beihilfe zum Mord
schuldig seien, für viele Überzeugungskraft.6

Wiedergutmachung und die Moralisierung der Geschichte

Zu Beginn der 1990er-Jahre hat der amerikanische Historiker Charles S. Maier
in einem engagierten Diskussionsbeitrag auf die Gefahren einer für ihn obsessiv

anmutenden Beschäftigung mit historischem Unrecht hingewiesen. Er warnte
vor der Konstruktion von Opferidentitäten, die sich auf kollektive Verfolgungserfahrungen

in der Vergangenheit stützten, und erkannte darin eine ernsthafte
Bedrohung für eine emanzipatorisch-progressive Politik, die sich am Ideal der

sozialen Gerechtigkeit orientiert und auf die Zukunft ausgerichtet ist. Maiers
Überlegungen beruhten auf einer kritischen Analyse der Identitätspolitik in
den USA der 1980er-Jahre. Sie hatten im Hinblick auf das sich abzeichnende

Aufkommen von Ethnonationalismus im ehemals kommunistischen Osteuropa

und anderen Teilen des zerfallenden Sowjetimperiums aber eine geradezu

prophetische Tragweite.7

Der amerikanische Soziologe John Torpey hat Maiers Überlegungen am Beispiel
der Entschädigungsbewegungen fortgeführt und ist zum Schluss gelangt, dass

das massenweise Auftreten von Entschädigungskampagnen seit den frühen
1990er-Jahren politisch zunehmend eine kompensatorische Funktion erfülle.
In dieser Interpretation erscheinen Entschädigungsbewegungen als Ersatz für
die Forderung nach sozialer Gerechtigkeit, die in der Zeit der neoliberalen
Hegemonie ihre Legitimität eingebüsst hat. Die Fixierung auf vergangenes

Unrecht als Rechtfertigung von materiellen und symbolischenAnsprüchen führt
so unweigerlich zu einer intensiven Beschäftigung mit der Geschichte, deren

Interpretation zwangsläufig durch moralische Kategorien gefiltert wird.8



traverse 2009/3

140

Debatte / Débat

Entschädigungskampagnen bauen auf die Konstruktion von kollektiven Opfer­identitäten.

Wer heute Gerechtigkeit einfordern will, muss vergangenes Unrecht
nachweisen und sich selbst als Opfer konstituieren, was Entschädigungskam­pagnen

zunehmend dem Vorwurf aussetzt, eine Viktimisierungsrhetorik
hervorzubringen, welche die Opferidentität als erstrebenswerten Status erscheinen
lässt und mit materiellen Anreizen versieht.9 Als paradoxe Folge davon sehen

sich freilich immer mehr Verfolgte mit gravierenden Zweifeln an ihrer Identität
als Unrechtsopfer konfrontiert. Denn wer es nicht schafft, den Opferstatus
nachzuweisen, gehört zu den Verlierern der Geschichte, deren Unglück wenn nicht
direkt auf eigenes Versagen, so doch auf ein Missgeschick zurückzuführen ist,
das allenfalls zu Mitleid berechtigt, aber seitens der Allgemeinheit keine Pflicht
zu politischem Handeln generiert.

Hierin steckt ein grundlegendes Dilemma aller Entschädigungskampagnen. Die
Konstitution von historischem Unrecht zwingt zu Unterscheidungen zwischen
Ungerechtigkeit und Unglück, ein Differenzierungsvorgang, der zwangsläufig
Ausgrenzungen impliziert.10 Zudem verlangt die Sprache der Reparationen eine
Übersetzung von Vergangenheit – ihrer Komplexität undAmbiguität – in die klare

und unmissverständliche Sprache des Rechts, was mitunter die vielfach beklagte

Verrechtlichung der Geschichte impliziert.11 So beklagt der britische Historiker
Richard J. Evans, dass die Geschichtsschreibung zum Zweiten Weltkrieg zunehmend

von moralisch konnotierten Kategorien – wie Täter, Opfer und Zuschauer

– dominiert sei und dass die HistorikerInnen entsprechend mehr urteilten als

analysierten.12 Es wäre allerdings zuuntersuchen, ob diese Beobachtung nicht eher

dieTendenz hin zu einer akteurzentrierten Perspektive und einem neuen Interesse

für die strukturbildende Funktion von Handeln und Praktiken in der historischen
Forschung reflektiert und so vielleicht weniger auf die von Evans beklagte Lust
am Moralisieren zurückzuführen ist.13 Indes lässt sich nicht bestreiten, dass eine

solche akteurzentrierte Perspektive auch Überschneidungen mit der neoliberalen
Vorliebe für individuelle Verantwortung aufweist.
Dennoch, und das verweist auf die Ambivalenz von Entschädigungsforderungen,
erweist sich die Berufung auf historisches Unrecht als höchst effektiv, wenn es

um die Thematisierung von Aspekten der Vergangenheit geht, die bisher von der

Forschung und der Öffentlichkeit weitgehend ignoriert worden sind. Hier haben

die politischen Vorstösse zur Entschädigung für Sklavenhandel und Sklaverei
auch in der Schweiz eine befruchtende Wirkung für die Forschung gezeitigt,
wie Kuhn und Ziegler überzeugend aufzeigen. Ausgehend von diesen jüngeren
Publikationen, die ihreAufmerksamkeit vor allem der direkten Partizipation von
Schweizern in Sklavenhandel und Sklavenwirtschaft schenken, liessen sich auch

weiterführende Fragen aufwerfen.14 Wenn man beispielsweise bedenkt, dass die
in der englischen Früh- und Hochindustrialisierung verarbeitete Baumwolle zu



141

Ludi: Menschenrechte, Gesinnungsethik undGlobalisierung

90 Prozent aus Sklavenproduktion stammte, so müsste man sich fragen, inwiefern
nicht auch die frühe schweizerische Industrialisierung und der entsprechende

Zuwachs an Wohlstand partiell auf Sklavenwirtschaft baute.15 Zugegeben sind
hier die Interdependenzen weit komplexer und folglich weit schwieriger nach­zuweisen,

als das bei der direkten Beteiligung von Schweizern am Sklavenhandel

oder Investitionen in die Sklavenwirtschaft der Fall ist. Solche Fragestellungen,
so unergiebig und unerheblich sie letztlich für die Frage nach der Verantwortung
im juristischen Sinne sind, erweitern den Blick für globale Interdependenzen und
verhelfen einem Geschichtsverständnis zu Durchbruch, das auch in historischer
Perspektive den «Container-Begriff» desNationalstaats relativiert.16Aus der Sicht

der Forschung kann eine Beschäftigung mit der Sklaverei so auch für Länder wie
die Schweiz zu einem Perspektivenwechsel und neuen Erkenntnissen führen, die

weit über die Entschädigungsproblematik hinausreichen.

Wenn man die Handlungsweise von Sklavenhaltern und Investoren in den Skla­venhandel

und die Sklavenwirtschaft beurteilen will, so istesgewiss falsch, heutige

Menschenrechtsnormen anzuwenden. Es ist Ziegler und Kuhn beizupflichten, dass

man die historische Handlungsweise dieser Akteure mit dem damaligen Diskurs
über Sklaverei und den damaligen Vorstellungen von der ethischen Verpflichtung

der Unternehmer in Verbindung setzen muss. Es würde den Umfang dieses

Beitrags sprengen, detaillierter auf diese Debatten einzugehen. Doch es möge

hier der Hinweis genügen, dass Sklavenhalter und Plantagenbesitzer in England
schon vor den abolitionistischen Kampagnen den 1780er-Jahre einen schlechten

Ruf hatten und im Ruch standen, dem Abschaum der englischen Gesellschaft
anzugehören. Trotzdem hatten sie sozialen und politischen Einfluss, vor allem
wenn es um die Politik gegenüber den britischen Kolonien in der Karibik ging,
welche nicht unerheblich zum Wohlstand des Mutterlandes beitrugen.17

Gewiss verweist das auf Widersprüche des Kapitalismus, für den sich die Verur­teilung

von moralisch verachtenswerten Formen der Bereicherung und gleich­zeitige

Achtung vor dem ökonomischen Erfolg nicht wechselseitig ausschliessen.

Zudemwerden hier Ansätze eines Pluralismus modernerGesellschaften erkennbar.

Dabei kommt nicht zuletzt menschenrechtlichenVorstellungen einezentrale Rolle
als Möglichkeitsbedingung und als Produkt dieses Pluralismus zu. Das geschieht

beispielsweise vermittels der Vorstellung, dass das Recht auf Gleichheit immer
auch das Recht auf Differenz beinhaltet und damit grundlegendeAndersartigkeit
kein Grund für dieVerweigerung der Menschenrechte sein darf. Dass das im
spezifischen Fall den Sklavenbesitzern zugute kam, solange die Sklaverei gesetzlich

erlaubt war, mag auch eine Ironie dieser Geschichte sein. Sichtbar werden hier
folglich auch Zielkonflikte, die in der Menschenrechtsidee selbst angelegt sind
und die immer wieder Entscheidungsdilemmata hervorbringen, für die Auswege

nicht losgelöst von anderen, ausserhalb des Normensystems der Menschenrechte



traverse 2009/3

142

Debatte / Débat

liegenden Wertvorstellungen, Opportunitätsüberlegungen oder vermeintlichen
Sachzwänge gesucht werden.

Zweifellos ist einer von menschenrechtlichem Engagement inspirierten Frage­stellung

auch das Risiko einer ahistorischen Interpretation inhärent, wie das

Kuhn und Ziegler beispielsweise am Beispiel der Erklärung von Durban gegen

Rassismus von 2001 aufzeigen.18 Das ist aber weniger den Menschenrechten
selbst anzulasten, wie man aus der Argumentation von Kuhn und Ziegler in
dieser Passage und auf Seite 117 leichthin schliessen könnte, als einer «
Idolatrie» der Menschenrechte, welche diese als zeitlose, universell geltende und
überhistorische Normen voraussetzt.19 Eine an den Menschenrechten orientierte
Interpretation der Geschichte hingegen zwingt uns selbstverständlich zu einer
konsequenten His­torisierung der Menschenrechte selbst. Damit einher geht

die Erkenntnis, dass die Menschenrechte sowohl einem semantischen als auch

einem normativen Wandel unterliegen, was hier keineswegs mit der
kulturrelativistischen Position innerhalb der Menschenrechtstheorie zu verwechseln ist.
Folgt man der Argumentation von Lynn Hunt, wonach Menschenrechte erst

dann Bedeutung erhalten, wenn sie mit politischem Inhalt gefüllt werden, so

eröffnet eine menschenrechtliche Perspektive auf die Sklaverei neue und in­teressante

Forschungswege. Hunt zeigt am Beispiel von Debatten während der

französischen Revolution, dass die Sklaverei erst mit dem Sklavenaufstand in

Haiti von 1791 eine menschenrechtliche Dimension erhielt. Die magische Kraft
der Worte, wie sie es bezeichnet, vereitelte damit alle Versuche der Assemblée

nationale, die Kolonien verfassungsrechtlich vom französischen Mutterland
zu trennen. Die logische Konsequenz davon war das Verbot der Sklaverei im
ganzen französischen Herrschaftsbereich, das 1794 zustande kam.20

Damit wird auch ersichtlich, dass der französischen Déclaration des droits de

l’homme et du citoyen von 1789, die keineswegs unfreie AfrikanerInnen in der

Karibik vorAugen hatte, eine expansiv-emanzipatorische Kraft innewohnte, die
sich nicht so leicht zähmen liess. Desgleichen zeigen jüngere Forschungsarbeiten,

dass sich der moderne Freiheitsbegriff und die moderne, an der transatlantischen
Sklavenwirtschaft entwickelte Vorstellung von Sklaverei gleichursprünglich, in
gegenseitiger, dialektischerAbhängigkeit, ausformten.21 Eine Geschichteder Sklaverei

aus menschenrechtlicher Perspektive kann so auf gegenseitigeBedingungen

der Entwicklung von normativen Prinzipien und der veränderten Wahrnehmung

von Sklaverei als Missbrauch und Unrecht aufmerksam machen. Dabei ist zu
bedenken, dass sich historisch gesehen menschenrechtliche Grundsätze stets über

die Auflehnung gegen Unrecht und Ungerechtigkeit entwickelt haben, und
umgekehrt: so erst die kognitiven Voraussetzungen schufen, um Leiden als Unrecht
und nicht als Unglück, Schicksalsschlag oderverdiente Strafe)zu verurteilen. Aus

diesem Blickwinkel ist es keineswegs anachronistisch, sondern im Gegenteil der



143

Ludi: Menschenrechte, Gesinnungsethik undGlobalisierung

historischen Erkenntnis förderlich, auf das dialektische Verhältnis von Normen
und Normverletzungen aufmerksam zu machen. Um das überhaupt in den Blick
zu kriegen, kommen wir nicht umhin, uns in den Erkenntnisinteressen auch von
den gegenwärtigen Wertvorstellungen leiten zu lassen.

Anmerkungen

1 Für ausführliche Hinweise auf die entsprechende Literatur verweise ich auf den
Debattebeitrag von Konrad J. Kuhn und Béatrice Ziegler, «Die Schweiz und die Sklaverei.

Zum Spannungsfeld zwischen Geschichtspolitik und Wissenschaft» traverse 1 2009),
116–130. Auch den Forschungsstand zur schweizerischen Verwicklung in die Sklaverei
und den Sklavenhandel haben Kuhn und Ziegler in ihrem Beitrag eingehend diskutiert und
kommentiert, sodass sich im Folgenden weitere Hinweise erübrigen.

2 Anton de Baets, «The Impact of the Universal Declaration of Human Rights on the Study
of History» History and Theory 48 2009), 20–43.

3 Max Weber, «Die ‹Objektivität› sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Erkenntnis»
in Max Weber Hg.), Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre, Tübingen 1988, 146–214.

4 Exemplarisch Jessica Neuwirth, « Inequality Before the Law. Holding States Accoundable
for Sex Discriminatory Laws Under the Convention on the Elimination of All Forms of

Discrimination Against Women and Through the Beijing Platform for Action» Harvard
Human Rights Journal 18 2005), 19–54; siehe auch Seyla Benhabib, «Unterwegs zu einer
kosmopolitischer Demokratie? Die Kontroversen um internationales Recht und demokratische
Souveränität» NZZ, 13./14. Juni 2009.

5 Dazu Seymour Drescher, Capitalism and Antislavery. British Mobilization in Comparative
Perspective, Houndmills 1986; die Beiträge in Kathryn Kish Sklar, James Brewer Stewart
Hg.), Women’s Rights and Transatlantic Antislavery in the Era of Emancipation,

New Haven 2007.
6 Charlotte Sussman, Consuming Anxieties. Consumer Protest, Gender, and British Slavery,

1713–1833, Stanford 2000.
7 Charles S. Maier, «A Surfeit of Memory? Reflections on History, Melancholy and Denial»

History & Memory 5/2 1993), 136–151.
8 Erstmals in John Torpey, «‹Making Whole What Has Been Smashed›. Reflections

on Reparations» Journal of Modern History 73 2001), 333–358; weniger pointiert auch

in seinem jüngsten Buch: Ders., Making Whole What Has Been Smashed. On Reparations
Politics, Cambridge 2006.

9 Exemplarisch Caroline Eliacheff, Daniel Soulez Larivière, Le temps des victimes, Paris 2007.
Siehe auch die Kritik an solchen Vorwürfen in Mona Chollet, «Arrière-pensées des discours

sur la ‹victimisation›» Le Monde Diplomatique 9, September 2007), 24 f.
10 Ich stütze mich hier auf die Argumentation von Judith N. Shklar, The Faces of Injustice,

New Haven 1990, sowie auf die Ergebnisse meiner Habilitationsschrift An Anatomy of
Redress. Victim Reparations in France, Germany and Switzerland 1945–1960), Ms.,
Universität Zürich 2008.

11 Wobei hier anzufügen ist, dass sich dieser Vorwurf häufig auf die strafrechtliche «Vergangen¬

heitsbewältigung» bezieht bzw. auf das befürchtete Eindringen juristischer Kategorien in die
historische Interpretation. Exemplarisch dazu: Richard J. Evans, «Introduction: Redesigning
the Past. History in Political Transitions» Journal of Contemporary History 38/1 2003),
5–12; Norbert Frei, Dirk van Laak, Michael Stolleis Hg.), Geschichte vor Gericht. Historiker,
Richter und die Suche nach Gerechtigkeit, München 2000; Henry Rousso, The Haunting Past.
History, Memory, and Justice in Contemporary France, Philadelphia 2002.



traverse 2009/3

144

Debatte / Débat

12 Besonders pointiert in Richard J. Evans, «History, Memory and the Law: The Historian
as Expert Witness» History and Theory 41 2002), 326–345.

13 Dazu erhellend Gabrielle M. Spiegel Hg.), Practicing History. New Directions in Historical
Writing after the Linguistic Turn, New York 2005.

14 Insbesondere Thomas David, Bouda Etemad, Janick Marina Schaufelbuehl, Schwarze
Geschäfte. Die Beteiligung von Schweizern an Sklaverei und Sklavenhandel im 18. und
19. Jahrhundert, Zürich 2005.

15 Drescher wie Anm. 5), 7.
16 Ulrich Beck, Was ist Globalisierung, Frankfurt a. M. 1997.
17 Dazu Drescher wie Anm. 5) sowie die populäre und stark auf einzelne Personen konzentrierte

Darstellung von Adam Hochschild, Bury the Chains. Prophets and Rebels in the Fight to Free
and Empire’s Slaves, Boston 2005.

18 Kuhn/Ziegler wie Anm. 1), 119.
19 Dazu insbesondere Michael Ignatieff, Human Rights as Politics and Idolatry, Princeton 2001.
20 Lynn Hunt, Inventing Human Rights. A History, New York 2007, 21, 166.
21 David Brion Davis, «Declaring Equality. Sisterhood and Slavery» in: Kish Sklar/Stewart

Hg.) wie Anm. 5), 3–18; auch Christopher Leslie Brown, Moral Capital. Foundations
of British Abolitionism, Chapel Hill 2006.


	Menschenrechte, Gesinnungsethik und Globalisierung : Bemerkungen zum Verhältnis von Geschichte und Politik

