
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 16 (2009)

Heft: 1

Artikel: Kritik der Sicherheit : vom gouvernementalen Sicherheitsdenken zur
Politik der "geteilten Sorge"

Autor: Meyer, Katrin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-99797

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-99797
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


25

Kritik der Sicherheit
Vom gouvernementalen Sicherheitsdenken zur Politik
der ‹geteilten Sorge›1

Katrin Meyer

Sicherheit ist ein «essentially contested concept» ein politisch umkämpfter
Begriff.2 Mit Sicherheit wird heute Politik gemacht, und um die Bedeutung von
Sicherheit wird gestritten. Sicherheitsdiskurse bilden zentrale Einsatzstellen, an

denen politische und soziale Verhältnisse verhandelt, strukturiert und
machtpolitisch gestaltet werden. Vor diesem Hintergrund ist eine dringliche Frage,

welche Sicherheitskonzepte derzeit die Macht haben, sich als hegemoniale
Formen durchzusetzen und sich weltweit zu globalisieren. Den Konturen dieses

Sicherheitsverständnisses denken vor allem kritische Sozialwissenschaftlerinnen

und Sozialwissenschaftler nach: Sozialkontrolle, Gesundheitsprävention,

privatisierte Kriegsführung, ethnisierende Terrorismusbekämpfung und
individuelles Risikomanagement sindAnalysefelder, die gegenwärtig im Zentrum der

Aufmerksamkeit stehen und das aktuelle Bezugsfeld des hegemonialen
Sicherheitsdenkens umreissen.
Dagegen ist der Beitrag der Sozialphilosophie zur gegenwärtigen Sicherheitsanalytik

eher marginal. 3 Dies ist bedauerlich, weil damit die ethisch-normative
Dimension des Sicherheitsbegriffs unterbelichtet bleibt. 4 Welcher Logik folgen
aktuelle Sicherheitsdiskurse undwie legitimieren sie sich? In welchemVerhältnis
stehensie zurphilosophischen Denkgeschichte,die Sicherheitunterschiedlich
konzeptualisiert und thematisiert hat, um bestimmte Sicherheitspraktiken als evident
oder natürlich zu plausibilisieren? DieseFragen, die den Gegenstandsbereich einer
kritischen Sozialphilosophie der Sicherheit umreissen, möchte ich im Folgenden
näher untersuchen und in Bezug auf das Thema der Migration konkretisieren.
Die zentrale These meines Aufsatzes lautet demnach, dass Sicherheit mehr ist
als ein contested concept. Sicherheit ist ein philosophisch normatives Konzept.

An den Begriff der Sicherheit geknüpft ist eine Denktradition, die Sicherheit
mit staatlicher Gewalt, ökonomischer Entwicklung und individuellem Schutz

in Verbindung bringt. Diese Konzepte haben legitimatorische Kraft und wirken
sich in aktuellen Sicherheitstechniken aus, die den Umgang mit Mobilität und

Migration mitbestimmen.5 Die Frage nach deren ethisch-normativen Bedeutung
gehört darum zur Aufgabe einer kritischen Sozialphilosophie.



traverse 2009/1

26

Sicherheit und Mobilität

Für die nachfolgende Analyse und Kritik gegenwärtiger Sicherheitsdiskurse
orientiere ich mich an Michel Foucaults Gouvernementalitätstheorie und an den

emphatischen Praxis- und Politikmodellen von Martin Heidegger und Hannah

Arendt. Im ersten Kapitel werde ich zeigen, dass moderne Sicherheitspraktiken
als Ausdruck einer politischen ‹gouvernementalen› Rationalität denkbar sind,

die auf die Bewirtschaftung von Mobilität und Wachstum abzielt und das

traditionelle Konzept einer staatlichen Sicherheitspolitik übersteigt. Im zweiten
Kapitel diskutiere ich die These, wonach gouvernementale Sicherheitspraktiken
durch ihren Freiheitsbezug legitimiert sind. Dabei werde ich am Beispiel der

Migrationspolitik aufzeigen, wie die gouvernementale Sicherung der Freiheit

mit Unfreiheit verknüpft ist und dadurch das liberale Selbstverständnis
infrage stellt. Im dritten Kapitel werde ich die Frage erörtern, ob es sinnvoll
ist, Sicherheit als politische Aufgabe zu verabschieden oder ob es möglich ist,
andere Formen von Sicherheit zu denken. Eine solche werde ich in Anlehnung
an Arendt und Heidegger unter dem Begriff der «geteilten Sorge» skizzieren
und in ihrer Bedeutung für die Migrationspolitik zur Diskussion stellen.

«Gouvernementale» Sicherheit:
die Bewirtschaftung von Mobilität und Wachstum

Der deutsche Begriff «Sicherheit» geht auf das lateinische securitas, abgeleitet

aus se-cura, zurück und bezeichnet einen Zustand «ohne Sorge» 6 Die
‹Sorglosigkeit›, die mit Sicherheit assoziiert wird, ist in der politischen
Philosophie traditionell an die Sicherungsleistungen eines Staats gebunden. In
Anknüp­fung an die Geschichtsschreibung des Thukydides und das Konzept
der Pax Romana des römischen Kaiserreichs dominiert in der politischen
Philosophie eine Denk­tradition, die Sicherheit mit der Stabilität und Stärke
eines politischen Gemeinwesens identifiziert. Sicherheit meint die Sicherung
des Staates, sei er als einer unter vielen gedacht, wie bei Thukydides, oder als
imperiale Supermacht im Sinn der römischen Reichsidee.7 Beiden gemeinsam

ist, in der Formulierung von Paul Veyne, dass Sicherheit als ein Kräfteverhältnis

konzipiert wird, «dessen algebraische Summe gleich Null ist: die
einen gewinnen, was die anderen verlieren, und es ist unmöglich, dass zwei
benachbarte Staaten sich beide in totaler Sicherheit befinden» 8 Auch wenn

mit Hobbes die Sicherheitsleistung des Staates auf das Individuum bezogen

wird und die individuelle Sicherheit zum zentralen normativen Element
staatlicher Herrschaft avanciert, so bleibt dabei die Idee leitend, dass Sicherheit
ein Nullsummenspiel ist, das durch die richtige Aufteilung der Macht unter
den Akteuren zustande kommt.9



27

Meyer:Kritik derSicherheit

Das statische Feld der Kräfte und die Gleichsetzung politischer Macht mit dem

Staatsind die traditionellenKoordinaten, unter denen Sicherheit in der politischen
Philosophie thematisch ist. Dagegen lässt sich mit Foucault behaupten, dass die

politische Bedeutung der Sicherheit in der Moderne nur fassbar ist, wenn sie in
neuem Licht analysiert wird. Für Foucault repräsentiert der Term «Sicherheit»
sécurité) in diesem Sinn eine spezifisch moderne Machttechnik, die er, in einer

terminologischen Neuschöpfung,als «gouvernemental» bezeichnet und von
staatlichen Sicherheitsmodellen im hobbesschen Sinne absetzt.10 Das gouvernementale

Sicherheitsdenken gehört gemäss Foucault zu einer politischen Rationalität, zu

einer Ratio oder «Vernunft» die unterschiedliche soziale Praktiken in einer
systematischen Logik zusammenführt. «Gouvernemental» heisst sie darum, weil sie

mit einem Typusvon Macht einhergeht, die Foucault gouvernement, «Regierung»
nennt. Die Regierung ist nicht auf die Logik staatlichen Handelns eingeschränkt,
sondern lässt sich auch auf die politische Ökonomie, die Humanwissenschaften
unddas individuelleVerhalten beziehen. Unter dieserOptik erhalten viele aktuelle

Sicherheitsdiskurse eine unerwartete politische Relevanz, obwohl sie nicht dem

Feld staatlicher Sicherheitspolitik zuordenbar sind: Versicherungsunternehmen,

pränatale Diagnostik, gated communities, persönliches Risikomanagement – sie

alle praktizieren auf ihre Weise Sicherheit. Fraglich ist allerdings, inwiefern sie

einer gemeinsamen Form von politischer Rationalität zugehörig sind und wie
diese zu konzeptualisieren ist. Worin besteht die gemeinsame Logik «gouver­nementaler

» Sicherheitspraktiken?
In seiner Vorlesung zur Geschichte der Gouvernementalität behauptet
Foucault, dass die modernen Sicherheitsdispositive grundsätzlich im Modus von
Wahrscheinlichkeitskalkülen operieren, das heisst, dass sie Ereignisse nach der

Wahrscheinlichkeit ihres Eintreffens, nach ihrenKosten und nach ihrem Verhältnis
zu einem Durchschnitts- und Toleranzwert bemessen.11 Diese Sicherheitskalküle
eignen sich besonders gut, um zukünftige Veränderungen und Entwicklungen in
der Gegenwart vorausblickend zu erfassen und die freie Zirkulation von Waren,
Personen und Ideen, das heisst die Mobilität in Raum und Zeit, zu sichern. Damit,
so Foucault, wird «die Zukunft bearbeitet» 12 Sicher regieren kann nur, wer weiss,
was die Zukunft bringen wird und was es kostet, wenn zukünftige Ereignisse

nicht ‹normal› verlaufen.
Dass die Kontrolle der Zukunft eine entscheidende Form der staatlichen)
Machtausübung ist, ist in der politischen Theorie eine alte Erkenntnis. Sie
lässt sich als politische Technik sowohl bei Thukydides wie bei Machiavelli
rekonstruieren, und ist in der politischen Praxis bis heute aktuell. «The enemy
is unpredictability. The enemy is instability» zitiert James Der Derian den

US-Präsidenten George Bush senior.13 Was die jeweiligen Zukunftsplanungen
historisch jedoch unter­scheidet, ist die Form der Zukunft, die darin vorweg­trav2009n1s025¬



traverse 2009/1

28

Sicherheit und Mobilität

genommen wird. Welche Zukunft wird im gouvernementalen Zeitalter gesichert
– und dadurch ermöglicht?
Folgen wir Foucaults Vorschlag, der die Sicherheitstechniken der Moderne mit
demWahrscheinlichkeitskalkül, dem Kostendenken und derAusrichtungan einer

Normalitätgleichsetzt, dann äussert sich das gouvernementale Zukunftsverständnis

darin, dass es Zukunft mit normaler Entwicklung und Wachstum gleichsetzt.14

Dieses ‹normale› Wachstum kann sich im Feld der Bevölkerungspolitik mit
emphatischen Vorstellungen von Gesundheit, Reinheit oder Stärke verbinden,
es kann aber auch, wie im Fall des Wirtschaftswachstums, zu einer Leerformel
für die berechenbare quantitative Steigerung des Bruttosozialprodukts oder

eines privaten Kapitals werden. Gemeinsam ist diesen Zukunftsmodellen, dass

sie Wachstum so denken, dass es offen ist und sich aus sich selber entwickeln
soll. Je stärker sich Staaten, Individuen und Gesellschaften in diesem Sinn als
entwicklungsfähige und dynamische verstehen, desto stärker greifen sie auf
die gouvernementalen Sicherheitstechniken zurück, die diese Entwicklung in
Zukunft garantieren.

In diesem weiten Sinn kommt die gouvernementale Sicherheitslogik dem

nahe, was Martin Heidegger in kritischer Absicht «Technik» nennt.15 Es ist ein
Modus der Rationalität, der auf die Verfügung der Zukunft abzielt und dessen
Haupt­elemente «Steuerung und Sicherung» sind. 16 Dabei geht es primär um
die rationale und kalkulierte Nutzung ökonomisierbarer Ressourcen. In einer

Formulierung, die diese ökonomische Ausrichtung noch expliziter macht,
möchte ich die gouver­nementale Sicherheitsrationalität als «Bewirtschaftung
der Zukunft» bezeichnen.17 Wenn der Staat heute Steuern senkt, um, wie es

heisst, ‹Arbeitsplätze zu sichern›, oder wenn die Genforschung versucht,
Krankheiten genetisch zu lokalisieren und präventiv zu behandeln, so werden

in beiden Fällen Formen der Zukunft modelliert, die einen künftigen Gewinn
oder Nutzen versprechen und mit wirtschaftlich sparsamen, weil indirekten
Lenkungsmassnahmen gesteuert werden.

Deutlich wird damit, wie sich dieses gouvernementale Sicherheitsdenken von
den eingangs genannten traditionellen Sicherheitskonzepten der politischen
Philosophie unterscheidet. Sicherheit wird nicht mehr in einem begrenzten

Kräftefeld verortet, sondern ist als Teil eines Wachstumsprozesses gedacht. Der
Zweck gouvernementaler Sicherheitskonzepte liegt darin, Mobilität zu sichern

und die Steigerung von Kräften und Handlungsfähigkeiten zu ermöglichen.
Damit wird das traditionelle Nullsummenmodell der Macht überwunden, und
das Sicherheitskalkül löst sich aus seinem statischen Rahmen.

Politischbedeutsam, sodasFazit, ist diese gouvernementale Sicherheitsrationalität

insofern, als sie soziale Ordnungsvorstellungen und Machtverhältnisse konstituiert

und sich als hegemoniale Kraft gegenüber anderen politischen Modellen



29

Meyer:Kritik derSicherheit

durchzusetzen versucht. Ihre genuine Problematik aber liegt darin, dass der in
ihr vorherrschende ökonomische und technizistische Diskurs diese politischen
Dimensionen tendenziell unterschlägt. Viele aktuelle Sicherheitsdiskurse wie
etwa die persönliche Altersvorsorge oder die Sicherheitsmassnahmen zur
Identifikation von Individuen erscheinen als notwendig, natürlich oder evident und

sind als politische Steuerungselemente dadurch unsichtbar. Die Naturalisierung
ihrer Effekte gehört in diesem Sinn zur spezifischen Strategie der gouvernementalen

Sicherheitskalküle. Aus kritischer Sicht bedeutet dies, dass damit
auch die Abhängigkeiten und Zwangsverhältnisse, die in der Sicherung von
Bevölkerungen, Märkten und Individuen produziert oder reproduziert werden,
wie auch die Ungerechtigkeiten und Ungleichheiten, die zwischen Individuen
und Bevölkerungsgruppen bestehen, als notwendig oder natürlich erscheinen

und aus dem Blickfeld der politischen Analyse und Kritik verschwinden. Nikolas
Roses These, dass die technischen Kommunikationsmöglichkeiten heute jene

privilegieren, die sich in einem weitverzweigten System der Identitätssicherung
zwischen Pincodes und Ausweis identifizieren lassen können, wirft Licht auf
solch verborgene Steuerungsmechanismen in einem Feld scheinbar apolitischer
Technik.18 Im Vermögen, die ihr immanenten Ungleichheiten und Gewaltformen
unsichtbar zu machen, liegt aber möglicherweise gerade eine der wichtigsten
Gründe dafür, warum das gouvernementale Sicherheitsdenken im umkämpften
Feld der Bedeutungen zur hegemonialen Form werden konnte.

Der Chiasmus von Freiheit und Sicherheit
am Beispiel der Migrationspolitik

Die Aufwertung von Mobilität und die Entstehung gouvernementaler Sicher­heitsdispositive

gehören demnach eng zusammen. Sie sind beide Teil einer

politisch-ökonomischen Rationalität, welche die Mobilität von Personen als

Ressource fürWohlstandund als privilegierten Ausdruck von Freiheit interpretiert
und in gezielter Weise zu fördern und zu schützen versucht. Konsequenterweise

ist der Umgang mit Migration eines der zentralen Aktionsfelder gouvernementaler

Sicherheitstechniken bis heute. Die Migrationspolitik westlicher Staaten

orientiert sich an den gouvernementalen Prinzipien ökonomischer Wachstums-und

individueller Freiheitssteigerung, durch die es sich normativ legitimiert und

funktional rationalisiert.
Die These, die gegenwärtigen Sicherheitsdispositive legitimierten und
rationalisierten sich durch ihre Freiheitsförderung, stellt das gouvernementale
Sicherheitsverständnis in den Kontext des Liberalismus und rückt es in einen

radikalen Gegensatz zum Konzept der «souveränen» Sicherheitspolitik, wie



traverse 2009/1

30

Sicherheit und Mobilität

es Hobbes paradigmatisch für die neuzeitliche Staatstheorie formuliert hat.

Wie oben bereits erwähnt, liegt für Hobbes die Aufgabe des Staates darin, die
grundlegende physische Verletzbarkeit des Menschen anzuerkennen und dessen

Leib und Leben durch das staatliche Gewaltmonopol zu schützen. Dabei sind
dem Überleben des Menschen bei Hobbes dessen individuelle Freiheitsrechte
nachgeordnet. Im Konflikt von Freiheit und Sicherheit hat Sicherheit den

Vorrang.19

Wie Judith Butler in der Analyse von Guantánamo gezeigt hat, ist dieses tradi­tionelle

Sicherheitsverständnis, das um der Sicherheit des Überlebens willen
die Freiheit opfert, heute noch in Kraft. Die derzeit weltweit ausufernde Sicher­heitspolitik

im Zeichen des «Kriegs gegen den Terror» zögert nicht, Sicherheit
auf Kosten persönlicher Freiheitsrechte durchzusetzen.Judith Butler bezeichnet
dies als das «gespenstische» Wiederaufleben des Souveräns unter gouvernementalen

Bedingungen.20

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, wie es möglich ist, dass

Freiheitsförderung und Freiheitsunterdrückung in der Gegenwart zusammenwirken. Ist
das repressive Sicherheitsmodell im Sinn von Hobbes eine «unzeitgemässe»
Ergänzung der Gouvernementalität oder ist es – trotz liberaler Rhetorik – integraler
Teil gouvernementaler Sicherheitspolitik? Ist auch dieser eine freiheitseinschränkende

Logik immanent, die sie untergründig mit dem hobbesschen Souverän

verbindet? Diese Frage nach der «Illiberalität der Gouvernementalität» wie es

Sven Opitz formuliert, ist angesichts der jüngsten Transformationen staatlicher
Sicherheitspolitik besonders dringlich.21

Tatsächlich lässt sich – trotz aller Unterschiede im Staatsverständnis – eine

Verbindungslinie ziehen, die das hobbessche Konzept des Sicherheitsstaates mit
dem gouvernementalen Konzept der Freiheitssicherung verbindet. Diese Ver­bindung

ist dem gleichen Freiheitsbegriff geschuldet, der sowohl bei Hobbes wie
in liberalen Sicherheitsdiskursen am Werk ist und Freiheit mit der Durchsetzung

individueller Interessen gleich setzt.

Dass auch für Hobbes die Sicherung von Freiheit – und damit der Schutz der
Freiheit – eine zentrale politische Aufgabe darstellt, ist in der Hobbesforschung

anerkannt.22 So plädiert Hobbes zwar für einen absoluten Staat, dem
der einzelne Bürger Freiheiten opfern muss. Aber das Individuum, um dessen

Überlebenssicherheit es Hobbes geht, ist ein ‹freies› Individuum, das nur sich
selber und keiner Gemeinschaft und keinem Gott verpflichtet ist und dessen

naturrechtlich legitimierte Freiheit darin besteht, seine Interessen im Sinn der

Selbsterhaltung durchsetzen zu können. Hobbes kann demnach als protoliberaler
Denker charakterisiert werden. Er etabliert den liberalen Chiasmus von Freiheit
und Sicherheit, wonach Sicherheit nur als Sicherung des freien Individuums
legitim erscheint.



31

Meyer:Kritik derSicherheit

Diesem Prinzip folgt die gouvernementale Sicherheitsrationalität seit Hobbes,
und sie übernimmt damit zugleich die Zwänge und Probleme, die mit dieser
Freiheit einher gehen und die sich in der Notwendigkeit einer notfalls repressiven

Sicherheitspolitik ausdrücken. Denn was Hobbes als Naturzustand des Kriegs
aller gegen alle imaginiert, ist jedem Sicherheitsdenken immanent, das Freiheit
als individuelle Freiheit der Nutzenmaximierung denkt. Dieses Paradox der

Sicherheit als Konstitutions- und Gegenbegriff zur Freiheit kennzeichnet die
Sicherheitsthematik des Liberalismus bis heute.23 Je stärker individuelle Freiheit
gefördert wird, desto mehr wächst der Bedarf an Sicherheitsmassnahmen, um
diese Freiheit im Kampf individueller Interessen zu schützen – notfalls auch

um den Preis der Freiheitsminderung.
Diese Logik ist beispielhaft fassbar im sogenannten Migrationsmanagement,
das durch die internationale Migrationsorganisation IOM propagiert wird und

sich in der Migrationspolitik westlicher Industriestaaten niederschlägt.24 Eines
der Merkmale des Migrationsmanagements ist das eigenartige Paradox, dass

es einerseits die migrierenden Individuen als wirtschaftliche Akteure und
Nutzenmaximierer konzeptualisiert und deren ökonomischen Handlungsspielraum
fördert, dass es aber andererseits durch eine exzessive Sorge um den Wohlstand
der Immigrationsländer angetrieben ist, die dazu führt, dass zum Schutz vor
der ‹unerwünschten› Migration auf eine breite Palette von präventiven und
repressiven Sicherheits­techniken zurückgegriffen wird. Dieses Paradox
gouvernementaler Sicherheit möchte ich als logische Konsequenz eines utilitaristischen

Freiheitsmodells deuten. Weil alle Migranten und Migrantinnen primär
als interessengeleitete und ökonomisch kalkulierende Individuen in den Blick
kommen, werden Verteilungskämpfe imaginiert, zu deren Lösung präventive
Kontroll- und Zwangsmassnahmen unverzichtbar erscheinen. Zum Schutz der

‹einheimischen› Märkte greift das gouvernementale Migrationsmanagement
auf staatliche Sicherheitsmassnahmen wie etwa die biometrische Erfassung
der Migrierenden, Ausschaffungshaft oder Arbeitsverbote für Asylsuchende
zurück.
Damit wird die gouvernementale Sicherung von Mobilität und Wachstum im
nationalstaatlichenRahmenungleich organisiert und verteilt. Während der Rekurs

auf Sicherheit für die einen – die ‹Inländerinnen und Inländer› – bedeutet, dass

ihre Freiheit und ihr Wohlstand geschützt werden, bedeutet er für die anderen

– meistens schlecht ausgebildete Migranten und Migrantinnen – dass ihre
Handlungsmöglichkeiten um der Sicherheit willen eingeschränkt werden. Der Begriff
der Sicherheit hat somit einen Doppelklang und reaktiviert die Ungleichheit
zwischen denen, die als Subjekte von Sicherheitsansprüchen auftreten dürfen, und
jenen, die als Bedrohung von Sicherheit konzeptualisiert werden. Dabei gelten
grundsätzlich jene Migrantinnen und Migranten als besonders gefährlich, die



traverse 2009/1

32

Sicherheit und Mobilität

arm sind und als ‹Wirtschaftsflüchtlinge› die Fantasien von Verteilungskämpfen
und der Auflösung der ‹inneren Sicherheit› anregen.25

Die Migrationspolitik liberaler Staaten dient hier als ein Beispiel für meineThese,

dass gouvernementale Sicherheitspraktiken die Freiheit der einen schützen und

jene der anderen einschränken, weil sie Freiheit mit dem hobbesschen) Nutzenstreben

gleichsetzen. Freiheit heisst die Möglichkeit, die Interessen, die auf die
individuelle Selbsterhaltung bezogen sind, gegen Widerstand durchsetzen zu
können. Unter dieser Perspektive bleibt der potenzielle Kriegszustand zwischen
Individuen als verborgene Matrix der gouvernementalen Sicherheitslogik in
Kraft. Wenn das Migrationsmanagement davon ausgeht, dass sich Bevölkerungsgruppen

im Rahmen von Nationalstaaten als homogene Solidargemeinschaften
konstituieren und vor Eindringlingen schützen dürfen, dann ist das kompatibel
mit der hobbesschen Einsicht, dass nur der Zusammenschluss der Individuen in
einer homogenen staatlichen Einheit die innere Auflösung im Krieg aller gegen

alle verhindern kann. Dass der Zusammenschluss im Innern mit demAusschluss
gegen Aussen logisch verbunden ist, wurde von Hobbes selber noch nicht
problematisiert, erweist sich aber in der heutigen Weltgesellschaft als eine der

wichtigsten Formen, an der sich die ‹Illiberalität› liberaler Sicherheitskonzepte
festmachen lässt.

Der systematische Zusammenhang zwischen dem Schutz individueller Interessen

und der Unterdrückung von Freiheit erklärt, warum es schwer ist, Sicherheits­massnahmen,

wie sie im «Krieg gegen den Terror» in vielen Staaten auf Kosten
von Freiheitsrechten durchgesetzt werden, durch Rekursauf Freiheit zukritisieren.
Darauf macht Michael Dillon aufmerksam, indem er zeigt, dass freiheitliche
Prinzipien, die individualistisch und utilitaristisch gefasst sind, immer durch

‹superutilitaristische› Sicherheitsargumente zu überbieten sind.26 Foucault hat
dieses «Wechselspiel der Freiheit und Sicherheit» als zentrales Thema des
Liberalismus und als Antriebsmotor der gouvernementalen «Ökonomie der Macht»
bezeichnet.27 Nach seiner Ansicht ist es das Merkmal der Gouvernementalität,
dass sie im Namen der Freiheit das Sicherheitsdenken aktiviert und Sicherheit
dadurch zu einer dominanten Rationalitätsform werden lässt. Wenn wir diese

These ernst nehmen, so folgt daraus, dass in der gouvernementalen Politik ein
normativer Raum entsteht, der ein politisches Denken jenseits von Sicherheit
unmöglich macht, gerade weil Freiheit nicht das Andere der Sicherheit ist. Das

bedeutet für das gouvernementale Management der Migration, dass es mit der

einseitigen Perspektive auf die Steigerung ökonomischer Handlungsspielräume

die Steigerung repressiver Sicherheitsmassnahmen nicht nur in Kauf nimmt,
sondernständig reaktiviert.Solange Migrationspolitik im Paradigma
ökonomischindividueller Freiheitssteigerung verbleibt, bleibt die Ungleichverteilung von
Freiheit im Namen der Sicherheit ihre notwendige Kehrseite.



33

Meyer:Kritik derSicherheit

Eine andere Sicherheit denken? Die Politik der ‹geteilten Sorge›

Die systematische Verbindung von utilitaristischer Freiheit und Sicherheit
bedeutet, dass Sicherheit, die auf die Sicherung und Kontrolle von Wachstum

und individueller wirtschaftlicher Freiheitsräume abzielt, keine kritische
Kontrollinstanz mehr kennt. Sicherheit droht in der Gegenwart zu einer quasi
totalisierenden Regierungsform zu werden, deren Problematik – technisches
Verfügungsdenken und Ungleichheit – oben aufgezeigt wurde.
In der kritischen Literatur zu gegenwärtigen Sicherheitstechniken gibt es darum
eine starke Tendenz, das Sicherheitsdenken als solches zu überwinden durch das

Plädoyer für ein Dasein der Unsicherheit, Gefährdung und des Scheiterns. 28 Diese

Haltung ist angesichts der offensichtlichen Rationalisierung und Technisierung
der menschlichen Freiheit durch Sicherheitskalküle nachvollziehbar. Ich halte
sie allerdings aus mehreren Gründen für problematisch. Erstens ist das Plädoyer
für Unsicherheit kontraintuitiv, weil es das subjekttheoretische Gewicht der

Sicherheit als Ausdruck der Sorge unterschätzt a). Und zweitens ist das
Sicherheitsdenken aus reflexionslogischen Gründen schwer rückgängig zu machen b).
Wer Sicherheit relativiert, lässt damit den politisch wichtigen Ort der Sicherheit
leer. Statt Sicherheit zu überwinden, möchte ich darum vorschlagen, Sicherheit
anders zu denken c).
a) Wenn die Etymologie des Wortes «Sicherheit» als Zustand «ohne Sorge»

philosophisch ernst genommen wird, dann liegt es nahe, das Sicherheitsstreben
aus der Perspektive eines existenziellen Verhaltens zu deuten. «Sorge» ist für
Martin Heidegger der Leitbegriff, der die existenzielle Grundstruktur des Sich-in-ein-

Verhältnis-Setzens zur Umwelt, Mitwelt und zum eigenen Dasein bezeichnet.

Diese Grundstruktur versteht er alsAusdruck dafür, dass sich der Mensch in seiner

eigenen Sterblichkeit vorwegnimmt und sein eigenes Leben auf die zukünftige
Möglichkeit seines Todes hin entwirft.29 Das Sicherheitsbedürfnis kann unter
dieser Perspektive als Konsequenz einer existenziellen Sorge interpretiert werden,

insofern es auf die Fragilität und Endlichkeit menschlichen Seins bezogen ist. So
ist es kein Zufall, dass Thomas Hobbes, der als der wichtigste Sicherheitsdenker

der Neuzeit gilt, das Leben des Menschen als radikal bedroht und verletzlich
denkt, als «einsam, armselig, ekelhaft, tierisch und kurz» 30

Allerdings ist die Gleichsetzung des Sicherheitsstrebens mit der existenziellen
Sorge im Sinn Heideggers nur dann plausibel, wenn die ‹Sorglosigkeit› der

Sicherheit nicht vorschnell mit derVerdrängung und Abwehr derTodesmöglichkeit
und Angst gleichgesetzt wird und nicht zur verfügenden «Technik» wird, wie
sie oben ansatzweise skizziert wurde. Das Sicherheitsstreben kann nur dann in
einem positiven Sinn als existenzielle Sorge konzeptualisiert werden, wenn das

Streben nach Sicherheit die Sorge nicht negiert, sondern sich mit ihr in ein rich-trav2009n1s025-



traverse 2009/1

34

Sicherheit und Mobilität

tiges Verhältnis setzt. Diese Möglichkeit der existenziellen Sicherheit ist – frei
nach Heidegger, der diese Form der Existenz als «eigentliche» qualifiziert –,dann

gegeben, wenn sich ein einzelner seiner selbst gewiss ist, mit sich im Reinen
ist, sich in seinem Inneren durch etwas angerufen und angesprochen fühlt und

diesem Ruf vertrauen kann. Unter dieser Perspektive erscheint Sicherheit nicht
negativistisch auf das Prinzip der Abwehr äusserer Gefahren beschränkt, sondern

bezeichnet eine positive Form der Handlungsermächtigung und eine Form des

Selbstvertrauens. So wie Sicherheit in der antiken politischen Philosophie als

Stabilisierung von politischen Gemeinschaften thematisch wurde, so liesse sich
analog dazu Sicherheit im Selbstverhältnis als Stabilisierungsbewegung bestimmen,

die dem Wissen, Handeln und Sein des Menschen Kraft und Geborgenheit

vermittelt und eine positive Funktion übernimmt.
Das Sicherheitsdenken als Modus der existenziellen Sorge zu verstehen, muss

nicht bedeuten, Heideggers kryptotheologischen Rhetorik der Eigentlichkeit und
des Gewissens zu folgen. Die Formen des Selbstverhältnisses können auch
subjekttheoretisch historisiert und kontextualisiert werden.31 Das, was ein Individuum
oder eine Gemeinschaft zu ‹stabilisieren› vermag, lässt sich als Teil politischer
Aushandlungs- und Interpretationsprozesse verstehen. Diese Politisierung der

existenziellen Sorge sehe ich nicht als Nachteil, sondern im Gegenteil als Chance,

andere Formen von Sicherheit, Stabilität und Freiheit ins Spiel zu bringen, als
jene, die derzeit in Geltung sind und der Logik der Zukunftsbewirtschaftung und

individuellen Freiheitsmaximierung folgen.
Diese existenzielle respektive subjekttheoretische Bedeutung der Sicherheit als

Ausdruck eines sorgenden Selbstverhältnisses impliziert also, dass der Begriff
der Sicherheit nicht vorschnell mit einer spezifischen Bedeutung identifiziert
und als ganzer abgelehnt werden sollte. Wenn Michael Dillon behauptet, die
Sicherheit sei für die Politik, was die Disziplin für den Körper ist, so möchte

ich dagegen halten, die Sicherheit könnte für die Politik sein, was die Sorge für
das Subjekt ist.
b) Die Kritik am Sicherheitsdenken wird im Weiteren auch dadurch erschwert,

dass sich das Streben nach Sicherheit mit zunehmender Reflexivität steigert und

irreversibel macht.Wenn Sicherheit ein Zustandder Sorglosigkeit ist, vergleichbar

der Selbstverständlichkeit, mit der man auf einem Boden geht, der einen trägt,
dann wird diese Sicherheit,sobald sie intentionalhergestellt werden muss, in ihrer
Fragilität bewusst. Das Sicherheitsdenken ist darum nicht nur ein historisches
«Spätprodukt» in der Formulierung von Emil Angehrn,32 sondern kommt auch

systematisch gesehen immer ‹zu spät›. Es kann sein Ziel nie erreichen, weil nur
eine unbewusste Sicherheit dem Wortsinn der Sicherheit secura) als Zustand
«ohne Sorge» genügen könnte. Wer sich sorgenvoll um Sicherheit bemüht, bleibt

im Modus der Sorgeund darinvon der ‹wahren› Sorglosigkeit prinzipiell getrennt.



35

Meyer:Kritik derSicherheit

Dies gilt sowohl für die politische wie auch für die existenzielle Sicherheit. Die
hergestellte Sicherheit kann die Sicherheit des Fraglosen und Vorgegebenen

nie ersetzen. Nietzsche war einer der Ersten, der diese Unumkehrbarkeit der

Destruktion der Gewissheiten als Merkmal eines historisch-systematischen
Prozesses der Moderne erkannt und auf den ihr inhärenten nihilistischen Zug
hingewiesen hat.33

Daraus lässt sich erklären, was heute in der Literatur als Paradox der Sicherheit
diskutiert wird. Es bedeutet, dass sich mit zunehmendem Sicherheitsstreben
gesellschaftlich das Bewusstsein der Unsicherheit vermehrt, und dass die
Menschen sich trotz allfällig objektiver Verbesserung der Sicherheit subjektiv
unsicher fühlen. Das hat aber weniger mit subjektiven Befindlichkeiten und

einer Wohlstands­dekadenz zu tun, als mit der irreversiblen reflexiven Struktur
der Sicherheit selber. Der systematische ‹Mangel› jedes Sicherheitsstrebens
– das heisst die Unmöglichkeit, Sorglosigkeit sorgend herzustellen –, erklärt,
warum Sicherheitsargumente ein unerschöpfliches Reservoir der politischen
Instrumentalisierung werden können. Insofern sie eine Fragilität evozieren, die
reflexiv nie mehr zu überwinden ist, können sie Menschen nachhaltig in einen

Zustand der Sorge versetzen, in dem Sicherheitstechniken und -garantien, die
der Staat und andere mächtige Akteure anbieten, endlos nachgefragt werden.
Die «Angstwirtschaft» so eine These von Beck, ist darum so rentabel, weil mit
der Anstachelung von Angst die Nachfrage nach ‹Produkten› der
Sicherheitsdienstleistung auf einem privatisierten Markt endlos steigerbar ist.34

Die blosse Kritik am Sicherheitsdenken, so möchte ich behaupten, kann dieses

Gewicht und die Bedeutung der Sicherheit in der gegenwärtigen Politik nicht
aufheben und abschaffen. Wer Sicherheit zurückweist und für Unsicherheit
plädiert, lässt die Funktion der Sicherheit diskurslogisch ungenutzt und nimmt damit
lediglich in Kauf, dass der ‹leere› Ort der Sicherheit durch Sicherheitstechniker,
-ökonomen und -militärs besetzt und demagogisch instrumentalisiert wird.
c) Statt einer Kritik der Sicherheit im Namen menschlicher Gefährdung scheint

es mir vielversprechender, über andere Formen der Sicherheit als die derzeit
geltende Zukunftsbewirtschaftung nachzudenken und sich für eine andere Form
der Freiheitssicherung einzusetzen, die nicht dem Paradigma des utilitaristischen
Individualismus folgt. Eine solche Form könnte die Sicherheit der ‹geteilten
Sorge› sein.
Der Versuch, Sicherheit anders zu denken, sollte also nicht beim Individuum
ansetzen, sondern bei der Sozialität. Die Bezogenheit und Angewiesenheit der
Menschen untereinander darf nicht als potenzielle Gefahr und Einschränkung
menschlicher Sicherheit erscheinen, sondern muss als Bedingung derMöglichkeit
von Freiheit undExistenz in den Blick kommen. Zu sichern wären demnach nicht
Leib und Leben, Freiheit und Besitz eines Individuums, sondern die sozialen



traverse 2009/1

36

Sicherheit und Mobilität

Verhältnisse, die Interaktionen, das Gespräch und denAustausch mit anderen, die
allererstLeib und Leben und Freiheit des einzelnen ermöglichen. Füreinensolchen

Begriff der Freiheit hat Hannah Arendt wichtigeAnsätze geliefert. Ihr Modell der

‹geteilten Macht›, wonach Handlungsfähigkeit nicht verkleinert wird, wenn sie
verteilt wird, sondern sich im Gegenteil vermehrt, könnte auch für das
Sicherheitsdenken wichtig werden.35 Nach Arendts Verständnis ist Handlungsmacht eine
Praxis, die nur in der Interaktion entstehtunterder Bedingung,dass sich Menschen

wechselseitig ermächtigen und das heisst, in gemeinsamem Sinn handeln. Macht
ist demnach kein Werkzeug und kein Gewaltmittel, das jemand alleine besitzen

kann. Diese Unterscheidung zwischen Macht und Gewalt erklärt sich daraus,

dass auch für Arendt – ganz im Sinn der liberalen Tradition – Handlungsmacht
eine dynamische und zukunftsoffene Bedeutung hat. Allerdings mündet bei ihr
die Steigerung der Handlungsmacht nicht im kontrollierenden Aus- und Vorgriff
auf die Zukunft, wie es Heidegger als Merkmal derTechnik kritisiert hat, sondern

bleibt konsequent in der unverfügbaren Logik der Interaktion. ‹Gesteigert› werden

kann Freiheit und Handlungsmacht nach Arendt nur, wenn diese mit der Freiheit
und Handlungsmacht der anderen zusammenstimmt. In diesem Zusammenspiel
wächst Macht umso mehr, je mehr an ihr teilhaben.
Dieses Modell der gemeinsamen Teilhabe an der Handlungsmacht lässt sich auf
das Denken der Sicherheit übertragen, obwohl Arendt selber diese Übertragung

nicht geleistet hat. Wenn Freiheit nach Arendt teilbar ist, so muss auch die
Sicherung dieser Freiheit teilbar sein. In dem Mass, in dem Handlungsmacht kein
statischer Zustand ist, sondern eine dynamische Interaktion, in dem Mass ist auch

die Sicherung der Handlungsmacht eine dynamische und soziale Interaktion.
Deutlich wird demnach, inwiefern Arendts Praxismodell für einen positiven
Begriff von Sicherheit wichtig sein kann. Die oben im Anschluss an Heidegger
angedeuteten Möglichkeiten eines positiven Sicherheitsbegriffs, der die existenzielle

Sicherheitspraxis im Modus der Sorge erfasst, kann durchArendts Denken
der Sozialität ergänzt und zu einer politischen Sicherheit im Modus der ‹geteilten
Sorge› weiter gedacht werden.

Die in der Sicherheit der ‹geteilten Sorge› implizierte These, dass ein einzelner nur
sicher ist, wenn auch die anderen sicher sind, ist nicht identisch mit dem Kalkül,
sich die eigene Sicherheit durch die Gewährung der Sicherheit von anderen zu
erkaufen. Dieses vertragstheoretische Sicherheitskonstrukt denkt Sicherheit als
Produkt, das herstellbar, tauschbar, verkaufbar und verhandelbar ist. Dagegen

meint die geteilte Sicherheit im Anschluss anArendt eine nichtaufteilbare soziale

Praxis, die nicht verdinglicht werden kann.36 Die in der sozialen Interaktion der

‹geteilten Sorge› abgestützte Sicherheit erhält damit neue Aufgabenbereiche,
Verfahren und Schwerpunkte, die auf eine Demokratisierung der Sicherheit hinaus

laufen. Konsequent zu Ende gedacht bedeutet dies, dass der Kreis jener, die sich



37

Meyer:Kritik derSicherheit

eine gemeinsame Sorge teilen, die gesamte Weltbevölkerung mit einbegreifen
muss. Das liberal-kapitalistische Migrationsmanagement, das Freiheiten und

Sicherheiten technizistisch organisiert und auf die Weltbevölkerung ungleich)
verteilt, kanndieseAufgabenicht leisten.Wenn sich jedoch Bevölkerungen Sorgen

teilen, stellt sich in actu Sicherheit her – die Sicherheit der Sozialität selber, die

Bedingung derMöglichkeit jeder Freiheits- und Wachstumssicherung ist. Nur jene

Migrationspolitik, so das Fazit, trägt also zur Sicherheit bei, die alle beteiligten
Akteure, seien es Migrantinnen und Migranten und inländische Bevölkerungen
oder Exil- und Gastländer, gleichberechtigt adressiert und ermöglicht, dass ihre
Sorgen teilbar sind, indem sie die Strukturen egalitärer Partizipationsmöglichkeiten

auf politischer, rechtlicher und sozialer Ebene sicherstellt. Unter diesen

Bedingungen ist zu hoffen, dass Formen von Sicherheit denkbar werden, die den

individualistischen und einseitig ökonomischen Zugriff aufbrechen, ohne dass

sie dem Sicherheitsbedürfnis gegenwärtiger Gesellschaften völlig kontraintuitiv
erscheinen. Es versteht sich dabei von selbst, dass jede Sicherheitstechnologie,
die den Anderen primär als Bedrohung konzipiert, diese Idee der gemeinsamen

Sicherheit aus geteilter Sorge unterläuft und damit aktiv dazu beiträgt, das soziale

und politische Zusammenleben auf der Welt unsicherer zu machen.

Anmerkungen

1 Ich danke Ariane Bürgin, Barbara von Reibnitz und Yves Winter für wichtige Kommentare
und Anregungen.

2 Vgl. zum «essentially contested concept» im Anschluss an W. B. Gallie und Barry Buzan
Ronnie D. Lipschutz, «On Security» in Ders. Hg.), On Security, New York 1995, 1–23.
Interessanterweise fehlt der Begriff «Sicherheit» im Sammelband von Gerhard Göhler,
Matthias Iser, Ina Kerner Hg.), Politische Theorie. 22 umkämpfte Begriffe zur Einführung,
Wiesbaden 2004.

3 Eine wichtige Ausnahme ist Michael Dillon, Politics of Security. Towards a Political
Philosophy of Continental Thought, London 1996.

4 Hier ist allerdings zu bemerken, dass, wie auch schon Axel Honneth feststellte, die
Unterscheidung von Sozialphilosophie und kritischer Sozialwissenschaft heute fliessend ist. Ich
verstehe unter Sozialphilosophie demnach jene Reflexionsform, die soziale Verhältnisse nicht
nur durch den impliziten Rekurs auf normative Gehalte kritisiert, sondern diesen normativen
Masstab der Kritik explizit zum Thema macht und reflektiert. Vgl. dazu auch Axel Honneth,
«Pathologien des Sozialen. Tradition und Aktualität der Sozialphilosophie» in Ders. Hg.),
Pathologien des Sozialen. Die Aufgaben der Sozialphilosophie, Frankfurt a. M. 1994, 9–69,
hier 10 f.

5 Wenn ich hier die Bedeutung philosophischer Diskurse als legitimatorische Rationalitäten
betone, so impliziert das nicht notwendig ein kausales Verhältnis, wonach die Ideen der

Philosophiegeschichte die Politik bestimmt hätten. Vielmehr können philosophische Konzepte
dazu dienen, Rationalitäten zu rekonstruieren, die in der politischen Praxis in Geltung sind,
ohne dass die Frage geklärt werden muss, ob das eine das andere ‹verursacht› hat.

6 Werner Conze, «Sicherheit, Schutz» in: Otto Brunner, Werner Conze, Reinhard Koselleck
Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe, Bd. 5, Stuttgart 1984, 831–862, hier 832.



traverse 2009/1

38

Sicherheit und Mobilität

7 Paul Veyne spricht darum von einer gemeinsamen «Halbsicherheit» in der die griechischen
poleis miteinander gelebt hätten, da sie sich wechselseitig das Existenzrecht und ihre je eigene
Interessenpolitik zugestanden hätten. Rom habe demgegenüber eine Politik betrieben, die für
das eigene Reich eine «vollständige Letztsicherheit» beanspruchte, indem sie den anderen
Staaten eine totale Unsicherheit aufzwang. Vgl. Paul Veyne, Für eine andere Geschichtsschreibung,

Frankfurt a. M. 1988, 13 f.
8 Veyne wie Anm. 7), 14.
9 Hobbes’ Beschreibung des Naturzustandes lässt sich nach Hans-Joachim Diesner mit

Thukydides’ Archäologie vergleichen, in der Thukydides im ersten Buch des Peloponnesischen

Kriegs rekonstruiert, wie sich Städte und Reiche der griechischen Frühzeit aufgrund einer
fehlenden und ordnenden Grossmacht untereinander notwendig bekämpfen. Vgl. Hans-
Joachim Diesner, «Thukydides und Thomas Hobbes. Zur Strukturanalyse der Macht»
Historia 29 1980) 1–16, hier 4.

10 Vgl. Michel Foucault, Geschichte der Gouvernementalität, I. Sicherheit, Territorium,
Bevölkerung. Vorlesung am Collège de France 1977–1978, hg. von Michel Sennelart, Frankfurt

a. M. 2004, bes. 13–133.Vgl. dazu auch Patricia Purtschert, Katrin Meyer, Yves Winter,
«Einleitung» in Dies. Hg.), Gouvernementalität und Sicherheit. Zeitdiagnostische Beiträge
im Anschluss an Foucault, Bielefeld 2008, 7–18.

11 Foucault wie Anm. 10), 19 f. Die definitorische Klärung von «Sicherheit» bei Foucault ist in
der Sekundärliteratur erst ansatzweise geleistet. Vgl. dazu neben den Beiträgen in Purtschert/
Meyer/Winter wie Anm. 10) auch:Thomas Lemke, «Dispositive der Unsicherheit im Neo­liberalismus

» Widerspruch 46 2004), 89–98; Mitchell Dean, « ‹Die ‹Regierung von
Gesellschaften›. Über ein Konzept und seine historischen Voraussetzungen» in Susanne Krasmann,
Michael Volkmer Hg.), Michel Foucaults ‹Geschichte der Gouvernementalität› in den
Sozialwissenschaften. Internationale Beiträge, Bielefeld 2007, 75–104.

12 Foucault wie Anm. 10), 39.
13 James Der Derian, «The Value of Security: Hobbes, Marx, Nietzsche, and Baudrillard»

in Lipschutz wie Anm. 2), 24–45, hier 25.
14 Das bedeutet etwa in Bezug auf die Sicherheit der Stadt, dass sich die Stadt selbst «als in

Entwicklung begriffen» wahrnimmt. Vgl. Foucault wie Anm. 10), 37.
15 Vgl. dazu: Dillon wie Anm. 3); Emil Angehrn, «Kritik der Metaphysik und der Technik»

in Dieter Thomä Hg.), Heidegger-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart 2005,
268–279.

16 Martin Heidegger, «Die Frage nach der Technik» in Martin Heidegger, Vorträge und
Aufsätze, Pfullingen 1954, 6. Aufl. 1990, 20.

17 Zum Zusammenhang von Sicherheit und Zukunft vgl. auch: Emil Angehrn, «Das Streben
nach Sicherheit. Ein politisch-metaphysisches Problem» in: Hinrich Fink-Eitel, Georg
Lohmann Hg.), Zur Philosophie der Gefühle, Frankfurt a. M. 1993, 218–243, bes. 224;
Andreas Anter, Die Macht der Ordnung. Aspekte einer Grundkategorie des Politischen,
Tübingen 2004, 120.

18 Vgl. Nikolas Rose, Powers of Freedom. Reframing Political Thought,
Cambridge 1999.

19 Der Vorrang der Sicherheit vor der Freiheit wird paradigmatisch in Hobbes’ Forderung,
die Unterwerfung unter den souveränen Willen als Verzicht auf das Widerstandsrecht zu
konzipieren, weil nur der einzelne Wille – und nicht der Zusammenschluss verschiedener

Willen – die Sicherheit und den Frieden garantieren könnten. Vgl. Thomas Hobbes, Vom
Menschen / Vom Bürger. Elemente der Philosophie II/III, eingel. und hg. von Günter Gawlick,
Hamburg 1994, 127 ff.

20 Judith Butler, Gefährdetes Leben. Politische Essays, Frankfurt a. M. 2005, 81.
21 Vgl. dazu Sven Opitz, «Zwischen Sicherheitsdispositiven und Securitization: Zur Analytik

illiberaler Gouvernementalität, in: Purtschert/Meyer/Winter wie Anm. 9), 201–228. Allerdings

betont Opitz den Unterschied zwischen transzendentaler und immanenter Sicherheits-trav2009n1s025-



39

Meyer:Kritik derSicherheit

logik, während ich deren Gemeinsamkeit bezüglich ihres Freiheitsverständnisses hervorheben
möchte.

22 Für eine detaillierte Analyse ist allerdings zu berücksichtigen, dass sich Hobbes’
Freiheitsbegriff im Lauf seines Denkens gewandelt hat. Vgl. dazu Quentin Skinner, Freiheit und

Pflicht. Thomas Hobbes’politische Theorie, Frankfurt a. M. 2008.
23 Vgl. dazu auch Alex Demirovic, «Liberale Freiheit und das Sicherheitsdispositiv. Der Beitrag

von Michel Foucault» in: Purtschert/Meyer/Winter wie Anm. 10), 229–250.
24 Vgl. zum Folgenden ausführlich Katrin Meyer, Patricia Purtschert, «Migrationsmanagement

und die Sicherheit der Bevölkerung» in: Purtschert/Meyer/Winter wie Anm. 9),

149–172.
25 Von der Konstituierung der gefährlichenArmen ist es nur ein kleiner Schritt zur
Kriminalisierung der Armut. Vgl. dazu Loïc Wacquant, Punishing the Poor: The New Government

of Social Insecurity, Durham 2006.
26 Dillon wie Anm. 3), 30.
27 Michel Foucault, Geschichte der Gouvernementalität, II. Die Geburt der Biopolitik. Vorlesung

am Collège de France, 1978–1979, hg. von Michel Sennelart, Frankfurt a. M. 2004, 100.
28 Exemplarisch dazu: Dillon wie Anm. 2); Judith Butler, Kritik der ethischen Gewalt.

Adorno-Vorlesungen 2002, Frankfurt a. M. 2003; Jacques Derrida, Schurken. Zwei Essays

über die Vernunft, Frankfurt a. M. 2003.
29 Vgl. Martin Heidegger, Sein und Zeit, 15., an Hand der Gesamtausgabe durchges. Aufl.

mit den Randbemerkungen aus dem Handexemplar des Autors im Anhang, Tübingen 1984,
§ 41 ff.

30 Thomas Hobbes, Leviathan, hg. und eingel. von Iring Fetscher, Frankfurt a. M. 1966, 96.
Vgl. dazu auch Ariane Bürgin, Endliches Subjekt. Gleichheit und der Ort der Differenz
bei Hobbes und Rousseau, München 2008.

31 Vgl. dazu Michel Foucault, «Freiheit und Selbstsorge. Gespräch mit Michel Foucault
am 20. Januar 1984» in Michel Foucault, Freiheit und Selbstsorge, Frankfurt a. M. 1985,
7–28.

32 Angehrn wie Anm. 17), 218.
33 Nietzsche analysiert die Auflösung archaisch-mythischer und kultureller Fundamente v. a.

in Die Geburt der Tragödie und in der zweiten Unzeitgemässen Betrachtung. Vgl. dazu

auch Katrin Meyer, Ästhetik der Historie. Friedrich Nietzsches ‹Vom Nutzen und Nachteil
der Historie für das Leben›, Würzburg 1998.

34 Ulrich Beck, Weltrisikogesellschaft. Auf der Suche nach der verlorenen Sicherheit, Frank¬

furt a. M. 2007; vgl. zur kommerziellen Logik gegenwärtiger Kriege auch Yves Winter,
«Gewaltökonomien und Unsicherheit. Zur Gouvernementalität der ‹neuen Kriege›»
in Purtschert/Meyer/Winter wie Anm. 10), 49–74.

35 Vgl. Hannah Arendt, Vita activa oder Vom tätigen Leben, München 1981; Hannah Arendt,
Macht und Gewalt, München 1970.

36 Den Unterschied zwischen Technik und Praxis macht ein Wahlslogan der Basler FDP vom
Herbst 2008 deutlich, der lautet: «Sicherheit schafft Vertrauen» Das Gegenteil zu diesem
technischen Verständnis von Sicherheit wäre die auf die gelungene Praxis der geteilten Sorge

abzielende Formulierung: «Vertrauen schafft Sicherheit»



traverse 2009/1

40

Sicherheit und Mobilität

Résumé

Critique de la sécurité. De la pensée sécuritaire gouvernementale
à la politique du «souci partagé»

La sécurité est un concept politique contesté, dont les manifestations hégémo­niques

sont largement étudiées aujourd’hui par les sciences sociales critiques.
L’une des ambitions de la recherche consiste dans la clarification de la sécurité
du point de vue de la philosophie sociale en tant que concept normatif au plan

philosophique, et que les discours contemporains sur la sécurité mobilisent
comme légitimation ou de manière implicite. Tel est le sujet du présent article.

Se fondant sur les travaux de Michel Foucault, l’auteur expose combien
les pratiques sécuritaires modernes sont l’expression d’une rationalité «

gouvernementale» politique qui vise à une réglementation de la mobilité et de la
croissance, dépassant largement le concept traditionnel d’une politique publique
de sécurité. Au coeur de ce processus figure la manière dont ces pratiques
sécuritaires gouvernementales sont légitimées par leur rapport à la liberté. L’article
expose, par l’exemple de la gestion contemporaine de l’immigration, comment

la sécurité gouvernementale conjugue le couple liberté/contrainte et remet en

question la conception libérale de la conscience de soi. Dans la conclusion,
l’article pose la question de savoir s’il est encore pertinent de concevoir la
sécurité en tant qu’action politique ou s’il est possible de penser d’autres formes
de sécurité. En s’appuyant sur Arendt et Heidegger, une réponse est apportée
par le biais du concept de «souci partagé» tout en discutant son importance
pour la politique migratoire.

Traduction: Frédéric Joye-Cagnard)


	Kritik der Sicherheit : vom gouvernementalen Sicherheitsdenken zur Politik der "geteilten Sorge"

