
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 15 (2008)

Heft: 3

Artikel: Eine Tiergeschichte der Moderne : theoretische Perspektiven

Autor: Eitler, Pascal / Möhring, Maren

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-99718

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-99718
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


91

Eine Tiergeschichte der Moderne
Theoretische Perspektiven

Pascal Eitler und Maren Möhring

«In der Geschichte ist viel zu wenig von Tieren die Rede.»

Elias Canetti

Lässt sich eine Geschichte der Tiere schreiben – eine Tiergeschichte? Wovon
könnte eine solche Geschichte handeln? Es kann ihr sicherlich nicht darum
gehen, Tiere als vermeintliche Naturgegebenheiten zu betrachten, die allenfalls
langfristigen evolutionären Veränderungen unterworfen sind. Vielmehr gilt es,

‹das Tier› beziehungsweise ‹die Tiere› weitaus grundsätzlicher zum Gegenstand

historischer Analysen zu machen. Gerade angesichts der schwerwiegenden
Veränderungen des Tier-Mensch-Verhältnisses in der Moderne erscheint eine

historische Problematisierung dessen notwendig, «was wir unerschütterlich, als

sei nichts gewesen, das Tier und/oder die Tiere zu nennen fortfahren» 1

Gleichviel, ob man Tiere in diesem Kontext als Subjekte oder Objekte der
Geschichte begreift: Der Subjekt- oder Objektstatus wird bestimmten Tieren
vermittels bestimmter diskursiver und nichtdiskursiver Praktiken zuerkannt oder
aberkannt. Nicht erst, aber vor allem in der Moderne sind die mannigfachen Grenzen

zwischen Menschen und Tieren – ebenso wie diejenigen zwischen Subjekten

und Objekten –zunehmend ins Wanken geraten. Damit hat sich erwiesen, dass es

sich bei diesen Grenzziehungen nicht etwa um ubiquitäre Differenzen, sondern

um kontingente und wandelbare Differenzierungen handelt. Diesen historischen
Transformationen von Tier-Mensch-Unterscheidungen in der Moderne möchten
wir uns im Folgenden in drei Schritten nähern.

Den ersten Teil des Beitrags bildet eine Auseinandersetzung mit theoretischen

Perspektiven und Analysestrategien von Donna Haraway und Bruno Latour,
welche die fortschreitende Grenzverwischung zwischen Menschen und Tieren
oder Maschinen) nicht nur thematisieren, sondern in gewisser Weise auch

propagieren2 und dabei neue Begrifflichkeiten entwickeln, um unbekannte Mensch-
Tier-Verhältnisse imaginieren und installieren zu können – jenseits hegemonialer
Episteme und Dispositive. In einem zweiten Schritt möchten wir Haraways und

Latours Herangehensweise mit einigen Überlegungen von Giorgio Agamben



traverse 2008/3

92

Tiere – eine andere Geschichte?

konfrontieren, der eine andere und streckenweise fast gegensätzliche Perspektive

einnimmt – diesseits vorherrschender Unterscheidungen von Menschen und Tieren.

Agamben problematisiert diese Unterscheidungen eher indirekt; er entwirft
– in Anschluss an Michel Foucaults Konzept der Biopolitik – eine Genealogie

der Mensch-Tier-Differenzierung, die den nur scheinbar ‹neutralen› Begriff des

Lebens ins Zentrum der Analyse und Kritik rückt. Auf diese Weise gerät in den
Fokus derAufmerksamkeit,dass es problematisch ist, die Frage nach dem Subjektoder

Objektstatus von Tieren offen zu lassen. Denn nicht nur wird in diesem Fall
die Subjekt-Objekt-Unterscheidung notgedrungen reproduziert, sondern es wird
dabei auch üblicherweise der Subjektstatus privilegiert – mit den entsprechenden

Folgen für dasjenige ‹Leben›, das auf keinen Fall in den Genuss des Subjekt­status

gelangt, wie etwa die sogenannt ‹niederen› Tiere. Dieser Punkt berührt nach

unserem Dafürhalten ein zentrales Problem jeder Form von Tiergeschichte.
Während die Ansätze von Haraway und Latour zum einen stark theoretisch
orientiert sind, zum anderen eher auf gegenwärtige diskursive und nichtdiskursive
Praktiken abzielen, und Agamben ähnlich wie Derrida) vorrangig philosophische

Grundsatzfragen zum Tier-Mensch-Verhältnis aufwirft, möchten wir in
einem dritten und letzten Schritt einige Überlegungen skizzieren, die sich aus

den dargestellten Ansätzen für geschichtswissenschaftliche Untersuchungen von
Tier-Mensch-Verhältnissen in der Moderne ergeben.

«Significant Otherness» und «nichtmenschliche Wesen» -
Donna Haraway, Bruno Latour und das Mensch-Tier-Verhältnis

Die Neuartigkeit und Umgestaltung des Verhältnisses von Tier und Mensch in
der Moderne ist in der letzten Zeit von zahlreichenAutoren undAutorinnen
hervorgehoben worden.3 Während Derrida in diesem Zusammenhang nicht nur für
eine Problematisierung, sondern eine grundlegende Erschütterung der Begriffe
‹Tier› und ‹Tiere› plädiert,4 betonen und verfolgen Haraway und Latour weitaus

stärker die nichtbegriffliche, nichtsprachliche Herstellung oder Einführung
neuartiger Tier-Mensch-Bezugssysteme, wie sie sich in diversen privaten, aber

auch professionellen Alltagspraktiken zwischen Tieren und Menschen in der

Moderne artikulieren. In diesen Praktiken lassen sich ‹Subjekt› und ‹Objekt›
einer Handlung oftmals nicht eindeutig ausmachen.

Eine Infragestellung der scheinbar klaren Zuschreibung von Subjekt- und
Objektstatus an ‹den› Menschen und ‹das› Tier ist denn auch Ausgangspunkt von
Donna Haraways Companion Species Manifesto aus dem Jahre 2003.Am Beispiel
des Verhältnisses zu ihren Hunden und genereller dem Verhältnis von Menschen

zu ihren Haustieren macht sie einen Bereich von co-constitutive relationships



93

Eitler, Möhring: EineTiergeschichte derModerne

aus, dessen kleinstes Analysemuster nicht das Subjekt oder Objekt, sondern die

Beziehung relation) darstellt. Schliesslich sei kein Teil der Beziehung, weder
der Mensch noch das Tier, dem jeweils anderen vorgängig – weder in praktischer
noch erkenntnistheoretischer Hinsicht, liesse sich hinzufügen.Aber auch bei der
Beziehung handelt es sich um keine feststehende Grösse; vielmehr ist die Herstellung

der Beziehung ein beständig zu wiederholender Aktund kann niemals ein für
allemal erfolgenbeziehungsweise abgeschlossen werden.5 Haraway versucht also,

das Tier-Mensch-Verhältnis konsequent in relationalen Kategorien zu denken und

damit tendenziell hierarchischen Subjekt-Objekt-Topologien mit Konzepten wie
«partial connections» oder «relations of significant otherness» andere Un-)
Ordnungsmuster entgegenzusetzen.6 Die «relations of significant otherness» schaffen

zum einen Raum, die teilweise sehr emotionalen Beziehungen von Menschen zu

ihren Haus-)Tieren zu benennen, verweisen sie doch auf ein partnerschaftliches

Verhältnis significant other als Lebensgefährte). Zum anderen ist in ihnen auch

das Wissen um eine bedeutsame und unüberbrückbare Differenz zwischen dem

Selbst und der/demAnderen bewahrt, die alle Liebesbeziehungen charakterisiert:

“That is so for all true lovers, of whatever species.”7 Diese Perspektive erfasst

weniger die hegemoniale Sicht auf das Tier als Medium der Selbstdefinition des

Menschen, sondern vielmehr die irreduzible Differenz zwischen verschiedenen

Spezies und innerhalb eines Exemplars einer Spezies): “[D]ogs are not about

oneself. Indeed, that is the beauty of dogs.”8

Haraway, die sich bereits in ihrem Cyborg Manifesto aus dem Jahre 1991 mit der

Überschreitung und Verwischung scheinbar klarer Grenzen, vor allem zwischen
Mensch und Maschine, beschäftigt hat, nimmt in ihrem Companion Species

Manifesto eine Perspektivenverschiebung vom Cyborg zum Hund vor, um die
aktuellen « technobiopolitics» zu analysieren: “I have come to see cyborgs as

junior siblings in the much bigger, queer family of companion species.”9 Die
US-amerikanische Bezeichnung companion animal, die seit Mitte der 1970er-
Jahre in der Tiermedizin für Haustiere gebräuchlich wurde,10 verweist nach Hara­way

auf die historisch-spezifische Kopplung von technisch-wissenschaftlicher
Expertise und spätindustriellen Praktiken der Haustierhaltung und eignet sich
gerade deshalb hervorragend für ihre Zwecke. Die für die Moderne zentralen
Verwissenschaftlichungsprozesse, ebenso wie neue alltagspraktische Umgangsformen

mit bestimmten Tieren geraten so in den Fokus. Haraway erweitert den

Begriff companion animal in ihrem Manifesto allerdings zu dem der companion

species, der eine umfassende und heterogene Kategorie darstellt, in der

beispielsweise auch «rice, bees, tulips, and intestinal flora» inbegriffen sind.11

Kommen in dieser Aufzählung im Companion Species Manifesto im klassischen
Sinn für unbelebt gehaltene Dinge nicht vor, so zählt Haraway in ihrem zweiten
Buch zum Thema, dem 2008 erschienenen When Species Meet, explizit auch



traverse 2008/3

94

Tiere – eine andere Geschichte?

Unbelebtes zur Kategorie der companion species: “[S]pecies of all kinds, living
and not, are consequent on a subject- and object-shaping dance of encounters.” 12

Bei ihrer Diskussion der unbelebten Dinge greift Haraway insbesondere auf
Latour zurück,13 interessiert sich im Vergleich zu ihm aber weniger für die
Frage der belebten und unbelebten Materie. So wie zwischen Ding, Tier und

Mensch werden auch die Grenzen zwischen Diskurs und Materie systematisch

als prekär und historisch konstitutiert sichtbar gemacht. Die Transgression von
Grenzen bezieht Haraway konsequenterweise auch auf ‹die› Biologie in
Abgrenzung zu ‹der› Geschichte; keiner der Wissenschaftsdisziplinen will sie den

Vorrang einräumen, wenn es um das Verständnis des Tier-Mensch-Verhältnisses

geht. Vielmehr ist für sie die Verzahnung beider und ein weder biologistischer
noch teleologischer Evolutionsbegriff von zentralem Interesse. Als Biologin,
Wissenschaftshistorikerin und «like any good Darwinian» betrachtet sie Hunde
als «partners in the crime of evolution» wobei sie Koevolution dezidiert als

«co-history» versteht.14 So wie weder der biologische Reduktionismus noch der

humanistische Exzeptionalismus, der den Menschen qua Vernunft, Sprache et

cetera von allen anderen Wesen abhebt, hilfreich seien, Menschen, Tiere und

ihre Beziehungen zu verstehen, so könne auch nicht ein einziger disziplinärer
Zugang zum Tier-Mensch-Verhältnis dessen Komplexität erfassen.15 Die Welt,
in der companion species sich begegnen, ist eine multispecies-Realität, die
Multidisziplinarität in ihrer Erforschung erfordert.
Um die vermeintlich sicheren Grenzen nicht nur zwischen Natur und Kultur,
sondern entsprechend auch zwischen Natur- und Kulturwissenschaften zu befragen,

setzt Harawaydortan, wo keine theoretische Klarheit und Eindeutigkeit zu haben

sei: bei den multiplen «naturalcultural contact zones» und den historisch- spezi­fischen

Kopplungender Leben verschiedener companion species, insbesondere der
Leben von Hunden und Menschen.16 Lässt man sich auf diese Betrachtungsweise

ein, dann begibt man sich auf ein unsicheres und programmatisch ‹unsauberes›

Feld derAnalyse, das durch nicht harmonische und möglicherweise nicht harmo­nisierbare

Formen von agency und Lebensformen auf beiden beziehungsweise

allen Seiten der Beziehung charakterisiert ist. Dabei liegt das Ziel für Haraway
darin, mit den jeweils getrennten Geschichten der an der zu analysierenden

Beziehung Beteiligten auf eine zwar unwahrscheinliche, aber nichtsdestotrotz
notwendig verbundene, gemeinsame joint) Zukunft hinzuarbeiten.17

Als Beispiel für eine derartige Beziehung auf derAlltagsebene wählt Haraway im
Companion Species Manifesto wie auch in When Species Meet den aus England
stammenden, seit den 1980er-Jahren auch in den USA und in Deutschland enorm

expandierenden Bereich der agility, einem Hunde- und Menschensport, bei dem
es vor allem um die Bewältigung von Hindernisparcours geht.18 Die
Trainingsprogramme basieren auf tayloristischen Disziplinartechniken, die aber – und



95

Eitler, Möhring: EineTiergeschichte derModerne

diesenAspekt streicht Haraway besonders heraus – zwischen Mensch und Hund
etwas herstellen, das sie, auch in Anspielung auf intim-sexuelle Praktiken, als

«positive bondage» beschreibt.19 Der Erfolg beim agility-Sport resultiert aus einer
konzertierten Anstrengung, bei der beide, Mensch und Hund, gemeinsam optimal
funktionieren müssen. Beide müssen die Initiative ergreifen und wechselseitig
aufeinander reagieren können. Es wäre verkürzt, würde man diese Kopplung
von Hund und Mensch allein als einseitige Dressur des Objektes Hund durch das

Subjekt Mensch verstehen. Nach Haraway ist diese Trennung so nicht aufrecht
zu erhalten, verändere die gemeinsame Aktivität doch nicht nur den einen Part,
sondern alle an der Interaktion Beteiligten.20Haraway analysiert agility also als

ein historisch-spezifisches, nämlich gegenwärtiges Feld der alltagspraktischen
Verkopplung von Mensch und Hund. Eine Geschichte von Mensch-Tier- oder
Mensch-Hund-Beziehungen in geschichtswissenschaftlicher Sicht leistet sie aber

nicht, trotz der historischen Spuren in aktuellen Praktiken, welche sie immer wieder

explizit benennt, wie etwa die langwierige Geschichte der Domestizierung.
Für Haraway stellt dasAugenmerk auf companion species eine Möglichkeit dar,

insgesamt und grundsätzlich einen anderen Blick auf historische Ereignisse zu

richten: “Anyone who has done historical research knows that the undocumented

often have more to say about how the world is put together than do the well pedi­greed.”

21 In diesem Sinn geht es Haraway um eine um andere Spezies erweiterte
Geschichte der Subalternen, die nicht geschrieben werden kann, ohne die eigene

Verstricktheit in den ungleichgewichtigen Machtbeziehungen zu reflektieren. In
Anlehnung an postkoloniale Theorien der Subalternität, aber mit der entscheidenden

Abweichung, dass Haraway nicht danach fragt, ob companion species

sprechen können22 reproduziert genau diese Frage doch den von ihr kritisierten
humanistischen Exzeptionalismus), wählt sie einen anderen Ausgangspunkt für
die Analyse: Es ist die in unseren Biografien – wobei die Frage, wer oder was

‹wir› sind, offen bleibt und offen bleiben muss – erfolgte und erfolgende
Verbindung mit companion species, mit Hunden wie Menschen: “[W]e embody in
the flesh the connections of the dogs and the people who made us possible.”23

Die von Haraway anvisierte Geschichte versteht damit zum einen ein jegliches
Sein als ein become with many24 und bewegt sich zum anderen nicht allein auf
diskursiver Ebene, sondern nimmt die Verwobenheit von diskursiven und
nichtdiskursiven Praktiken ernst. Beide Aspekte stellen zentrale Herausforderungen
an eine Tiergeschichte nicht nur) der Moderne dar.

Im Unterschied zu Donna Haraway setzt sich Bruno Latour weniger dezidiert mit
Tieren beziehungsweise Haustieren und deren Beziehungen zu Menschen auseinander.

Latour arbeitet, wie lange Zeit auch Haraway, vor allem auf dem Gebiet
der Wissenschaftsforschung. Er trat in diesem Kontext 1984 mit einer Studie
über den Einfluss und das Eigengewicht, die Bedeutung und die Geschichtlich-



traverse 2008/3

96

Tiere – eine andere Geschichte?

keit der Milchsäurebakterien in der Labortätigkeit von Louis Pasteur sowie die
damit einhergehende «Pasteurization of France» um 1900 hervor.25 Ausgehend
von der Praxis des Experimentierens26 und der detaillierten Rekonstruktion der

sich fortwährend verändernden Versuchsanordnungen gelangt Latour zu einer
radikalen Infragestellung der Subjekt-Objekt-Unterscheidung und des Begriffs
des Akteurs: Wenn man Praxis als Einfluss oder Gestaltung begreift, als
ereignishafte Bestimmung oder Veränderung einer Beziehung oder Anordnung, und

nicht vorab im Sinn einer strikt binär codierten Metaphysik darüber entscheidet,

dass ein solcher Einfluss ohnehin nur dem Menschen zukomme und diesen in
seiner ‹Subjekthaftigkeit› von der ‹Objekthaftigkeit› der Natur beziehungsweise

der Dinge kategorisch unterscheidet, so Latour, werde es überaus fraglich, aus

welchem Grund Milchsäurebakterien, Petrischalen, Reagenzgläser und Mikroskope

im Gegensatz zu Louis Pasteur nicht ebenfalls alsAkteure beziehungsweise

«Aktanten» in den Blick geraten sollten.27

Latour charakterisiert die Subjekt-Objekt-Unterscheidung in diesem Sinn als
«moderne Übereinkunft» die es aufzukündigen gelte, um der unendlichen
Mannigfaltigkeit und unaufhörlichen Veränderlichkeit der Wirklichkeit besser

gerecht werden zu können.28 In einem ersten Schritt schlägt Latour vor diesem

Hintergrund vor, an die Stelle der Differenz von Subjekten und Objekten die
Differenzierung von Menschen und «nichtmenschlichen Wesen» zu setzen. Es

geht ihm in diesem Sinn um «Menschen und nichtmenschliche Wesen, die sich
miteinander verflechten und dabei ständig sich verändernde Kollektive bilden»

– zum Beispiel ein Labor.29 Wem innerhalb eines solchen «Kollektivs»30

welcher Einfluss zukommt, lasse sich nicht metaphysisch entscheiden, sondern nur
konkret untersuchen. Alle an einem bestimmten «Kollektiv» in einer
beliebigen Konstellation, beteiligten Menschen oder «nichtmenschlichen Wesen»

gelte es als Akteure zu berücksichtigen, insofern diese einen und sei es noch so

verschwindend geringen Einfluss ausübten und demzufolge agency besässen.

Latour spricht an dieser Stelle von einer «Entdramatisierung» einer vermeintlich
«definitivenDemarkationslinie» und identifiziert seinen Ansatz als «Versuch einer
sym­metrischen Anthropologie» 31

Latours scharfe Abgrenzung von jeglicher «Metaphysik der Natur» stösst
in­zwischen weitgehend auf Zuspruch.32 Aufsehen beziehungsweise offenen
Widerspruch innerhalb der Wissenschaftsforschung und der Kulturwissenschaften

insgesamt löst Latour vor allem dadurch aus, dass er auch den inzwischen

vorherrschenden Konstruktivismus verabschieden möchte. Es geht ihm
ausdrücklich nicht darum, dass Menschen «nichtmenschlichen Wesen» einen

Einfluss oder eine Bedeutung zuschreiben und dementsprechend auch wieder
beliebig absprechen könnten. Ganz im Gegenteil, als Akteure gelte es die
Milchsäurebakterien zu betrachten und zu behandeln, insofern sich diese den



97

Eitler, Möhring: EineTiergeschichte derModerne

Zuschreibungen von Louis Pasteur gerade vielfältig widersetzt oder entzogen
hätten und in dessen Labor­tätigkeit «vor allem als Hindernisse» in Erscheinung
getreten seien. 33

Nichtsdestotrotz gelte es, die «Geschichtlichkeit der Dinge» beziehungsweise
der Natur34 zu betonen: Obgleich die Milchsäurebakterien ihre Existenz nicht
ausschliesslich den Zuschreibungen von Menschen zu verdanken hätten, habe

Louis Pasteur ihr Dasein in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts
schwerwiegend verwandelt. Allerdings hätten die Milchsäurebakterien umgekehrt
ebenso massiv die Existenz von Louis Pasteur tangiert. Latour spricht vor
diesem Hintergrund in einem umfassenderen Sinn, und ähnlich wie Haraway,
von einer «ungewissen Geschichte, in der sich Biologie und Gesellschaft
vermischen».35 In einem zweiten Schritt schlägt er demzufolge vor, Existenz
nicht länger als «Alles-oder-nichts-Eigenschaft» zu begreifen, sondern als
«relative Existenz» – statt von einer «relativen» könnte man an dieser Stelle
nach unserem Dafürhalten noch präziser von einer «relationalen» Existenz
sprechen.36 In diesem Zusammenhang führt Latour parallel zum Begriff des

Akteurs beziehungsweise «Aktanten» den Begriff der «Proposition» ein. Sowohl
Menschen als auch «nichtmenschliche Wesen» liessen sich erkenntnisfördernd
als «Propositionen» im Sinn von «Vor-Schlägen» untersuchen, als Angebote
oder «Gelegenheiten zur Interaktion».37 Weitgehend vergleichbar mit Foucault
und dessen Begriff der «Aussage»38 betont Latour an dieser Stelle den

Ereignischarakter von «Propositionen» die kleinen und kleinsten Verschiebungen
innerhalb von Epistemen und Dispositiven, die es detailliert zu rekonstruieren
gelte und die den Menschen oder «nichtmenschlichen Wesen» stets eine ebenso

konkrete wie praktische und dementsprechend ausnahmslos geschichtliche
Existenz verliehen.39

Problemlos lassen sich die Analysestrategien Latours von Louis Pasteur und

‹seinen› Milchsäurebakterien beziehungsweise den Milchsäurebakterien und

‹ihrem› Louis Pasteur auch und vielleicht insbesondere auf Tiere übertragen.
Für eine Tiergeschichte der Moderne können sie produktiv – inspirierend
beziehungs­weise irritierend – in Anschlag gebracht werden, sowohl im Fall
von sogenannten Haustieren, als auch in Hinblick auf vermeintliche Nutz- oder

Wildtiere. Denn ob auf dem Bürgersteig beim Spaziergang oder dem
Familienbild im Hintergrund, in der Landwirtschaft oder der Vorratskammer, im
Zirkus oder Zoo, Menschen und Tiere interagieren mit- und gegeneinander, sie

bilden mehr oder weniger engmaschig vernetzte «Kollektive» Vielleicht noch
eindeutiger als Haraway lenkt Latour dabei den Blick auf die ausdrücklich
kollektiven Beziehungen und Verquickungen von Menschen und Tieren, um
sich energisch gegen jede Form der Essenzialisierung und Hierarchisierung
zu wenden.



traverse 2008/3

98

Tiere – eine andere Geschichte?

In beidenAnalysestrategien steht die Untersuchung spezifischer Situationen und
konkreter Praktiken im Zentrum. Wie Haraway entwirft auch Latour in diesem
Sinn nicht nur ein theoretisches, sondern ebenfalls ein «politisches» Programm:
eine «politische Ökologie» die auf ein neuartiges und noch kaum denkbares

«Parlament der Dinge» zielt.40 Eine Tiergeschichte der Moderne kann sich zwar,
muss sich nach unserem Dafürhalten aber nicht mit diesem oder einem anderen

Programm identifizieren.

Die «anthropologische Maschine» –

Giorgio Agamben und die Mensch-Tier-Unterscheidung

Andere, aber keineswegs weniger grundlegende Überlegungen entwickelt
demgegenüber Giorgio Agamben in seinem Buch Das Offene von 2002.
Agamben interessiert sich vorrangig für die geschichtliche, philosophische
und politische Funktion der Mensch-Tier-Unterscheidung und nicht für die
praktische Um­gestaltung des Mensch-Tier-Verhältnisses; er bewegt sich
daher – wie Haraway kritisch anmerkt41 – ausdrücklich diesseits hegemonialer
Episteme und Dispo­si­tive. Einer Tiergeschichte der Moderne, die an Agambens
theoretische Perspektiven anschliesst, geht es nicht darum, nach vermeintlichen
Unterschieden oder Ähnlichkeiten von Mensch und Tier zu fragen, um diese zu
ergründen oder gar zu begründen. Eine solche anthropologische beziehungsweise

anthropo­logisierende Frage operiert, wie Agamben herausarbeitet, noch

immer im Schatten einer evolutionären Perspektive, in welcher der Mensch noch

teilweise als Tier begriffen und verhandelt wird. Letztlich, so der gewichtige
EinwandAgambens, zielt eine derartige Frage darauf, die angeblich ‹tierische›
Seite im Menschen zu erkennen und mit seiner vermeintlich ‹menschlichen›
Seite zu versöhnen. ‹Das Tier› funktioniert innerhalb dieser Logik als Stammhalter

‹der Natur› – innerhalb, nicht ausserhalb ‹des Menschen›. Wie im Fall
der Körper- oder Geschlechtergeschichte sollte es einer Tiergeschichte vor
diesem Hintergrund auch und nicht zuletzt um die gesellschaftlichen Folgen
einer sogenannten Naturgegebenheit gehen. Mensch-Tier-Unterscheidungen
sagen in dieser Sichtweise allerdings nichts über Tiere aus. Sehr wohl liesse sich
das Mensch-Tier-Verhältnis hingegen im Sinn Agambens als «anthro­pologische

Maschine» begreifen: Es produziert und reproduziert Menschen – als Menschen

in Abgrenzung zu Tieren.42 In diesem Sinn würde eine Tiergeschichte der

Moderne tatsächlich «historische Grundlagenforschung» leisten.43

Statt eines anthropologischen oder anthropologisierenden Ansatzes schlägt
Agamben – in Anlehnung an Foucault und in Auseinandersetzung mit Heid­egger

– eine genealogische Sichtweise auf das Mensch-Tier-Verhältnis vor,



99

Eitler, Möhring: EineTiergeschichte derModerne

wenngleich er selbst die identifizierenden und hierarchisierenden Effekte von
Mensch-Tier-Unterscheidungen nicht eingehend untersucht. Diese Genealogie
der Mensch-Tier-Beziehung nimmt nicht die denkbaren Gemeinsamkeiten oder
das offenkundig Trennende zwischen Menschen und Tieren in den Blick; sie
widmet sich vielmehr den beschreibbaren Effekten der fortwährenden Trennung
zwischen Menschen und Tieren. Sie versucht, so Agamben, «das praktische
und politische [dieser] Trennung zu erforschen» und die Mensch-Tier-
Unterscheidung in erster Linie als paradoxen Ursprung weiterer) problematischer
Unterscheidungen zu begreifen.44 Man könnte auch sagen, eine solche Genealogie

der Mensch-Tier-Differenzierung historisiert, rekonstruiert und dekonstruiert
jedwede Anthropologie des Mensch-Tier-Verhältnisses – selbst eine «sym­metrische

Anthropologie» im Anschluss an Latour.
In genealogischer Perspektive würde sich eine Tiergeschichte der Moderne
also in erster Linie für die sich wandelnden Bedeutungen und Folgen
interessieren, die unterschiedliche Mensch-Tier-Differenzierungen in jeweils
historisch-spezifischen Kontexten für unterschiedliche Akteure zeitigen oder
nicht zeitigen; als Akteure kämen nunmehr jedoch, und dies ist der auffäl­ligste

Unterschied zu Haraway und Latour, allein Menschen in Betracht.45 Eine solche

genealogisch operierende Tiergeschichte würde sich dementsprechend
schwerpunktmässig mit den konkurrierenden Menschenbildern und Gesellschaftsentwürfen

beschäftigen, die verschiedenartige Mensch-Tier-Unterscheidungen
generieren oder legiti­mieren – und vice versa. Im Zentrum ihres Interesses

stünden dabei vor allem die mannigfachen Anschlussunterscheidungen, die
Mensch-Tier-Unterscheidungen scheinbar systematisch anleiten oder ver­eiteln:

Anschlussunterscheidungen zwischen Männern und Frauen,46 Weissen

und Schwarzen, Gesunden und Kranken – von denen die einen der angeblich
‹tierischen› Seite im Menschen stets stärker und folgenreicher zugerechnet
wurden als die anderen.47

Eine Tiergeschichte des 19. und 20. Jahrhunderts müsste sich in diesem
Zusammenhang zum Beispiel mit der neuartigen Emotionalisierung und
Politisierung des Mensch-Tier-Verhältnisses in diesem Zeitraum auseinandersetzen.

Parallel zum Ausschluss von zahlreichen Tieren aus insbesondere urbanen

Gesellschaftsbereichen wurde nach und nach eine breitenwirksame, nachhaltige
und verbindliche Regelung des Tier-Mensch-Verhältnisses auf die politische
Agenda gesetzt, öffentlich debattiert und juristisch umgesetzt. Die sich in der

zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts formierende Tierschutzbewegung wurde
dabei zu einem zunehmend wichtigen Moment innerhalb dieses Emotionalisie-rungs-

und Politisierungsprozesses.48 Der moderne Tierschutzgedanke basiert

in diesem Kontext weitgehend auf dem Mitleidsgedanken, weshalb innerhalb
der Forschung häufig von einem pathozentrischen Tierschutz die Rede ist.



traverse 2008/3

100

Tiere – eine andere Geschichte?

Hinter dem Begriff des Leidens oder Mitleidens stand und steht jedoch mehr

oder weniger offensichtlich der Begriff des Lebens: Tiere wurden und werden
in diesem Rahmen als schützenswert wahrgenommen und dargestellt, nicht
allein insofern sie leiden, sondern vor allem insofern sie leben. In einer solchen

Lesart erweist sich der moderne Tierschutzgedanke weniger als pathozentrisch,
sondern vielmehr als biozentrisch beziehungsweise, im Sinn Agambens und

Foucaults, als biopolitisch. Er macht ‹das Lebens› und mit ihm ‹das Tier›
damals wie heute zu einem Politikum und kann in diesem Sinn als Biopolitik
interpretiert und kritisiert werden.49 Auch im modernen Tierschutzgedanken
«reflektiert sich das Biologische im Politischen».50

Wenn das der Fall sein sollte, sollte eine Tiergeschichteder Moderne nicht unüberlegt

auf Begriffe wie Leiden, Leben oder andere gebräuchliche Surrogatbegriffe
rekurrieren, sondern derartige Konzepte und Argumente vielmehr gezielt zum
Gegenstand einer genealogischen Untersuchung und Befragung machen. Denn
gerade für die Geschichte des 19. und 20. Jahrhunderts stellt sich die Frage nach

‹demLeben› – demsogenannt ‹lebenswerten›wiedem angeblich ‹lebensunwerten›

– auf besonders grundsätzliche und problematische Art und Weise.51 Agamben
spricht in diesem Zusammenhang davon, dass die «anthropologische Maschine»

stets «mittels einerAusschliessung und einer Einschliessung» funktioniere: «Die
integrale Humanisierung des Tieres koinzidiert mit der integralenAnimalisierung
des Menschen.»52

Eine Tiergeschichte der Moderne – zwei Wege?

Die Ansätze von Haraway und Latour auf der einen und von Agamben auf
der anderen Seite lassen sich zwar gewinnbringend kombinieren und
konfrontieren, stellen aber dennoch zwei recht unterschiedliche Wege zu einer
Tiergeschichte der Moderne dar. Neben einer im Anschluss an Agamben
dezidiert genealo­gischen Perspektive, die uns als gleichsam diskursanaly­tischer

Referenzrahmen für jegliche Form von Tiergeschichte unumgänglich
erscheint, um Unterscheidungen zwischen Menschen und Tieren, ‹höheren›
und ‹niederen› Tieren, vermeintlichen Subjekten und angeblichen Objekten
oder Aktivität und Passivität angemessen historisieren und kontextualisieren
zu können, verweisen die Überlegungen von Haraway und Latour noch auf
eine andere Ebene der geschichtswissenschaft­lichen Untersuchung von Tier-
Mensch-Verhältnissen: Sie rücken die nichtdiskursiven Praktiken stärker in
den Fokus, die jeweils ganz bestimmte Tiere und Menschen an spezifischen
Orten zu einem bestimmten Zeitpunkt miteinander verbanden oder nicht
verbanden, in alltäglichen Konflikten oder Kooperationen. Diesen nichtdis-



101

Eitler, Möhring: EineTiergeschichte derModerne

kursiven Praktiken, im Freizeitverhalten wie im Arbeitsleben, sollte sich eine

Tiergeschichte der Moderne nach unserem Dafürhalten ebenfalls und wenn
möglich in verstärktem Masse widmen.
Obwohl ‹die Tiere› und ‹das Tier› ein zentrales Moment der menschlichen
Selbstbeschreibung und der alltäglichen Erfahrung darstellen, nicht nur, aber
auch in der Moderne,53 hat sich die Geschichtswissenschaft bislang allenfalls
am Rande mit der Tier-Mensch-Differenzierung auseinandergesetzt. Die
Geschichte des Tier-Mensch-Verhältnisses, seiner fundamentalen Transformationen
und seiner unterschiedlichen Auswirkungen in verschiedenen Gesellschaftsbereichen,

stellt somit ein umfangreiches Desiderat der historischen Forschung
dar. Abschliessend möchten wir vor diesem Hintergrund und mit Blick auf die
vorgestellten Ansätze vier besonders viel versprechend erscheinende
Perspektivierungen und Anknüpfungspunkte für eine Tiergeschichte der Moderne zur
Diskussion stellen.
1. Tiergeschichte als Raumgeschichte: Nichtzuletzt im 19. und 20. Jahrhundert hat

das Mensch-Tier-Verhältnis überaus dynamischeund grundlegende Veränderungen

erfahren. So hat beispielsweise die Ausdifferenzierung einer ‹privaten› und einer

‹öffentlichen› Sphäre zur Entstehung zahlreicher neuartiger Mensch-Tier-Räume

geführt, die mit der grundsätzlichen Unterscheidung von ‹Haustieren› im Sinn

von companion animals) auf der einen und ‹Nutztieren›, aber auch ‹Wildtieren›
auf der anderen Seite einher ging – das Labor war einer dieser spezifisch modernen

Orte.54 Bestimmten Tieren wurden im Zuge der Moderne spezifische Räume

neu) zugewiesen beziehungsweise verschlossen. So verschwanden zahlreiche
Tiere, insbesondere Nutztiere, allmählich aus dem ‹öffentlichen› Raum der Stadt,

gleichzeitig eroberten Haustiere wie Hunde und Katzen eigene, quasi ‹ pri­vate›

Räume und damit verbunden auch neuartige Rechte auf Gesundheit, auf Für­sorge

und auf einen ‹humanen› Tod.55

2. Tiergeschichte als Wissenschaftsgeschichte: Für diese räumlichen wie kate­gorialen

Ausdifferenzierungsprozesse war die zunehmende Verwissenschaft­lichung

sämtlicher Gesellschaftsbereiche im 19. und 20. Jahrhundert von
zentraler Bedeutung – nicht nur im Fall des Labors. Die «Verwissenschaftlichung
des So­zialen » Lutz Raphael) fand auch im Mensch-Tier-Verhältnis ihren
Ausdruck. Die Wissenschaftsgeschichte könnte in diesem Kontext, wie sowohl
Latour als auch Haraway nahe legen, zu einem privilegierten, aber nicht zum
einzigen Gesprächspartner einer Tiergeschichte der Moderne werden.56 Die
in unterschiedlichen wissenschaftlichen Epistemen und Dispositiven auf je
eigene Weise vollzogenen Abgrenzungen zwischen Menschen und Tieren
stellen Agamben zufolge Wissen und Macht generierende und etablierende
Unterscheidungen dar, die vor allem über ihre zunehmend massenmediale

Verbreitung und Vermittlung soziale und praktische Relevanz erlangten.57



traverse 2008/3

102

Tiere – eine andere Geschichte?

3. Tiergeschichte als Subjektivierungsgeschichte: Die modernen Veränderungen

innerhalb der ‹Tierwelt› lassen sich, folgt man Haraway und Latour, nicht als
Transformationen analysieren, in denen Tiere allein als Objekte oder Opfer
menschlicher Handlungen auftauchen. Bei der Geschichte der Domestizierung
etwa handelt es sich um eine von ihren Anfängen an durch und durch entangled
history, denn auch Tiere haben im Zuge ihrer Zähmung durch Menschen die
‹Menschenwelt› massiv verändert.58 Als ‹Nutz-›, aber auch als ‹Haus-› oder

‹Sporttiere› wären sie im Anschluss an Haraway weniger als «worked objects»

denn als «working subjects» zu betrachten.59 Nimmt man diese Verschiebung
der gängigen Objekt-Subjekt-Unterscheidung im Bezug aufTiere und Menschen
ernst, impliziert sie eine grundsätzliche Neuperspektivierung der Konzepte von
Subjektivität, Geschichte und Geschichtswissenschaft: “But what does subject

or history mean when the rules are changed like that?”60

4. Tiergeschichte als Verflechtungsgeschichte: Eine solchermassen orientierte
Geschichte von Tier-Mensch- beziehungsweise companion species-Beziehungen

würde nach unserem Dafürhalten unter anderem eine weitere Ausformulierung
oder Erweiterung des im Rahmen der postcolonial studies entwickelten
Konzepts der «geteilten Geschichte»61 darstellen, das die kaum harmonisierbaren
Geschichten ganz verschieden positionierter menschlicher Akteure und
Akteurinnen in ihren Verflechtungen, aber auch in ihren Brüchen zu analysieren

versucht. Gerade die Geschichte der Domestizierung verweist in vielerlei
Hinsicht auf die Kolonialgeschichte, bezogen sich koloniale Diskurse über

die ‹Bändigung› und Erziehung des ‹Wilden› doch auf Tiere und Menschen
gleichermassen. Zudem hat sich die Geschichte des Kolonialismus in die
Körper auch gegenwärtiger - menschlicher und nichtmenschlicher - Akteure
undAkteurinnen eingeschrieben; so betont Haraway wiederholt, dass die heute

im agility-Sport aktiven Hunde beziehungsweise Menschen Nachkommen der

Hirtenhunde respektive der weissen Siedler in Nordamerika und damit «means

and offspring of colonial conquest» seien.62

Weitere Ansätze, vermittels derer sich die Politisierung und Emotionali­sierung,

aber auch die Ästhetisierung oder Ökonomisierung des Mensch-Tier-
Verhältnisses untersuchen liessen, sind selbstverständlich denkbar, und eine

Tiergeschichte der Moderne sollte möglichst viele und unterschiedliche theo­retische

wie methodische Wege beschreiten. Die vier genannten, auf der Folie
der Ansätze von Haraway, Latour und Agamben entwickelten Perspektivierungen

jedoch bieten zentrale Anknüpfungspunkte, um die Tiergeschichte mit anderen

Feldern der Geschichtswissenschaft zu verbinden und dementsprechend nicht
als eine Art von «Sondergeschichte» zu betreiben, sondern mit ihrer Hilfe eine
umfassendere Verschiebung des Blickwinkels vorzunehmen.



103

Eitler, Möhring: EineTiergeschichte derModerne

Anmerkungen

1 Jacques Derrida, «Das Tier, welch ein Wort! Können sie leiden? Über die Endlichkeit, die wir
mit Tieren teilen» in Deutsches Hygiene-Museum Hg.), Mensch und Tier. Eine paradoxe
Beziehung, Begleitbuch zur Ausstellung, 22. 11. 2002–10. 8. 2003 in Dresden, Ostfildern-Ruit
2002, 191–209, 192.

2 Haraways Zugang liegt in dem Versuch, die aus der Grenzverwischung resultierenden
Mischwesen durchaus ironisch anzueignen, «neither in celebration nor condemnation»
Donna Haraway, The Companion Species Manifesto. Dogs, People, and Significant Otherness,

Chicago 2003, 4.
3 Vgl. u. a.: Linda Kalof, Brigitte Resl Hg.), A Cultural History of Animals, 6 Bände, Oxford

2007; Benjamin Bühler, Stefan Rieger, Vom Übertier. Ein Bestiarium des Wissens, Frankfurt

a. M. 2006; Rainer Wiedenmann, Die Tiere der Gesellschaft. Studien zur Soziologie und
Semantik von Mensch-Tier-Beziehungen, Konstanz 2002.

4 Derrida wie Anm. 1), 192.
5 Vgl. Haraway wie Anm. 2), 20, 12.
6 Vgl. ebd., 8. Haraway bezieht sich hier auf die Untersuchungen der Ethnologin Marilyn

Strathern.
7 Ebd., 50.
8 Ebd., 11.
9 Ebd., 11.

10 Ebd., 12. Die Bezeichnung companion animal markiert dabei eine Abgrenzung sowie auch
eine Ergänzung der Kategorien pet und working and sporting dogs. Vgl. Donna J. Haraway,
When Species Meet Posthumanities 3), Minneapolis 2008, 134.

11 Haraway wie Anm. 2), 15. Für eine umfangreiche etymologische Herleitung der Bezeichnung
companion species, die companions, abgeleitet vom lateinischen cum panis, in Haraways
Worten zu «messmates at table» und species über die lateinischen Verben specere und
respecere mit dem reziproken) Blick wie dem Respekt verbindet, vgl. Haraway
wie Anm. 10), 17–19.

12 Haraway wie Anm. 10), 4.
13 Statt beings sei besser von things die Rede, schreibt Haraway mit Verweis auf Latour.

Vgl. Haraway wie Anm. 10), 250. Eine weitere Referenz auf Latour stellt die Adaption
seines Buchtitels We Have Never Been Modern im Titel des ersten Teils von When Species

Meet dar, d. h. We have never been human.
14 Haraway wie Anm. 2), 5, 12. Darwins Evolutionstheorie ist für Haraway u. a. deshalb von

besonderer Bedeutung, weil sie den Menschen in die Welt anderer, taxonomisch nicht klar
abgegrenzter critters einreiht. Vgl. Haraway wieAnm. 10), 11, 330, Anm. 33. Dennoch
verabsolutiert oder priorisiert sie evolutionäre Prozesse keineswegs, sondern betrachtet
diese zusammen mit anderen sich über Speziesgrenzen hinweg vollziehendenAbläufen.
Vgl. ebd., 25.

15 Haraway wie Anm. 2), 31: “[O]nce we […] stop seeing only biological reductionism
or cultural uniqueness, both people and animals will look different.”

16 Vgl. Haraway wie Anm. 10), 7; Haraway wie Anm. 2), 16.
17 Vgl. Haraway wie Anm. 2), 7.
18 Für Informationen und Bilder dieser Sportart siehe www.bayteam.org/index.html und

www.dogpatch.org/agility/. In When Species Meet erweitert Haraway ihre Beispiele u. a.
um Menschen und Tiere im Labor sowie um die industrielle Fleischproduktion.

19 Haraway wie Anm. 2), 46, 43.
20 Haraway wie Anm. 2), 62, 54. Den Begriff der Interaktion hat in einem anderen, an

der Luhmann’schen Systemtheorie orientierten Forschungsdesign unlängst Rainer Wiedenmann

für eine Analyse des Tier-Mensch-Verhältnisses vorgeschlagen. Vgl. Wiedenmann
wie Anm. 3), 9, 19 ff.



traverse 2008/3

104

Tiere – eine andere Geschichte?

21 Haraway wie Anm. 2), 88.
22 Haraway bezieht sich hier auf Derridas Überlegungen zum Tier-Mensch-Verhältnis, in denen

er herausstellt, dass es nicht darum gehen könne, den Tieren wieder) eine Stimme zu
geben, sondern vielmehr ein Denken angestossen werden müsse, das « the absence of the name
as something other than a privation» begreifen könne. Jacques Derrida, «The AnimalThat
Therefore I Am More to Follow)» übers. v. David Wills, Critical Inquiry 28 Winter 2002),

369–418, 416, zit. nach Haraway wie Anm. 10), 20.
23 Haraway wie Anm. 2), 98.
24 Haraway wie Anm. 10), 4.
25 Bruno Latour, Les Microbes. Guerre et paix, Paris 1984.
26 Bruno Latour, Steve Woolgar, Laboratory Life. The Social Construction of Scientific Facts,

Beverly Hills 1979; Bruno Latour, «Haben auch Objekte eine Geschichte?» in Ders.,
Der Berliner Schlüssel. Erkundungen eines Liebhabers der Wissenschaften, Berlin 1996,
87–112.

27 Beide Begriffe finden synonym Verwendung.
28 Bruno Latour, Die Hoffnung der Pandora, Frankfurt a. M. 2000, 175.
29 Latour wie Anm. 28), 25, 202–213.
30 Vgl. Georg Kneer et al. Hg.), Bruno Latours Kollektive. Kontroversen zur Entgrenzung

des Sozialen, Frankfurt 2008.
31 Bruno Latour, Das Parlament der Dinge. Für eine politische Ökologie, Frankfurt a. M. 2001,

110; Latour wie Anm. 28), 202. Siehe auch: Bruno Latour, Wir sind nie modern gewesen.

Versuch einer symmetrischen Anthropologie, Berlin 1995; Jakob Tanner, Historische Anthropologie

zur Einführung, Hamburg 2004.
32 Latour, Das Parlament der Dinge wie Anm. 31), 116.
33 Ebd., 115, 110.

34 Latour, Die Hoffnung der Pandora wieAnm. 28), 175 ff.; Latour, «Haben auch Objekte
eine Geschichte?» wie Anm. 26), 87 ff.

35 Latour, Wir sind nie modern gewesen wieAnm. 31), 8.
36 Latour wie Anm. 28), 189–193.
37 Siehe – unter Rückgriff auf Alfred North Whitehead – u. a.: Latour wieAnm. 28), 171–185;

Latour, Das Parlament der Dinge wie Anm. 31), 117 ff.
38 Vgl. z. B. Michel Foucault, Die Archäologie des Wissens, Frankfurt a. M. 1996.Auf den

ersten Blick verwirrend ist allerdings der Umstand, dass Foucault und Latour beide Begriffe
jeweils ausdrücklich voneinander abgrenzen, diese dabei aber überaus unterschiedlich

definieren.
39 Latour wie Anm. 28), 183–188.
40 Siehe insbesondere Latour, Das Parlament der Dinge wie Anm. 31), 210–237.
41 Haraway wie Anm. 10), 334, Anm. 16.
42 Giorgio Agamben, Das Offene. Der Mensch und das Tier, Frankfurt a. M, 39 ff., 47.
43 Paul Münch, «Tiere und Menschen. Ein Thema der historischen Grundlagenforschung»

in Ders. Hg.), Tiere und Menschen. Geschichte und Aktualität eines prekären Verhältnisses,
Paderborn 1998, 9–34.

44 Agamben wie Anm. 42), 26, 31: «Was ist der Mensch, wenn er stets der Ort – und zugleich
das Ergebnis – von unablässigen Teilungen und Zäsuren ist?»

45 Haraway wie Anm. 10), 60, spricht an dieser Stelle von Foucaults bzw. Agambens «species

chauvinism»
46 In diesem Sinn versteht auch Haraway dog writing als einen Zweig feministischer Theorie

und Praxis. Haraway wie Anm. 2), 3.
47 Vgl. Jobst Paul, Das «Tier»-Konstrukt als Grundprinzip inAusgrenzungsdiskursen.

Eine diskursanalytische Studie, Diss., Duisburg 2003.
48 Siehe auch Pascal Eitler, «Übertragungsgefahr. Emotionalisierung und Verwissenschaft

lichung des Mensch-Tier-Verhältnisses im Deutschen Kaiserreich » in Uffa Jensen, Daniel



105

Eitler, Möhring: EineTiergeschichte derModerne

Morat Hg.), Rationalisierungen des Gefühls. Zum Verhältnis von Wissenschaft und Emotionalität

1880–1930, Stuttgart 2008.
49 Agamben wieAnm. 42), 24 ff. Zum Begriff der Biopolitik vgl. insbesondere: Michel

Foucault, Der Wille zum Wissen, Frankfurt a. M. 1995, 158–179; Ders., In Verteidigung
der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 2003.

50 Foucault, Der Wille zum Wissen wie Anm. 49), 170.
51 Vgl. Boria Sax, Animals in the Third Reich. Pets, Scapegoats, and the Holocaust, New York

2000.
52 Agamben wieAnm. 42), 47, 86.
53 Darauf, dass die «generalisierende Differenz zwischen ‹Menschen› und ‹Tieren› eine his¬

torisch eher junge Erfindung» ist, hat auch Thomas Macho, «Der Aufstand der Haustiere»
in Regina Haslinger Hg.), Herausforderung Tier. Von Beuys bis Kabakov, München 2000,
76–99, 76, hingewiesen.

54 Vgl. z. B. Philipp Felsch, «Das Laboratorium» in Alexa Geisthövel, Habbo Knoch Hg.),
Orte der Moderne. Erfahrungswelten des 19. und 20. Jahrhunderts, Frankfurt a. M. 2005,
27–36.

55 Entsprechend der modernen Klassifizierung und Hierarchisierung der ‹Tierwelt› stehen
Tieren verschiedene Formen der Zuwendung zu, wie sie sich in besondererWeise auch

in einer jeweils spezifischen Form des Tötens niederschlagen. Die Vivisektion und der im
Experiment in Kauf genommene Tod des Labortieres wie der industrielle Massentod des

Nutztieres auf der einen Seite und das ‹mitleidsvolle› Einschläfern und die Trauerrituale im
Fall des geliebten Haustieres auf der anderen Seite, verdeutlichen diese differenten Umgangsweisen

exemplarisch. Zum Töten von Tieren als der vielleicht verbreitetsten Form
menschlicher Interaktion mit Tieren siehe Animal Studies Group, Killing Animals, Urbana 2006.
56 Vgl. z. B. Lorraine Daston, Gregg Mitman Hg.), Thinking with Animals. New Perspectives

on Anthropomorphism, New York 2005.
57 Zur Bedeutung der Medialisierung für das Tier-Mensch-Verhältnis siehe Maren Möhring,

Massimo Perinelli, Olaf Stieglitz Hg.), Tiere im Film – eine Menschheitsgeschichte
in Vorbereitung).

58 In Haraway wie Anm. 10), 362, Anm. 5, ist von der «history of entanglements called
domestic» die Rede.

59 Haraway wie Anm. 10), 80. Auch im Labor sind Tiere nach Haraway als Arbeiter und
Agenten der Wissensproduktion zu adressieren. Vgl. ebd., 56.

60 Haraway wie Anm. 10), 67.
61 Sebastian Conrad, Shalini Randeria, «Einleitung. Geteilte Geschichten – Europa in einer

postkolonialenWelt» in Dies. Hg.), Jenseits des Eurozentrismus. Postkoloniale Perspektiven
in den Geschichts- und Kulturwissenschaften, Frankfurt a. M. 2002, 9–49.

62 Haraway wie Anm. 10), 105.



traverse 2008/3

106

Tiere – eine andere Geschichte?

Résumé

Une histoire des animaux de l’époque contemporaine –

Perspectives théoriques

Cette contribution traite des stratégies analytiques actuelles pour une histoire
des animaux à l’époque contemporaine. Au centre de cette réflexion se trouvent
les travaux récents de Donna Haraway, Bruno Latour et Giorgio Agamben.
Alors que les considérations de Haraway et Latour visent de manière program­matique

à ne pas considérer les animaux seulement comme objets d’une histoire
purement humaine mais comme sujets d’une histoire commune, Agamben se

focalise plutôt sur un questionnement historique ou généalogique des

distinctions dominantes entre humains et animaux. Ces perspectives théoriques
– qui peuvent être jointes et confrontées – ouvrent des problématiques et des

champs de recherches nouveaux non seulement pour l’histoire des animaux
de l’époque contemporaine mais également pour la recherche historique dans

son ensemble.

Traduction: Karine Crousaz


	Eine Tiergeschichte der Moderne : theoretische Perspektiven

