Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]

Band: 15 (2008)

Heft: 3

Artikel: Eine Tiergeschichte der Moderne : theoretische Perspektiven
Autor: Eitler, Pascal / M6hring, Maren

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-99718

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-99718
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eine Tiergeschichte der Moderne

Theoretische Perspektiven

Pascal Eitler und Maren Méhring

«In der Geschichte 1st viel zu wenig von Tieren die Rede.»
Elias Canetti

Liasst sich eine Geschichte der Tiere schreiben — eine Tiergeschichte? Wovon
konnte eine solche Geschichte handeln? Es kann thr sicherlich nicht darum
gchen, Tiere als vermeintliche Naturgegebenheiten zu betrachten, die allenfalls
langfristigen evolutionédren Verdnderungen unterworfen sind. Vielmehr gilt ¢s,
«das Tier> bezichungsweise «die Tiere> weitaus grundsétzlicher zum Gegenstand
historischer Analysen zu machen. Gerade angesichts der schwerwiegenden
Verinderungen des Tier-Mensch-Verhiiltnisses in der Moderne erscheint eine
historische Problematisierung dessen notwendig, «was wir unerschiitterlich, als
sei nichts gewesen, das Tier und/oder die Tiere zu nennen fortfahren».!
Gleichviel, ob man Tiere in diesem Kontext als Subjekte oder Objekte der
Geschichte begreift: Der Subjekt- oder Objektstatus wird bestimmten Tieren
vermittels bestimmter diskursiver und nichtdiskursiver Praktiken zuerkannt oder
aberkannt. Nicht erst, aber vor allem in der Moderne sind die mannigfachen Gren-
zen zwischen Menschen und Tieren — ebenso wie diejenigen zwischen Subjekten
und Objekten —zunehmend ins Wanken geraten. Damit hat sich erwiesen, dass es
sich bei diesen Grenzziehungen nicht etwa um ubiquitire Differenzen, sondern
um kontingente und wandelbare Differenzierungen handelt. Diesen historischen
Transformationen von Tier-Mensch-Unterscheidungen in der Moderne mochten
wir uns im Folgenden in drei Schritten ndhern.

Den ersten Teil des Beitrags bildet eine Auseinandersetzung mit theoretischen
Perspektiven und Analysestrategien von Donna Haraway und Bruno Latour,
welche die fortschreitende Grenzverwischung zwischen Menschen und Tieren
(oder Maschinen) nicht nur thematisieren, sondern in gewisser Weise auch pro-
pagieren’ und dabei neue Begrifflichkeiten entwickeln, um unbekannte Mensch-
Tier-Verhiltnisse imaginieren und installieren zu konnen — jenseits hegemonialer
Episteme und Dispositive. In einem zweiten Schritt mochten wir Haraways und
Latours Herangehensweise mit einigen Uberlegungen von Giorgio Agamben

91



92

Tiere — eine andere Geschichte? traverse 2008/3

konfrontieren, der eine andere und streckenweise fast gegensitzliche Perspektive
einmmmt — diesseits vorherrschender Unterscheidungen von Menschen und Tie-
ren. Agamben problematisiert diese Unterscheidungen eher indirekt; er entwirft
—in Anschluss an Michel Foucaults Konzept der Biopolitik — eine Genealogie
der Mensch-Tier-Differenzierung, die den nur scheinbar «neutralen> Begriff des
Lebens ins Zentrum der Analyse und Kritik riickt. Auf diese Weise geriit in den
Fokus der Aufmerksambkeit, dass es problematisch ist, die Frage nach dem Subjekt-
oder Objektstatus von Tieren offen zu lassen. Denn nicht nur wird in diesem Fall
die Subjekt-Objekt-Unterscheidung notgedrungen reproduziert, sondern es wird
dabei auch iiblicherweise der Subjektstatus privilegiert — mit den entsprechenden
Folgen fiir dasjenige d_eben>, das auf keinen Fall in den Genuss des Subjektstatus
gelangt, wie etwa die sogenannt miederen> Tiere. Dieser Punkt beriihrt nach
unserem Dafiirhalten ein zentrales Problem jeder Form von Tiergeschichte.
Wihrend die Ansitze von Haraway und Latour zum einen stark theoretisch ori-
entiert sind, zum anderen eher auf gegenwartige diskursive und nichtdiskursive
Praktiken abzielen, und Agamben (ihnlich wie Derrida) vorrangig philosophi-
sche Grundsatzfragen zum Tier-Mensch-Verhiltnis aufwirft, moéchten wir in
einem dritten und letzten Schritt einige Uberlegungen skizzieren, die sich aus
den dargestellten Ansitzen fiir geschichtswissenschaftliche Untersuchungen von
Tier-Mensch-Verhiltnissen in der Moderne ergeben.

«Significant Otherness» und «nichtmenschliche Wesen» —
Donna Haraway, Bruno Latour und das Mensch-Tier-Verhaltnis

Die Neuvartigkeit und Umgestaltung des Verhéltnisses von Tier und Mensch in
der Moderne ist in der letzten Zeit von zahlreichen Autoren und Autorinnen her-
vorgehoben worden.> Wihrend Derrida in diesem Zusammenhang nicht nur fiir
eine Problematisierung, sondern eine grundlegende Erschiitterung der Begriffe
Tier> und (Tiere> pladiert,* betonen und verfolgen Haraway und Latour weit-
aus stirker die nichtbegriffliche, nichtsprachliche Herstellung oder Einfiithrung
neuartiger Tier-Mensch-Bezugssysteme, wie sie sich in diversen privaten, aber
auch professionellen Alltagspraktiken zwischen Tieren und Menschen 1n der
Moderne artikulieren. In diesen Praktiken lassen sich Subjekt> und «Objekt
einer Handlung oftmals nicht eindeutig ausmachen.

Eine Infragestellung der scheinbar klaren Zuschreibung von Subjekt- und Ob-
jektstatus an «den> Menschen und «das> Tier ist denn auch Ausgangspunkt von
Donna Haraways Companion Species Manifesto aus dem Jahre 2003. Am Beispiel
des Verhiltnisses zu ihren Hunden und genereller dem Verhiltnis von Menschen
zu ihren Haustieren macht sie einen Bereich von co-constitutive relationships



Eitler, M&hring: Eine Tiergeschichte der Moderne

aus, dessen kleinstes Analysemuster nicht das Subjekt oder Objekt, sondern die
Berziehung (relation) darstellt. Schliesslich sei1 kein Teil der Beziehung, weder
der Mensch noch das Tier, dem jeweils anderen vorgingig — weder in praktischer
noch erkenntnistheoretischer Hinsicht, liesse sich hinzufiigen. Aber auch bei der
Beziehung handelt es sich um keine feststehende Grosse; vielmehr ist die Herstel-
lung der Beziehung ein bestéindig zu wiederholender Akt und kann niemals ein fiir
allemal erfolgen beziehungsweise abgeschlossen werden.” Haraway versucht also,
das Tier-Mensch-Verhiltnis konsequent in relationalen Kategorien zu denken und
damit tendenziell hierarchischen Subjekt-Objekt-Topologien mit Konzepten wie
«partial connections» oder «relations of significant otherness» andere (Un-)Ord-
nungsmuster entgegenzusetzen.® Die «relations of significant otherness» schaffen
zum einen Raum, die teilweise sehr emotionalen Beziehungen von Menschen zu
thren (Haus-)Tieren zu benennen, verweisen sie doch auf ein partnerschaftliches
Verhiltnis (significant other als L.ebensgefihrte). Zum anderen ist in thnen auch
das Wissen um eine bedeutsame und uniiberbriickbare Differenz zwischen dem
Selbst und der/dem Anderen bewahrt, die alle Liebesbezichungen charakterisiert:
“That is so for all true lovers, of whatever species.”” Diese Perspektive erfasst
weniger die hegemoniale Sicht auf das Tier als Medium der Selbstdefinition des
Menschen, sondern vielmehr die irreduzible Differenz zwischen verschiedenen
Spezies (und innerhalb eines Exemplars einer Spezies): “[D]ogs are not about
oneself. Indeed, that is the beauty of dogs.”

Haraway, die sich bereits in ihrem Cyborg Manifesto aus dem Jahre 1991 mit der
Uberschreitung und Verwischung scheinbar klarer Grenzen, vor allem zwischen
Mensch und Maschine, beschiftigt hat, nimmt in ihrem Companion Species
Manifesto eine Perspektivenverschiebung vom Cyborg zum Hund vor, um die
aktuellen «technobiopolitics» zu analysieren: “I have come to see cyborgs as
junior siblings in the much bigger, queer family of companion species.” Die
US-amerikanische Bezeichnung companion animal, die seit Mitte der 1970er-
Jahre in der Tiermedizin fiir Haustiere gebriiuchlich wurde,'° verweist nach Hara-
way auf die historisch-spezifische Kopplung von technisch-wissenschaftlicher
Expertise und spitindustriellen Praktiken der Haustierhaltung und eignet sich
gerade deshalb hervorragend fiir ihre Zwecke. Die fiir die Moderne zentralen
Verwissenschaftlichungsprozesse, ebenso wie neue alltagspraktische Umgangs-
formen mit bestimmten Tieren geraten so in den Fokus. Haraway erweitert den
Begriff companion animal in ithrem Manifesto allerdings zu dem der compa-
nion species, der eine umfassende und heterogene Kategorie darstellt, in der
beispielsweise auch «rice, bees, tulips, and intestinal flora» inbegriffen sind.!!
Kommen in dieser Aufzdhlung im Companion Species Manifesto im klassischen
Sinn fiir unbelebt gehaltene Dinge nicht vor, so zihlt Haraway in ithrem zweiten
Buch zum Thema, dem 2008 erschienenen When Species Meet, explizit auch

93



94

Tiere — eine andere Geschichte? traverse 2008/3

Unbelebtes zur Kategorie der companion species: “[S]pecies of all kinds, living
and not, are consequent on a subject- and object-shaping dance of encounters.”!?
Bei ihrer Diskussion der unbelebten Dinge greift Haraway insbesondere auf
Latour zuriick,” interessiert sich im Vergleich zu ihm aber weniger fiir die
Frage der belebten und unbelebten Materie. So wie zwischen Ding, Tier und
Mensch werden auch die Grenzen zwischen Diskurs und Materie systematisch
als prekir und historisch konstitutiert sichtbar gemacht. Die Transgression von
Grenzen bezieht Haraway konsequenterweise auch auf «die> Biologie in Ab-
grenzung zu «der> Geschichte; keiner der Wissenschaftsdisziplinen will sie den
Vorrang einrdiumen, wenn es um das Verstindnis des Tier-Mensch-Verhiltnisses
geht. Vielmehr ist fiir sie die Verzahnung beider und ein weder biologistischer
noch teleologischer Evolutionsbegriff von zentralem Interesse. Als Biologin,
Wissenschaftshistorikerin und «like any good Darwinian» betrachtet sie Hunde
als «partners in the crime of evolution», wobei sie Koevolution dezidiert als
«co-history» versteht.'* So wie weder der biologische Reduktionismus noch der
humanistische Exzeptionalismus, der den Menschen qua Vernunft, Sprache et
cetera von allen anderen Wesen abhebt, hilfreich seien, Menschen, Tiere und
thre Beziehungen zu verstehen, so kénne auch nicht ein einziger disziplinirer
Zugang zum Tier-Mensch-Verhiltnis dessen Komplexitit erfassen.'® Die Welt,
in der companion species sich begegnen, ist eine multispecies-Realitit, die
Multidisziplinaritit in threr Erforschung erfordert.

Um die vermeintlich sicheren Grenzen nicht nur zwischen Natur und Kultur, son-
dern entsprechend auch zwischen Natur- und Kulturwissenschaften zu befragen,
setzt Haraway dort an, wo keine theoretische Klarheit und Eindeutigkeit zu haben
sei: be1 den multiplen «naturalcultural contact zones» und den historisch-spezi-
fischen Kopplungen der Leben verschiedener companion species, insbesondere der
Leben von Hunden und Menschen.!® Lisst man sich auf diese Betrachtungsweise
ein, dann begibt man sich auf ein unsicheres und programmatisch wunsauberes:
Feld der Analyse, das durch nicht harmonische und moglicherweise nicht harmo-
nisierbare Formen von agency und Lebensformen auf beiden beziehungsweise
allen Seiten der Beziehung charakterisiert ist. Dabei liegt das Ziel fiir Haraway
darin, mit den jeweils getrennten Geschichten der an der zu analysierenden
Beziehung Beteiligten auf eine zwar unwahrscheinliche, aber nichtsdestotrotz
notwendig verbundene, gemeinsame (joint) Zukunft hinzuarbeiten.!”

Als Beispiel fiir eine derartige Beziehung auf der Alltagsebene wihlt Haraway im
Companion Species Manifesto wie auch in When Species Meet den aus England
stammenden, seit den 1980er-Jahren auch 1n den USA und 1in Deutschland enorm
expandierenden Bereich der agility, einem Hunde- und Menschensport, bei dem
es vor allem um die Bewiiltigung von Hindernisparcours geht.'® Die Trainings-
programme basieren auf tayloristischen Disziplinartechniken, die aber — und



Eitler, M&hring: Eine Tiergeschichte der Moderne

diesen Aspekt streicht Haraway besonders heraus — zwischen Mensch und Hund
etwas herstellen, das sie, auch in Anspielung auf intim-sexuelle Praktiken, als
«positive bondage» beschreibt.” Der Erfolg beim agility-Sport resultiert aus einer
konzertierten Anstrengung, bei der beide, Mensch und Hund, gemeinsam optimal
funktionieren miissen. Beide miissen die Initiative ergreifen und wechselseitig
aufeinander reagieren konnen. Es wire verkiirzt, wiirde man diese Kopplung
von Hund und Mensch allein als einseitige Dressur des Objektes Hund durch das
Subjekt Mensch verstehen. Nach Haraway ist diese Trennung so nicht aufrecht
zu erhalten, verdandere die gemeinsame Aktivitit doch nicht nur den einen Part,
sondern alle an der Interaktion Beteiligten.?* Haraway analysiert agility also als
ein historisch-spezifisches, ndmlich gegenwirtiges Feld der alltagspraktischen
Verkopplung von Mensch und Hund. Eine Geschichte von Mensch-Tier- oder
Mensch-Hund-Beziehungen in geschichtswissenschaftlicher Sicht leistet sie aber
nicht, trotz der historischen Spuren in aktuellen Praktiken, welche sie immer wie-
der explizit benennt, wie etwa die langwierige Geschichte der Domestizierung.
Fiir Haraway stellt das Augenmerk auf companion species eine Moglichkeit dar,
insgesamt und grundsitzlich einen anderen Blick auf historische Ereignisse zu
richten: “Anyone who has done historical research knows that the undocumented
often have more to say about how the world is put together than do the well pedi-
greed.””! In diesem Sinn geht es Haraway um eine um andere Spezies erweiterte
Geschichte der Subalternen, die nicht geschrieben werden kann, ohne die eigene
Verstricktheit in den ungleichgewichtigen Machtbeziehungen zu reflektieren. In
Anlehnung an postkoloniale Theorien der Subalternitit, aber mit der entschei-
denden Abweichung, dass Haraway nicht danach fragt, ob companion species
sprechen konnen® (reproduziert genau diese Frage doch den von ihr kritisierten
humanistischen Exzeptionalismus), wihlt sie einen anderen Ausgangspunkt fiir
die Analyse: Es ist die in unseren Biografien — wobei die Frage, wer oder was
«wir> sind, offen bleibt und offen bleiben muss — erfolgte und erfolgende Ver-
bindung mit companion species, mit Hunden wie Menschen: “[W]e embody in
the flesh the connections of the dogs and the people who made us possible.”??
Die von Haraway anvisierte Geschichte versteht damit zum einen ein jegliches
Sein als ein become with many™ und bewegt sich zum anderen nicht allein auf
diskursiver Ebene, sondern nimmt die Verwobenheit von diskursiven und nicht-
diskursiven Praktiken ernst. Beide Aspekte stellen zentrale Herausforderungen
an eine Tiergeschichte (nicht nur) der Moderne dar.

Im Unterschied zu Donna Haraway setzt sich Bruno Latour weniger dezidiert mit
Tieren beziehungsweise Haustieren und deren Beziehungen zu Menschen ausein-
ander. Latour arbeitet, wie lange Zeit auch Haraway, vor allem auf dem Gebiet
der Wissenschaftsforschung. Er trat in diesem Kontext 1984 mit einer Studie
iiber den Einfluss und das Figengewicht, die Bedeutung und die Geschichtlich-

95



96

Tiere — eine andere Geschichte? traverse 2008/3

keit der Milchsdurebakterien in der Labortitigkeit von Louis Pasteur sowie die
damit einhergehende «Pasteurization of France» um 1900 hervor.” Ausgehend
von der Praxis des Experimentierens® und der detaillierten Rekonstruktion der
sich fortwihrend verindernden Versuchsanordnungen gelangt Latour zu einer
radikalen Infragestellung der Subjekt-Objekt-Unterscheidung und des Begriffs
des Akteurs: Wenn man Praxis als FEinfluss oder Gestaltung begreift, als ereig-
nishafte Bestimmung oder Verdnderung einer Beziehung oder Anordnung, und
nicht vorab im Sinn einer strikt binér codierten Metaphysik dariiber entscheidet,
dass ein solcher Finfluss ohnehin nur dem Menschen zukomme und diesen in
seiner <Subjekthaftigkeit> von der «<Objekthaftigkeit> der Natur beziechungsweise
der Dinge kategorisch unterscheidet, so Latour, werde es liberaus fraglich, aus
welchem Grund Milchsdurebakterien, Petrischalen, Reagenzgliser und Mikros-
kope im Gegensatz zu Louis Pasteur nicht ebenfalls als Akteure beziehungsweise
«Aktanten» in den Blick geraten sollten.*

Latour charakterisiert die Subjekt-Objekt-Unterscheidung in diesem Sinn als
«moderne Ubereinkunft», die es aufzukiindigen gelte, um der unendlichen
Mannigfaltigkeit und unaufhorlichen Veranderlichkeit der Wirklichkeit besser
gerecht werden zu konnen.”® In einem ersten Schritt schligt Latour vor diesem
Hintergrund vor, an die Stelle der Differenz von Subjekten und Objekten die
Differenzierung von Menschen und «nichtmenschlichen Wesen» zu setzen. Es
geht ihm in diesem Sinn um «Menschen und nichtmenschliche Wesen, die sich
miteinander verflechten und dabei stindig sich verindernde Kollektive bilden»
— zum Beispiel ein Labor.? Wem innerhalb eines solchen «Kollektivs»*® wel-
cher Einfluss zukommt, lasse sich nicht metaphysisch entscheiden, sondern nur
konkret untersuchen. Alle an einem bestimmten «Kollektiv», in einer belie-
bigen Konstellation, beteiligten Menschen oder «nichtmenschlichen Wesen»
gelte es als Akteure zu beriicksichtigen, insofern diese einen und sei es noch so
verschwindend geringen Einfluss ausiibten und demzufolge agency besissen.
Latour spricht an dieser Stelle von einer «Entdramatisierung» einer vermeintlich
«definitiven Demarkationslinie» und identifiziert seinen Ansatz als «Versuch einer
symmetrischen Anthropologie» !

Latours scharfe Abgrenzung von jeglicher «Metaphysik der Natur» stosst
inzwischen weitgehend auf Zuspruch.’? Aufsehen beziehungsweise offenen
Widerspruch innerhalb der Wissenschaftsforschung und der Kulturwissen-
schaften insgesamt 16st Latour vor allem dadurch aus, dass er auch den inzwi-
schen vorherrschenden Konstruktivismus verabschieden moéchte. Es geht thm
ausdriicklich nicht darum, dass Menschen «nichtmenschlichen Wesen» einen
Einfluss oder eine Bedeutung zuschreiben und dementsprechend auch wieder
beliebig absprechen konnten. Ganz im Gegenteil, als Akteure gelte es die
Milchsaurebakterien zu betrachten und zu behandeln, insofern sich diese den



Eitler, M&hring: Eine Tiergeschichte der Moderne

Zuschreibungen von Louis Pasteur gerade vielfédltug widersetzt oder entzogen
hitten und in dessen Labortitigkeit «vor allem als Hindernisse» in Erscheinung
getreten seien.”

Nichtsdestotrotz gelte es, die «Geschichtlichkeit der Dinge» beziehungsweise
der Natur** zu betonen: Obgleich die Milchsdurebakterien ihre Existenz nicht
ausschliesslich den Zuschreibungen von Menschen zu verdanken hitten, habe
Louis Pasteur ihr Dasein in der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts schwer-
wiegend verwandelt. Allerdings hitten die Milchsidurebakterien umgekehrt
ebenso massiv die Existenz von Louis Pasteur tangiert. Latour spricht vor
diesem Hintergrund in einem umfassenderen Sinn, und dhnlich wie Haraway,
von einer «ungewissen Geschichte, in der sich Biologie und Gesellschaft
vermischen».* In einem zweiten Schritt schligt er demzufolge vor, Existenz
nicht linger als «Alles-oder-nichts-Eigenschaft» zu begreifen, sondern als
«relative Existenz» — statt von einer «relativen», konnte man an dieser Stelle
nach unserem Dafiirhalten noch priziser von einer «relationalen» Existenz
sprechen.®® In diesem Zusammenhang fithrt Latour parallel zum Begriff des
Akteurs beziehungsweise «Aktanten» den Begriff der «Proposition» ¢in. Sowohl
Menschen als auch «nichtmenschliche Wesen» liessen sich erkenntnis{érdernd
als «Propositionen» im Sinn von «Vor-Schldgen» untersuchen, als Angebote
oder «Gelegenheiten zur Interaktion».’” Weitgehend vergleichbar mit Foucault
und dessen Begriff der «Aussage»* betont Latour an dieser Stelle den Ereig-
nischarakter von «Propositionen», die kleinen und kleinsten Verschiebungen
innerhalb von Epistemen und Dispositiven, die es detailliert zu rekonstruieren
gelte und die den Menschen oder «nichtmenschlichen Wesen» stets eine ebenso
konkrete wie praktische und dementsprechend ausnahmslos geschichtliche
Existenz verlichen.*”

Problemlos lassen sich die Analysestrategien Latours von Louis Pasteur und
«seinen> Milchsédurebakterien beziehungsweise den Milchsdurebakterien und
«dhrem> Louis Pasteur auch und vielleicht insbesondere auf Tiere iibertragen.
Fiir eine Tiergeschichte der Moderne kénnen sie produktiv — inspirierend
beziehungsweise irritierend — in Anschlag gebracht werden, sowohl im Fall
von sogenannten Haustieren, als auch in Hinblick auf vermeintliche Nutz- oder
Wildtiere. Denn ob auf dem Biirgersteig beim Spaziergang oder dem Fami-
lienbild im Hintergrund, in der Landwirtschaft oder der Vorratskammer, im
Zirkus oder Zoo, Menschen und Tiere interagieren mit- und gegeneinander, sie
bilden mehr oder weniger engmaschig vernetzie «Kollekiive». Vielleicht noch
eindeutiger als Haraway lenkt Latour dabei den Blick auf die ausdriicklich
kollektiven Beziehungen und Verquickungen von Menschen und Tieren, um
sich energisch gegen jede Form der Essenzialisierung und Hierarchisierung
zu wenden.

97



o8

Tiere — eine andere Geschichte? traverse 2008/3

In beiden Analysestrategien steht die Untersuchung spezifischer Situationen und
konkreter Praktiken im Zentrum. Wie Haraway entwirft auch Latour in diesem
Sinn nicht nur ein theoretisches, sondern ebenfalls ein «politisches» Programm:
eine «politische Okologie», die auf ein neuartiges und noch kaum denkbares
«Parlament der Dinge» zielt.*® Eine Tiergeschichte der Moderne kann sich zwar,
muss sich nach unserem Dafiirhalten aber nicht mit diesem oder einem anderen
Programm identifizieren.

Die «anthropologische Maschine» -
Giorgio Agamben und die Mensch-Tier-Unterscheidung

Andere, aber keineswegs weniger grundlegende Uberlegungen entwickelt
demgegeniiber Giorgio Agamben in seinem Buch Das Offene von 2002.
Agamben interessiert sich vorrangig fiir die geschichtliche, philosophische
und politische Funktion der Mensch-Tier-Unterscheidung und nicht fiir die
praktische Umgestaltung des Mensch-Tier-Verhiltnisses; er bewegt sich da-
her — wie Haraway kritisch anmerkt* — ausdriicklich diesseits hegemonialer
Episteme und Dispositive. Einer Tiergeschichte der Moderne, die an Agambens
theoretische Perspektiven anschliesst, geht es nicht darum, nach vermeintlichen
Unterschieden oder Ahnlichkeiten von Mensch und Tier zu fragen, um diese zu
ergriinden oder gar zu begriinden. Eine solche anthropologische beziehungs-
weise anthropologisierende Frage operiert, wie Agamben herausarbeitet, noch
immer im Schatten einer evolutionédren Perspektive, in welcher der Mensch noch
teilweise als Tier begriffen und verhandelt wird. Letztlich, so der gewichtige
Einwand Agambens, zielt eine derartige Frage darauf, die angeblich <tierische>
Seite im Menschen zu erkennen und mit seiner vermeintlich «menschlichen»
Seite zu versohnen. <Das Tier> funktioniert innerhalb dieser LLogik als Stamm-
halter «der Natur> — innerhalb, nicht ausserhalb «des Menschen>. Wie 1m Fall
der Korper- oder Geschlechtergeschichte sollte es einer Tiergeschichte vor
diesem Hintergrund auch und nicht zuletzt um die gesellschaftlichen Folgen
einer sogenannten Naturgegebenheit gehen. Mensch-Tier-Unterscheidungen
sagen in dieser Sichtweise allerdings nichts iiber Tiere aus. Sehr wohl liesse sich
das Mensch-Tier-Verhilinis hingegen im Sinn Agambens als «anthropologische
Maschine» begreifen: Es produziert und reproduziert Menschen — als Menschen
in Abgrenzung zu Tieren.* In diesem Sinn wiirde eine Tiergeschichte der
Modermne tatsichlich «historische Grundlagenforschung» leisten.®

Statt eines anthropologischen oder anthropologisierenden Ansatzes schligt
Agamben — in Anlehnung an Foucault und in Auseinandersetzung mit Heid-
egger — eine genealogische Sichtweise auf das Mensch-Tier-Verhiltnis vor,



Eitler, M&hring: Eine Tiergeschichte der Moderne

wenngleich er selbst die identifizierenden und hierarchisierenden Effekte von
Mensch-Tier-Unterscheidungen nicht eingehend untersucht. Diese Genealogie
der Mensch-Tier-Beziehung nimmt nicht die denkbaren Gemeinsamkeiten oder
das offenkundig Trennende zwischen Menschen und Tieren in den Blick; sie
widmet sich vielmehr den beschreibbaren Effekten der fortwihrenden Trennung
zwischen Menschen und Tieren. Sie versucht, so Agamben, «das praktische
und politische [dieser] Trennung zu erforschen» und die Mensch-Tier-Unter-
scheidung in erster Linie als paradoxen Ursprung (weiterer) problematischer
Unterscheidungen zu begreifen.* Man konnte auch sagen, eine solche Genealogie
der Mensch-Tier-Differenzierung historisiert, rekonstruiert und dekonstruiert
jedwede Anthropologie des Mensch-Tier-Verhiltnisses — selbst eine «sym-
metrische Anthropologie» im Anschluss an Latour.

In genealogischer Perspektive wiirde sich eine Tiergeschichte der Moderne
also in erster Linie fiir die sich wandelnden Bedeutungen und Folgen in-
teressieren, die unterschiedliche Mensch-Tier-Differenzierungen in jeweils
historisch-spezifischen Kontexten fiir unterschiedliche Akteure zeitigen oder
nicht zeitigen; als Akteure kiimen nunmehr jedoch, und dies ist der auffalligste
Unterschied zu Haraway und Latour, allein Menschen in Betracht.* Eine solche
genealogisch operierende Tiergeschichte wiirde sich dementsprechend schwer-
punktméssig mit den konkurrierenden Menschenbildern und Gesellschaftsent-
wiirfen beschiftigen, die verschiedenartige Mensch-Tier-Unterscheidungen
generieren oder legitimieren — und vice versa. Im Zentrum ihres Interesses
stiinden dabei vor allem die mannigfachen Anschlussunterscheidungen, die
Mensch-Tier-Unterscheidungen scheinbar systematisch anleiten oder ver-
eiteln: Anschlussunterscheidungen zwischen Méannern und Frauen,* Weissen
und Schwarzen, Gesunden und Kranken — von denen die einen der angeblich
«tierischen> Seite im Menschen stets stirker und folgenreicher zugerechnet
wurden als die anderen.*’

Eine Tiergeschichte des 19. und 20. Jahrhunderts miisste sich in diesem Zu-
sammenhang zum Beispiel mit der neuvartigen Emotionalisierung und Politi-
sierung des Mensch-Tier-Verhiltnisses in diesem Zeitraum auseinandersetzen.
Parallel zum Ausschluss von zahlreichen Tieren aus insbesondere urbanen
Gesellschaftsbereichen wurde nach und nach eine breitenwirksame, nachhaltige
und verbindliche Regelung des Tier-Mensch-Verhiltnisses auf die politische
Agenda gesetzt, 0ffentlich debattiert und juristisch umgesetzt. Die sich in der
zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts formierende Tierschutzbewegung wurde
dabei zu einem zunehmend wichtigen Moment innerhalb dieses Emotionalisie-
rungs- und Politisierungsprozesses.* Der moderne Tierschutzgedanke basiert
in diesem Kontext weitgehend auf dem Mitleidsgedanken, weshalb innerhalb
der Forschung hdufig von einem pathozentrischen Tierschutz die Rede ist.

99



100

Tiere — eine andere Geschichte? traverse 2008/3

Hinter dem Begriff des Leidens oder Mitleidens stand und steht jedoch mehr
oder weniger offensichtlich der Begriff des I.ebens: Tiere wurden und werden
in diesem Rahmen als schiitzenswert wahrgenommen und dargestellt, nicht
allein insofern sie leiden, sondern vor allem insofern sie leben. In einer solchen
Lesart erweist sich der moderne Tierschutzgedanke weniger als pathozentrisch,
sondern vielmehr als biozentrisch beziehungsweise, im Sinn Agambens und
Foucaults, als biopolitisch. Er macht «das Lebens> und mit ithm «das Tier>
damals wie heute zu einem Politikum und kann in diesem Sinn als Biopolitik
interpretiert und kritisiert werden.* Auch im modernen Tierschutzgedanken
«reflektiert sich das Biologische im Politischens.>

Wenn das der Fall sein sollte, sollte eine Tiergeschichte der Modeme nicht uniiber-
legt auf Begriffe wie Ieiden, [.eben oder andere gebriuchliche Surrogatbegriffe
rekurrieren, sondern derartige Konzepte und Argumente vielmehr gezielt zum
Gegenstand einer genealogischen Untersuchung und Befragung machen. Denn
gerade fiir die Geschichte des 19. und 20. Jahrhunderts stellt sich die Frage nach
«dem Leben> — dem sogenannt debenswerten> wie dem angeblich debensunwerten
— auf besonders grundsitzliche und problematische Art und Weise.>! Agamben
spricht in diesem Zusammenhang davon, dass die «anthropologische Maschine»
stets «mittels einer Ausschliessung und einer Einschliessung» funktioniere: «Die
integrale Humanisierung des Tieres koinzidiert mit der integralen Animalisierung
des Menschen.»*

Eine Tiergeschichte der Moderne — zwei Wege?

Die Ansidtze von Haraway und Latour auf der einen und von Agamben auf
der anderen Seite lassen sich zwar gewinnbringend kombinieren und kon-
frontieren, stellen aber dennoch zwei recht unterschiedliche Wege zu einer
Tiergeschichte der Moderne dar. Neben einer im Anschluss an Agamben
dezidiert genealogischen Perspektive, die uns als gleichsam diskursanaly-
tischer Referenzrahmen fiir jegliche Form von Tiergeschichte unumginglich
erscheint, um Unterscheidungen zwischen Menschen und Tieren, <hdheren>
und @miederen> Tieren, vermeintlichen Subjekten und angeblichen Objekten
oder Akuvitit und Passivitit angemessen historisieren und kontextualisieren
zu konnen, verweisen die Uberlegungen von Haraway und Latour noch auf
eine andere Ebene der geschichtswissenschaftlichen Untersuchung von Tier-
Mensch-Verhiltnissen: Sie riicken die nichtdiskursiven Praktiken stirker in
den Fokus, die jeweils ganz bestimmte Tiere und Menschen an spezifischen
Orten zu einem bestimmten Zeitpunkt miteinander verbanden oder nicht
verbanden, 1n alltiglichen Konflikten oder Kooperationen. Diesen nichtdis-



Eitler, M&hring: Eine Tiergeschichte der Moderne

kursiven Praktiken, im Freizeitverhalten wie im Arbeitsleben, sollte sich eine
Tiergeschichte der Moderne nach unserem Dafiirhalten ebenfalls und wenn
moglich in verstirktem Masse widmen.

Obwohl «die Tiere> und «das Tier> ein zentrales Moment der menschlichen
Selbstbeschreibung und der alltdglichen Erfahrung darstellen, nicht nur, aber
auch in der Moderne,” hat sich die Geschichtswissenschaft bislang allenfalls
am Rande mit der Tier-Mensch-Differenzierung auseinandergesetzt. Die Ge-
schichte des Tier-Mensch-Verhaltnisses, seiner fundamentalen Transformationen
und seiner unterschiedlichen Auswirkungen in verschiedenen Gesellschaftsbe-
reichen, stellt somit ein umfangreiches Desiderat der historischen Forschung
dar. Abschliessend mochten wir vor diesem Hintergrund und mit Blick auf die
vorgestellten Ansiitze vier besonders viel versprechend erscheinende Perspek-
tivierungen und Ankniipfungspunkte fiir eine Tiergeschichte der Moderne zur
Diskussion stellen.

1. Tiergeschichte als Raumgeschichte: Nicht zuletzt im 19. und 20. Jahrhundert hat
das Mensch-Tier-Verhiltnis {iberaus dynamische und grundlegende Verinderungen
erfahren. So hat beispielsweise die Ausdifferenzierung einer «privaten> und einer
Offentlichen> Sphire zur Entstehung zahlreicher neuartiger Mensch-Tier-Rdume
gefiihrt, die mit der grundsitzlichen Unterscheidung von Haustieren> (im Sinn
von companion animals) auf der einen und (Nutztieren>, aber auch <Wildtieren»
auf der anderen Seite einher ging — das Labor war einer dieser spezifisch moder-
nen Orte.>* Bestimmten Tieren wurden im Zuge der Moderne spezifische Rdume
(neu) zugewiesen bezichungsweise verschlossen. So verschwanden zahlreiche
Tiere, insbesondere Nutztiere, allmahlich aus dem <6ffentlichen> Raum der Stadt,
gleichzeitig eroberten Haustiere wie Hunde und Katzen eigene, quasi «private>
Riume und damit verbunden auch neuvartige Rechte auf Gesundheit, auf Fiir-
sorge und auf einen <mmanen> Tod.>

2. Tiergeschichte als Wissenschaftsgeschichte: Fiir diese rdumlichen wie kate-
gorialen Ausdifferenzierungsprozesse war die zunehmende Verwissenschaft-
lichung samtlicher Gesellschaftsbereiche im 19. und 20. Jahrhundert von zen-
traler Bedeutung — nicht nur im Fall des Labors. Die «Verwissenschaftlichung
des Sozialen» (Lutz Raphael) fand auch im Mensch-Tier-Verhiltnis ihren
Ausdruck. Die Wissenschaftsgeschichte konnte 1n diesem Kontext, wie sowohl
Latour als auch Haraway nahe legen, zu einem privilegierten, aber nicht zum
einzigen Gespriachspartner einer Tiergeschichte der Moderme werden.>® Die
in unterschiedlichen wissenschaftlichen Epistemen und Dispositiven auf je
eigene Weise vollzogenen Abgrenzungen zwischen Menschen und Tieren
stellen Agamben zufolge Wissen und Macht generierende und etablierende
Unterscheidungen dar, die vor allem iiber ihre zunehmend massenmediale
Verbreitung und Vermittlung soziale und praktische Relevanz erlangten.”’

101



102

Tiere — eine andere Geschichte? traverse 2008/3

3. Tiergeschichte als Subjektivierungsgeschichte: Die modernen Verdnderungen
innerhalb der <Tierwelt> lassen sich, folgt man Haraway und Latour, nicht als
Transformationen analysieren, in denen Tiere allein als Objekte oder Opfer
menschlicher Handlungen auftauchen. Bei der Geschichte der Domestizierung
etwa handelt es sich um eine von ihren Anfingen an durch und durch entangled
history, denn auch Tiere haben im Zuge ihrer Zihmung durch Menschen die
Menschenwelt> massiv verindert.”® Als <Nutz->, aber auch als Haus-> oder
«Sporttiere> wiren sie im Anschluss an Haraway weniger als «worked objects»
denn als «working subjects» zu betrachten.”® Nimmt man diese Verschiebung
der gingigen Objekt-Subjekt-Unterscheidung im Bezug auf Tiere und Menschen
ernst, impliziert sie eine grundsiizliche Neuperspektivierung der Konzepte von
Subjektivitit, Geschichte und Geschichtswissenschaft: “But what does subject
or history mean when the rules are changed like that?”%

4. Tiergeschichte als Verflechtungsgeschichte: Eine solchermassen orientierte
Geschichte von Tier-Mensch- beziehungsweise companion species-Beziehungen
wiirde nach unserem Dafiirhalten unter anderem cine weitere Ausformulierung
oder Erweiterung des im Rahmen der postcolonial studies entwickelten Kon-
zepts der «geteilten Geschichte»® darstellen, das die kaum harmonisierbaren
Geschichten ganz verschieden positionierter menschlicher Akteure und Ak-
teurinnen in ihren Verflechtungen, aber auch in ihren Briichen zu analysieren
versucht. Gerade die Geschichte der Domestizierung verweist in vielerlei
Hinsicht auf die Kolonialgeschichte, bezogen sich koloniale Diskurse iiber
die Bindigung> und Erziehung des Wilden> doch auf Tiere und Menschen
gleichermassen. Zudem hat sich die Geschichte des Kolonialismus in die
Korper auch gegenwirtiger — menschlicher und nichtmenschlicher — Akteure
und Akteurinnen eingeschrieben; so betont Haraway wiederholt, dass die heute
im agility-Sport aktiven Hunde bezichungsweise Menschen Nachkommen der
Hirtenhunde respektive der weissen Siedler in Nordamerika und damit «means
and offspring of colonial conquest» seien.®

Weitere Ansitze, vermittels derer sich die Politisierung und Emotionali-
sierung, aber auch die Asthetisierung oder Okonomisierung des Mensch-Tier-
Verhiltnisses untersuchen liessen, sind selbstverstindlich denkbar, und eine
Tiergeschichte der Modermne sollte moglichst viele und unterschiedliche theo-
retische wie methodische Wege beschreiten. Die vier genannten, auf der Folie
der Ansitze von Haraway, Latour und Agamben entwickelten Perspektivierungen
jedoch bieten zentrale Ankniipfungspunkte, um die Tiergeschichte mit anderen
Feldern der Geschichtswissenschaft zu verbinden und dementsprechend nicht
als eine Art von «Sondergeschichte» zu betreiben, sondern mit ithrer Hilfe eine
umfassendere Verschiebung des Blickwinkels vorzunehmen.



Eitler, M&hring: Eine Tiergeschichte der Moderne

Anmerkungen

1

SN

O 00 =]

10

11

12
13

14

15

16
17
18

19
20

Jacques Derrida, «Das Tier, welch ein Wort! Konnen sie leiden? Uber die Endlichkeit, die wir
mit Tieren teilen», in Deutsches Hygiene-Museum (Hg.), Mensch und Tier. Eine paradoxe
Beziehung, Begleitbuch zur Ausstellung, 22. 11. 2002-10. 8. 2003 in Dresden, Ostfildern-Ruit
2002, 191-209, 192.

Haraways Zugang liegt in dem Versuch, die aus der Grenzverwischung resultierenden
Mischwesen durchaus ironisch anzueignen, «neither in celebration nor condemnation».
Donna Haraway, The Companion Species Manifesto. Dogs, People, and Significant Otherness,
Chicago 2003, 4.

Vel. v a.: Linda Kalof, Brigitte Resl (Hg.), A Cultural History of Animals, 6 Biande, Oxford
2007; Benjamin Biihler, Stefan Rieger, Vom Ubertier. Ein Bestiarium des Wissens, Frank-
furt a. M. 2006; Rainer Wiedenmann, Die Tiere der Gesellschaft. Studien zur Soziologie und
Semantik von Mensch-Tier-Beziehungen, Konstanz 2002.

Derrida (wie Anm. 1), 192.

Vgl. Haraway (wie Anm. 2), 20, 12.

Vgl. ebd., 8. Haraway bezieht sich hier auf die Untersuchungen der Ethnologin Marilyn
Strathern.

Ebd., 50.

Ebd., 11.

Ebd., 11.

Ebd., 12. Die Bezeichnung companion animal markiert dabei eine Abgrenzung sowie auch
eine FErginzung der Kategorien pet und working and sporting dogs. V gl. Donna J. Haraway,
When Species Meet (Posthumanities 3), Minneapolis 2008, 134.

Haraway (wie Anm. 2), 15. Fiir eine umfangreiche etymologische Herleitung der Bezeichnung
companion species, die companions, abgeleitet vom lateinischen cum panis, in Haraways
Worten zu «messmates at table», und species tiber die lateinischen Verben specere und
respecere mit dem (reziproken) Blick wie dem Respekt verbindet, vgl. Haraway

(wie Anm. 10), 17-19.

Haraway (wie Anm. 10), 4.

Statt beings sei besser von things die Rede, schreibt Haraway mit Verweis auf Latour.

Vel. Haraway (wie Anm. 10), 250. Eine weitere Referenz auf Latour stellt die Adaption
seines Buchtitels We Have Never Been Modern im Titel des ersten Teils von When Species
Meet dar, d. h. We have never been human.

Haraway (wie Anm. 2), 5, 12. Darwins Evolutionstheorie ist fiir Haraway u. a. deshalb von
besonderer Bedeutung, weil sie den Menschen in die Welt anderer, taxonomisch nicht klar
abgegrenzter critters einreiht. V gl. Haraway (wie Anm. 10), 11, 330, Anm. 33. Dennoch
verabsolutiert oder priorisiert sie evolutionidre Prozesse keineswegs, sondern betrachtet
diese zusammen mit anderen sich tiber Speziesgrenzen hinweg vollziehenden Abldufen.
Vel. ebd., 25.

Haraway (wie Anm. 2), 31: “[O]nce we [...] stop seeing only biological reductionism

or cultural uniqueness, both people and animals will look different.”

Vgl. Haraway (wie Anm. 10), 7; Haraway (wie Anm. 2), 16.

Vgl. Haraway (wie Anm. 2), 7.

Fiir Informationen und Bilder dieser Sportart siche www.bayteam.org/index.html und
www.dogpatch.org/agility/. In When Species Meet erweitert Haraway ihre Beispiele u. a.

um Menschen und Tiere im Labor sowie um die industrielle Fleischproduktion.

Haraway (wie Anm. 2), 46, 43.

Haraway (wie Anm. 2), 62, 54. Den Begriff der Interaktion hat in einem anderen, an

der Luhmann’schen Systemtheorie orientierten Forschungsdesign unldngst Rainer Wieden-
mann fiir eine Analyse des Tier-Mensch-Verhiltnisses vorgeschlagen. Vgl. Wiedenmann
(wie Anm. 3), 9, 19 {f.

103



Tiere — eine andere Geschichte? traverse 2008/3

21 Haraway (wie Anm. 2), 88.

22 Haraway bezieht sich hier auf Derridas Uberlegungen zum Tier-Mensch-Verhiltnis, in denen
er herausstellt, dass es nicht darum gehen konne, den Tieren (wieder) eine Stimme zu ge-
ben, sondern vielmehr ein Denken angestossen werden miisse, das «the absence of the name
as something other than a privation» begreifen kbnne. Jacques Derrida, «The Animal That
Therefore [ Am (More to Follow)», iibers. v. David Wills, Critical Inguiry 28 (Winter 2002),
369418, 416, zit. nach Haraway (wie Anm. 10), 20.

23 Haraway (wie Anm. 2), 98.

24 Haraway (wie Anm. 10), 4.

25 Bruno Latour, Les Microbes. Guerre et paix, Paris 1984.

26 Bruno Latour, Steve Woolgar, Laboratory Life. The Social Construction of Scientific Facts,
Beverly Hills 1979; Bruno Latour, «Haben auch Objekte eine Geschichte?», in Ders.,

Der Berliner Schliissel. Erkundungen eines Liebhabers der Wissenschaften, Berlin 1996,
87-112.

27 Beide Begriffe finden synonym Verwendung.

28 Bruno Latour, Die Hoffinung der Pandora, Frankfurt a. M. 2000, 175.

29 Latour (wie Anm. 28), 25, 202-213.

30 Vgl. Georg Kneer et al. (Hg.), Bruno Latours Kollektive. Kontroversen zur Entgrenzung
des Sozialen, Frankfurt 2008.

31 Bruno Latour, Das Parlament der Dinge. Fiir eine politische Okologie, Frankfurt a. M. 2001,
110; Latour (wie Anm. 28), 202. Siehe auch: Bruno Latour, Wir sind nie modern gewesen.
Versuch einer symmetrischen Anthropologie, Berlin 1995; Jakob Tanner, Historische Anthro-
pologie zur Einfiihrung, Hamburg 2004.

32 Latour, Das Parlament der Dinge (wie Anm. 31), 116.

33 Ebd., 115, 110.

34 latour, Die Hoffnung der Pandora (wie Anm. 28), 175 ff.; Latour, «<Haben auch Objekte
eine Geschichte?» (wie Anm. 26), 87 ft.

35 Latour, Wir sind nie modern gewesen (wie Anm. 31), 8.

36 Latour (wie Anm. 28), 189-193.

37 Siche — unter Riickgriff auf Alfred North Whitehead — u. a.: Latour (wie Anm. 28), 171-185;
Latour, Das Parlament der Dinge (wie Anm. 31), 117 ff.

38 Vgl. z. B. Michel Foucault, Die Archéiiclogie des Wissens, Frankfurt a. M. 1996. Auf den
ersten Blick verwirrend ist allerdings der Umstand, dass Foucault und Latour beide Begriffe
jeweils ausdriicklich voneinander abgrenzen, diese dabei aber tiberaus unterschiedlich defi-
nieren.

39 Latour (wie Anm. 28), 183—-188.

40 Siche insbesondere Latour, Das Parlament der Dinge (wie Anm. 31), 210-237.

41 Haraway (wie Anm. 10), 334, Anm. 16.

42 Giorgio Agamben, Das Offene. Der Mensch und das Tier, Frankfurt a. M, 39 ff., 47.

43 Paul Miinch, «Tiere und Menschen. Ein Thema der historischen Grundlagenforschung»,
in Ders. (Hg.), Tiere und Menschen. Geschichte und Aktualitdt eines prekdren Verhdltnisses,
Paderborn 1998, 9-34.

44 Agamben (wie Anm. 42), 26, 31: «Was ist der Mensch, wenn er stets der Ort — und zugleich
das Ergebnis — von unablédssigen Teilungen und Zésuren ist?»

45 Haraway (wie Anm. 10), 60, spricht an dieser Stelle von Foucaults bzw. Agambens «species
chauvinismy.

46 In diesem Sinn versteht auch Haraway dog writing als einen Zweig feministischer Theorie
und Praxis. Haraway (wie Anm. 2), 3.

47 Vgl Jobst Paul, Das «Tier»-Konstrukt als Grundprinzip in Ausgrenzungsdiskursen.

Eine diskursanalytische Studie, Diss., Duisburg 2003.
48 Siehe auch Pascal Eitler, «Ubertragungsgefahr. Emotionalisierung und Verwissenschaft
104 lichung des Mensch-Tier-Verhaltnisses im Deutschen Kaiserreich», in Uffa Jensen, Daniel



Eitler, M&hring: Eine Tiergeschichte der Moderne

49

50
51

52
53

54

55

50

57

58
59
60

61

62

Morat (Hg.), Rationalisierungen des Gefiihls. Zum Verhdltnis von Wissenschaft und Emotio-
nalitdt 1880-1930, Stuttgart 2008.

Agamben (wie Anm. 42), 24 ff. Zum Begriff der Biopolitik vgl. insbesondere: Michel
Foucault, Der Wille zum Wissen, Frankfurt a. M. 1995, 158-179; Ders., In Verteidigung

der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 2003.

Foucault, Der Wille zum Wissen (wie Anm. 49), 170.

Vgl. Boria Sax, Animals in the Third Reich. Pets, Scapegoats, and the Holocaust, New York
2000.

Agamben (wie Anm. 42), 47, 86.

Darauf, dass die «generalisierende Differenz zwischen «Menschen; und <Tieren> eine his-
torisch eher junge Erfindung» ist, hat auch Thomas Macho, «Der Aufstand der Haustiere»,
in Regina Haslinger (Hg.), Herausforderung Tier. Von Beuys bis Kabakov, Miinchen 2000,
76-99, 76, hingewiesen.

Vel. z. B. Philipp Felsch, «Das Laboratorium», in Alexa Geisthovel, Habbo Knoch (Hg.),
Orte der Moderne. Erfahrungswelten des 19. und 20. Jahrhunderts, Frankfurt a. M. 2005,
27-36.

Entsprechend der modernen Klassifizierung und Hierarchisierung der <Tierwelt> stehen
Tieren verschiedene Formen der Zuwendung zu, wie sie sich in besonderer Weise auch

in einer jeweils spezifischen Form des Totens niederschlagen. Die Vivisektion und der im
Experiment in Kauf genommene Tod des Labortieres wie der industrielle Massentod des
Nutztieres auf der einen Seite und das «mitleidsvolles Einschlifern und die Trauerrituale im
Fall des geliebten Haustieres auf der anderen Seite, verdeutlichen diese differenten Umgangs-
weisen exemplarisch. Zum Toten von Tieren als der vielleicht verbreitetsten Form mensch-
licher Interaktion mit Tieren siehe Animal Studies Group, Killing Animals, Urbana 2006.
Vel. z. B. Lorraine Daston, Gregg Mitman (Hg.), Thinking with Animals. New Perspectives
on Anthropomorphism, New York 2005,

Zur Bedeutung der Medialisierung fiir das Tier-Mensch-Verhiltnis siche Maren Mohring,
Massimo Perinelli, Olaf Stieglitz (Hg.), Tiere im Film — eine Menschheitsgeschichte

(in Vorbereitung).

In Haraway (wie Anm. 10), 362, Anm. 5, ist von der «history of entanglements called
domestic» die Rede.

Haraway (wie Anm. 10), 80. Auch im Labor sind Tiere nach Haraway als Arbeiter und
Agenten der Wissensproduktion zu adressieren. Vgl. ebd., 36.

Haraway (wie Anm. 10), 67.

Sebastian Conrad, Shalini Randeria, «Einleitung. Geteilte Geschichten — Europa in einer
postkolonialen Welt», in Dies. (Hg.), Jenseits des Eurozentrismus. Postkoloniale Perspektiven
in den Geschichts- und Kulturwissenschaften, Frankfurt a. M. 2002, 9-49.

Haraway (wie Anm. 10), 105.

105



106

Tiere — eine andere Geschichte? traverse 2008/3

Résumé

Une histoire des animaux de I'époque contemporaine -
Perspectives théoriques

Cette contribution traite des stratégies analytiques actuelles pour une histoire
des amimaux a I’époque contemporaine. Au centre de cette réflexion se trouvent
les travaux récents de Donna Haraway, Bruno Latour et Giorgio Agamben.
Alors que les considérations de Haraway et Latour visent de maniere program-
matique a ne pas considérer les animaux seulement comme objets d une histoire
purement humaine mais comme sujets d’une histoire commune, Agamben se
focalise plutdét sur un questionnement historique ou généalogique des dis-
tinctions dominantes entre humains et animaux. Ces perspectives théoriques
— qui peuvent €tre jointes et confrontées — ouvrent des problématiques et des
champs de recherches nouveaux non seulement pour 1’histoire des amimaux
de I’époque contemporaine mais ¢galement pour la recherche historique dans
son ensemble.

Traduction: Karine Crousaz



	Eine Tiergeschichte der Moderne : theoretische Perspektiven

