
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 15 (2008)

Heft: 3

Artikel: Speziesüberschreitende Kommunikations- und Beziehungsformen
zwischen kybernetischen Organismen : Suchbewegungen zwischen
Pferd, Mensch und Onkomaus im Zeitalter der Technoscience

Autor: Krähling, Maren / Mangelsdorf, Marion

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-99717

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-99717
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


75

Speziesüberschreitende Kommunikationsund
Beziehungsformen

zwischen kybernetischen Organismen
Suchbewegungen zwischen Pferd, Mensch und Onkomaus
im Zeitalter der Technoscience

Maren Krähling, Marion Mangelsdorf

Mit Onkomäusen und Pferden werden wir durch die ambivalente Geschichte des

Verhältnisses von Menschen und Tieren schreiten, wie sie durch die Kybernetik
angestossenwurde und im Zeitalter der Technoscienceweiter vorangetriebenwird.
Aus einer historisch orientierten kultursoziologischen Perspektive beschäftigen

wir uns mit einer Zeitspanne, die nach der industriellen Revolution ihren Anfang
nahm. Im Lauf dieser Zeit wurde ein Grossteil der Tiere durch maschinelle
Produktionen weitgehend aus dem Nahbereich der Menschen verdrängt und

damit hat sich der Blick auf menschliche wie auf nichtmenschliche Organismen
fundamental verändert. Dabei liegt unserem Artikel die These zugrunde, dass

seither menschliche, tierische und technoide Organismen nicht mehr als streng

voneinander getrennte, hierarchisch zueinander angeordnete Entitäten, sondern

als grundlegend gleich und system- und informationstheoretisch beschreibbar
gedacht werden. Eine für westliche moderne Gesellschaften konstituierende
Differenz und damit einhergehendeAsymmetrie zwischen Menschen, Tieren und
Maschinen wurde damit infrage gestellt. Grundlegend verschiedene Organismen

teilen seither als ‹kybernetische› Organismen eine gemeinsame Ontologie. Die
feministische Naturwissenschaftsforscherin und Technoscience-Theoretikerin
Donna J. Haraway hat dies in ihrem 1985 publizierten Cyborg-Manifesto mit
dem Satz «Wir sind Cyborgs»1 zusammengefasst und in der Folge die viel­fältigen

Verhältnisse der Menschen zu Maschinen und Tieren, insbesondere zu
transgenen Tieren wie der Onkomaus, einer näheren Betrachtung unterzogen.
In Anlehnung an ihre Reflexionen möchten wir danach fragen, inwiefern die im
Rahmen der Kybernetik und auf einer system- und informationstheoretischen
Ebene proklamierte Gleichheit zwischen differenten Ontologien als eine mög­liche

Basis für speziesüberschreitende Kommunikations- und Beziehungsformen
angesehen werden kann? Unser Anliegen ist, danach zu forschen, in welcher
Weise Menschen mit Tieren seither in Verbindung treten, kommunizieren und

interagieren können, um Nähe herzustellen und Ferne zu überbrücken? Wobei
wir sowohl die Bedingungen der Möglichkeit für veränderte Kommunikationsund

Beziehungsformen in den Blick nehmen, wie wir auch Spannungen und



traverse 2008/3

76

Tiere – eine andere Geschichte?

Widersprüchlichkeiten aufzeigen möchten, von denen Mensch-Tier-Verhältnisse

im Zeitalter der Technoscience geprägt sind.

Mit den beiden von uns ausgewählten Gefährten folgen wir den Suchbewegungen

Haraways, insofern auch sie in ihren Schriften Ambivalenzen und das

Erleben von Nähe wie auch Fremdheit sowohl im Verhältnis zu transgenen

Tieren, das heisst gentechnologisch manipulierten Wesen wie Onkomaus,
als auch im Verhältnis zu Haustieren innerhalb einer gemeinsamen ‹Cyborg-
Ontologie› verhandelt hat. So beschreibt Haraway in ihrem 2003 erschienen

Companion Species Manifesto die ‹Symbiogenese› der Menschen zu ihren
ersten domestizierten Haustieren, den Hunden. Sie bemerkt: “By the end of
the millennium, cyborgs could no longer do the work of a proper herding dog

to gather up the threads needed for critical inquiry.”2 Damit begegnet Haraway
einer Überbetonung des Technischen gegenüber dem Tierischen, wie sie nach

wie vor auch in kritisch-feministischen Metatheorien zur Technoscience wie im
Cyber- und Cyborgfeminismus zu beobachten ist. Mit den Hunden hat sie sich
Wesen ausgesucht, die nicht, wie sie schreibt, ‹Surrogate› von Theorie sind,
sondern «fleshly material-semiotic presences in the body of techno­science ».3

Somit fokussiert sie eine sich über Jahrtausende hinweg ausdifferenzierte
Beziehung, die sich in der Entwicklungsgeschichte beider Spezies, in ihrem
Verhalten, ihren Genen und Spiegelneuronen niedergeschlagen hat und bis heute

von unvergleichbarer Intensität geprägt ist. InAnlehnung an diese Entwicklung
haben wir Pferde als weitere Gefährten für unsere Suche gewählt, weil sie wie
die Hunde eine lange symbiogenetische Geschichte mit den Menschen teilen,
jedoch im Gegensatz zum Hund die Beziehung zu diesen durch die industrielle
Revolution eine entscheidende Wendung nahm. Trotzdem das Pferd als vormals
bedeutendes Kriegs- und Lastentier im Zeitalter der Kybernetik zusehends

aus dem Nahbereich der Menschen verschwand, lassen sich Reservate finden,
die im Verhältnis zum Tier unter informationstheoretischen Gesichtspunkten
ebenso interessant sind wie unter Beziehungsaspekten: So haben sich nicht
zuletzt in Anlehnung an kybernetische Kommunikationsmodelle sogenannte
Pferde­kommunikationstrainings entwickelt, die vermittels eines ethologischen
Basiswissens zur Verbesserung speziesüberschreitender Interaktionen und

damit einhergehend zu einer Nähe zwischen Menschen und Pferden beitragen
sollen. 4

Der Intensität der Beziehung zum Pferd inAlltag, Freizeit und Sport auf der einen

Seite, steht auf der anderen Seite das eigentümliche Verhältnis zu einem gleichsam

prototypischen Organismus der Kybernetik, der Onkomaus, gegenüber. Als
Labormaus erfuhr die Onkomaus eine Transformation durch den Transfer eines

menschlichen Krebsgens, dem Onkogen, in ihre DNA. Diese besondere Form
des Informationsaustauschs zwischen Mensch und Tier hat die Maus als solche



77

Krähling, Mangelsdorf: SpeziesüberschreitendeKommunikations- und Beziehungsformen

verändert. Welche Beziehung besteht nun zu diesem Wesen, zu dem gentechnologisch

eine grosse Nähe hergestellt werden kann, aber zu dem alltagspraktisch
nur Forschende als Versuchsobjekt im Labor Zugang haben?

Wir folgen der These, dass Pferd und Mensch, Onkomaus und Mensch in
vielfältigen Verhältnissen zueinander stehen, das heisst miteinander verbunden
sind. Wie aber treten Onkomaus und Pferd in Beziehungen mit Menschen, das

heisst in einen sozialen Prozess, in dem Nähe und Fremdheit anerkannt wird?
Welche Bedingungen der Möglichkeit für vielfältige Formen der Mensch-
Tier-Beziehung wurden ermöglicht, seitdem die seit der Moderne behauptete
differencia specifica zwischen Menschen und Tieren fraglich geworden ist? Die
Zusammenschau von Pferd und Onkomaus und ihrem Verhältnis zu Menschen
als kybernetischen Organismen soll uns ermöglichen, ein ambivalentes Geflecht
von Nähe und Ferne zu durchleuchten, kontrastierend und variierend.

Grundriss einer soziohistorischen Genese des Mensch-Tier-,
im Speziellen des Mensch-Pferd- und
des Mensch-Onkomaus-Verhältnisses

Zunächst scheint augenfällig zu sein, dass durch maschinelle Produktionsverfahren,

die im Übergang vom 19. zum 20. Jahrhundert in den Alltag der meisten

europäischen Menschen eingedrungen sind, die Möglichkeit der Nähe zwischen
Menschen und Tieren beinahe vollständig suspendiert worden ist. Denn ein
gemeinsames Dasein, den Alltag teilen seither nur noch wenige Tiere mit den

Menschen; unmittelbare Verhältnisse zueinander – wie sie zu Haustieren, allen
voran zu Hunden, Katzen und Pferden gepflegt werden – sind exklusiv geworden.

Der intimen Nähe zu den Einen steht eine Ferne zu einem Grossteil der Anderen

gegenüber. So fragt Peter Sloterdijk, ob es «unter den heutigen Tieren die

Reichen und die Glücklichen, die Schönen und die Bevorzugten» gäbe? Seine

Antwort lautet, dass im Besonderen die Pferde das grosse Los im Prozess der

Zivilisation gezogen hätten. «DasTier,das über Jahrtausende hinwie kein anderes

als Kampf- und Kraftmaschine ausgebeutet worden war, ist aus der industriellen
Revolution so hervorgegangen, wie es manche Frühsozialisten für den Menschen

prophezeit hatten – als ein Wesen, für das die Entfremdung vorbei ist und das sich

auf posthistorischen Weiden den Tätigkeiten hingeben darf, die übrig bleiben,
wenn alles andere getan ist.»5

Onkomäuse stehen den Pferden scheinbar diametral gegenüber. Sie sind gen­technisch

veränderte Nager, die seit Beginn der 1980er-Jahre als Forschungs­objekte

der Biotechnologie hinter verschlossenen Labortüren ihre Existenz
bestreiten und die als patentierte Ware der sogenannten Lebenswissenschaften6



traverse 2008/3

78

Tiere – eine andere Geschichte?

gehandelt und von einer nichtwissenschaftlichen Öffentlichkeit meistens fern­gehalten

werden.Allerdings wird beinähererBetrachtung die Entfernung zu diesen

Tieren konturlos, dann rücken sie uns so nahe, wie uns Wald- und Feldmäuse

niemals kamen; sie rücken uns im wörtlichen Sinn unter die Haut oder besser

gesagt, rücken wir ihnen unter die Haut. Denn die Tiere wurdenmit menschlichen

Krebs-, mit sogenannten Onkogenen per Knock-in-Verfahren versehen. Dadurch
werden bei den Tieren Tumore entwickelt, die dem menschlichen Brustkrebs
gleichen. Die Mäuse avancierten zu Vorzeigetieren im Kampf um die Heilung
einer tödlichen Krankheit. Zumindest anfangs unterlag diesem Verfahren das

Versprechen der erfolgreichen Krebstherapie, mittlerweile wird jedoch der
Erfolg von medizinischer Seite bezweifelt.7 Die gemeine Labormaus hat durch die
genetische Manipulation eine Transformation erfahren, die sie zu einem Wesen

werden liess, bei dem sich die Entfernung zum Menschen bei genauerer Betrachtung

in eine bizarre Nähe umkehrt. Denn die Onkomaus verweist darauf, dass

die strikte Grenzziehung zwischen Menschen und Tieren in Wissenschaft und

Forschung längst für obsolet erklärt wurde. Nicht nur mit Menschenaffen, allen
voran Schimpansen, teilen wir den Grossteil unseres Erbguts, sondern auch mit
Wölfen, Mäusen oder Kraken. Onkomäuse überschreiten damit die Taxonomie,
die seit dem 17. Jahrhundert die Grundlage der Wissenschaften war, aus denen

sie letztendlich auch hervorgegangen sind. Und nur aufgrund dieser Ähnlichkeit
mit Menschen ist die Onkomaus als Gentech-Produkt überhaupt möglich. Sie

verkörpert neben einer Reihe anderer monströser Gestalten die Vision einer
Technoscience, einer Epoche, die nicht zuletzt in der transdisziplinären Kybernetik
der Nachkriegszeit entwickelt wurde und Kontur gewonnen hat: die Vision einer
Grenzauflösung zwischen menschlichen und nichtmenschlichen, animalischen
und maschinellen Entitäten, die zur Kreation von ‹cybernetic organisms›,
Cyborgs, führen sollte. Hinter dieser Vision steht die disziplinenüberschreitende
Auseinandersetzung mit dem Begriff des Systems und der Information, die für
die in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts entstehenden neuen Technologien
grundlegend war –und damit letztendlich Gestalten wie robodogs,8 aber auch eine

Reihe unterschiedlicher transgener Tiere wie die Onkomaus hervorbrachte.
Wie lassen sich dieAmbivalenzen von Nähe und Ferne, Fremdheit und Intimität,
Unmittelbarkeit und Mittelbarkeit in Mensch-Tier-Verhältnissen mit dem Fokus
auf unserebeiden Protagonisten im Übergang vom 20. ins 21. Jahrhundert wenden

und drehen? Lässt sich im emphatischen Sinn nur bei Haustieren von einer Beziehung

zwischen Menschen und Tieren sprechen? Oder ist es nicht gerade sinnvoll,
in den Blick zu nehmen, dass Forschende auch in ihrem alltäglichen Umgang mit
Versuchstieren eine Beziehung zu diesen aufbauen? Wie lässt sich die Qualität
der Beziehung zu jenen Privilegierten im Tierreich beschreiben, zu denen sich
animale rationale nicht selten in der Absicht zuwendet, ihnen frei von Gewalt,



79

Krähling, Mangelsdorf: SpeziesüberschreitendeKommunikations- und Beziehungsformen

fern von zweckrationalen und hyperproduktionistischen Aneignungspraktiken
zu begegnen? Im Folgenden möchten wir denVersuch unternehmen, Umrisse der
Geschichte und Geschichten zeitgenössischer Mensch-Tier-Beziehungen, ihrer
vielfältigen Kommunikations- und Interaktionsformen in ihren Übergängen und

ihrem Nebeneinander zu erzählen.

Wie lässt sich das kybernetische Zeitalter dingfest machen?

Reinhart Koselleck schlägt vor, nach einem Vorpferde-, Pferde- und Nach­pferdezeitalter

zu fragen, um «empirische Daten an die Hand zu bekommen,
die den sogenannten Beginn der Moderne dingfest machen können» 9 Zwar
würden Pferde keine Geschichte machen, aber nur mit ihnen ist Geschichte auf
allen Kontinenten und unter allen klimatischen Bedingungen so verlaufen, wie
sie verlief. Kein Tier, so meint Koselleck, stehe in der Symbiose mit den
Menschen diesen so nahe wie das Pferd. Nicht nur verschmolzen vorgeschichtlich
voneinander getrennte Kulturen wie die der Jäger, der Hirten und der Ackerbauern

gleichsam auf dem Rücken der Pferde. Das hippologische Merkmal der

Geschichte von rund 40’000 Jahren beschreibt Koselleck als eines, das dadurch
gekennzeichnet sei, dass keine politische, soziale und religiöse Handlungseinheit

dieser wechselhaften Zeiten umhin kam, «sich des Pferdes zu bedienen, um
leben und überleben zu können. Im gezähmten Pferd verbinden sich nomadische

Überlebenskünste mit hochgezüchteten kulturellen Repräsentationsaufgaben.»10

Doch konstatiert Koselleck, dass sich das vielschichtige Pferdezeitalter mit
Beginn der Moderne seinem Ende zuneige. Damit verweist er auf jene Moderne der

industriellen Revolution, die Pferdestärken durch Motorisierung transformierte,
Kurierdienste mittels Informationstechnologien beschleunigte und den hohen

Blutzoll von Pferden im kriegerischen Einsatz aufgrund neuer Militärtechnologien

obsolet werden liess. Technische Erfindungen und deren industrielle
Reproduktion hätten das Pferd überholt, überboten und insAbseits gedrängt. Der
Naturwissenschaftshistoriker und -philosoph Eberhard Oeser prognostiziert in
Pferd und Mensch. Die Geschichte einer Beziehung aber gerade dieses Abseits
der Tiere nicht als Ende des Pferdezeitalters, sondern sieht – gleichsam von den

Pferden her gedacht – deren Zeitalter erst im Aufbruch begriffen: «Modernisierung

und Kriegstechnik haben zwar die Knechtschaft der Arbeitspferde und die

Sklaverei der Kriegspferde als Söldner menschlicher Machtgier beseitigt, doch
die Pferde haben neue Aufgaben in Freizeit, Sport und Therapie bekommen,

die ihrer Wesensart viel mehr entsprechen und von denen zu hoffen ist, dass sie

ihre Zukunft freundlicher als ihre Vergangenheit gestalten werden.»11 Und auch

Sloterdijk führt in seinem bereits genannten Aufsatz Stimmen für Tiere weiter



traverse 2008/3

80

Tiere – eine andere Geschichte?

aus: «Wenn für die Mehrheit der Menschen die Geschichte weitergeht, so gibt
es doch ein Tier, dessen einziges Zugeständnis an die Entfremdung noch darin
besteht, in den Träumen junger Mädchen ‹vor dem Leben› eine zu grosse Rolle
zu spielen.»12 Ebenso bemerkt Koselleck, dass es Reservate gäbe, in denen die
aussergewöhnliche Symbiosemitdem Pferd weiter fortexistiere. Es sind Reservate,

die der Historiker ebenso wie Sloterdijk zunehmend von Frauen besetzt sieht.
Bislang ist unerforscht, warum heutzutage beinahe ausnahmslos Mädchen und
Frauen den nostalgisch anmutenden Geruch von Pferdeschweiss, Pferdeäpfeln,
von Zaumzeug und Leder suchen, so wie ihn Koselleck noch aus seiner Kindheit
in den 1920er-Jahren von den Strassen der Städte in Erinnerung hat, «wo sich
heute die Abgase der Automotoren in die Nase einnisten» 13

Doch möchten wir bezweifeln, dass – wie dies Sloterdijk betont – Pferde und

mit ihnen die pferdebegeisterten Mädchen und Frauen den Ambivalenzen zeit­genössischer

Mensch-Tier- und Selbst-Verhältnisse enthoben sind, sie der

Entfremdung – und was sollte das auch bedeuten – entfliehen könnten. Dennoch
geht es uns in diesem Beitrag nicht darum, die möglichen Missverständnisse
und Missstände dieser Beziehungen aufzuzeigen, sondern darum, weiter danach

zu forschen, ob durch kybernetische informations- und systemtheoretische Ent­wicklungen

auch die Bedingungen der Möglichkeit für veränderte Beziehungsformen

vorgezeichnet wurden?

Wir möchten mit den Pferden und Onkomäusen analog zu Kosselecks Versuch,

den Beginn der Moderne dingfest zu machen, den Übergang von der Moderne
zur Nachmoderne, oder gar zu einer Epoche, die in der Wissenschaftsforschung
als Technoscience deklariert wird, erspüren.14 Dabei fokussieren wir einen

Aspekt, der im Umgang mit den Pferden wie den Onkomäusen für diese Zeit
grundlegend ist und beide Male auf je verschiedene Weisen die Möglichkeit von
Beziehung zwischen Mensch und Tier vorstrukturiert: Es ist das Verständnis der
speziesüberschreitenden Kommunikation und des Informationsaustauschs, das

wir als prägend für die verschiedenen Formen der Nähe- und Ferne-Beziehung
zwischen Mensch – Pferd, Onkomaus – Mensch ansehen.

Wenden wir dafür unseren Blick erst einmal wieder weg von den Landschaften
verschiedener Pferderassen, von Ställen, Paddocks und Reithallen hin zu den

Wissenschaft-Industrie-Parks der Lebenswissenschaften: Labormäuse sind
seit Beginn der Neuzeit die wissenschaftlichen Geschwister der Haus- und der

Feldmaus. Insofern ist die Onkomaus in erster Linie Nachfahrin und Teil dieser
Labormäuseschaft. Dennoch lässt sich an ihr im Vergleich zu dieser auch eine

Veränderung dingfest machen, die sich in Anlehnung an Michael Hagner und

Erich Hörl als Transformation des modernen Verständnisses von Organismen,

mit Jutta Weber hingegen als gleichzeitige Kontinuität und Radikalisierung
der Moderne bezeichnen liesse.15 Hagner und Hörl benennen in Anlehnung an



81

Krähling, Mangelsdorf: SpeziesüberschreitendeKommunikations- und Beziehungsformen

Andrew Pickering die Kybernetik als die Wasserscheide, die uns von der Moderne
trenne.16 Innerhalb der Kybernetik wurden von den 1940er- bis zu den 70er-Jahren

auf der Grundlage mathematischer und informationstechno­logischer Begriffe
Theorien der Regulation, Steuerung und Kontrolle für Mensch, Maschine und

Tier entwickelt.17 Hagner und Hörl beziehen den Bruch mit der Moderne auf
die Transformation des Humanen, so der Titel ihres Sammelbandes. Doch sind
mit den Paradigmen, die die Kybernetik aufstellte, nicht nur Transformationen
des Humanen, sondern auch unweigerlich Transformationen des Tierlichen und

damit auch der Beziehung von Mensch und Tier verbunden, die sich gerade an
Wesen wie der Onkomaus feststellen lassen?

In den 1920er-Jahren entstand in der Biologie Jakob von Uexkülls und Ludwig
von Bertalanffys – in Abgrenzung zu vitalistischen und mechanistischen
Naturkonzepten – eine system- und informationstheoretische Beschreibung lebender

Organismen, die eines der Leitmotive der Kybernetik wurde.18 Einen Organismus,

ein Tier, als System zu begreifen bedeutete keineswegs, Maschinen und
Organismen als analog zukonzeptualisieren. Die Unterscheidung zwischen einer
Analogiesetzung von Differentem und einem Systemgedanken, bei dem
Differentes als gleich organisiert gedacht wird, stellt einen bedeutenden Unterschied
zwischen Moderne und Nachmoderne dar. Denn Maschinen und Organismen
werden seither als grundlegend gleich gedacht: als informationstheoretisch
beschreibbar. “Animals were constructed as a new kind of natural-technical
object – i. e. biotic components in technological communications systems.”19 Die
biologische Taxonomie zu überschreiten, ist in diesem Denksystem gleichsam
möglich: Versteht man eine Maus als System, das aus der grundlegend gleichen
Information aufgebaut ist wie ein Mensch, kann man diese Grenze durch
Informationsaustausch – Gentransfer – überwinden.
Dieses auf Codierung beruhendeVerständnis von Informationsaustausch bildet die

Folie, auf der sich das Verhältnis Forschender – Onkomaus gründet. Liesse sich

jede weitere Form des Austausches ausblenden, wäre ihre Beziehungslosigkeit
vorgezeichnet. Doch geht ihre Nähe darin auf, eine mittelbare und cyborghafte
zu sein? Dann wäre sie lediglich eine, die auf der materiellen Möglichkeit des

genetischen Informationsaustausches beruhtund darüber hinaus keinerlei weitere

Berührungspunkte bietet.Oder kann, um mit dem Kybernetiker, Psychologen und

Kommunikationstheoretiker Paul Watzlawick zu sprechen, auch die Onkomaus
«nicht nicht kommunizieren» 20 Kommuniziert sie als Lebewesen immer schon

durch ihre Körpersprache und ihrVerhalten? Wirktsie dadurch als einAkteur nicht
nur aufden Prozess der Herstellungwissenschaftlichen Wissens ein, sondern auch

als ein unmittelbar agierender, sozialer Akteur innerhalb der Laborsituation?
Eine vermittels Körpersprache, durch Verhalten, Mimik und Gestik sich unmittelbar

aufbauende Form derKommunikation teilen Mensch und Tier miteinander.



traverse 2008/3

82

Tiere – eine andere Geschichte?

In besonderem Masse tritt der Mensch durch diese Kommunikationsformen mit
denjenigen Spezies in Verbindung, die ihm durch die Geschichte hindurch
besonders nahe kamen: mit den Haustieren. Ein symbiotischesVerhältnis kann sich

zwischen Menschund Tier einstellen, wenn trotz unterschiedlicher physiologischer

Merkmale auf einer körpersprachlichen Ebene eine komplexe Verständigung
möglich ist, das Vermögen besteht, sich in den jeweils anderen hineinversetzen
und aufeinander eingehen zu können. Zwischen Hund und Mensch ist diese

Form der Kommunikation bis zu einem Höchstmass ausgeprägt, sodass sich
diese Form der nonverbalen Zwei-Wege-Kommunikation wiederum auf einer
abstrakten, codiertenEbene neuronal und symbiogenetisch niedergeschlagen hat.21

So besteht auch zwischen Pferd und Mensch nicht nur eine Symbiose, sondern

auch eine Symbiogenese und lässt sich die hohe Kunst speziesüberschreitender

Kommunikation in besonders ausgefeilter Weise beobachten.

In diesem Sinn möchten wir im Weiteren auf die Bedingungen der Möglichkeit
von Beziehungen zwischen Pferd – Mensch und Onkomaus – Forschender, dem
Eigensinn des Informationsaustauschs in Mensch-Tier-Beziehungen sowie der
Repräsentationsproblematik dieser Kommunikations- und Beziehungsstrukturen
eingehen.

Vom Eigensinn des Informationsaustauschs
in Mensch-Tier-Beziehungen und der Repräsentationsproblematik
dieser Kommunikations- und Beziehungsstrukturen

Nach Beziehung zu fragen, bedeutet mindestens zwei Seiten, die zueinander in
einem Verhältnis stehenund sich begegnen, in den Blick zu nehmen, besser noch:
zu Wort kommen zu lassen. In diesem Fall versucht die eine – die menschliche
– Hälfte, dem Vorhaben gerecht zu werden, das Erleben einer Beziehung zu

beschreiben, wohl wissend, sich in Diskursen zu ergehen, denen die andere

Hälfte weder zustimmen noch widersprechen kann. Diese Problematik der

Repräsentation ist unausweichlich und bildet einen zentralen Diskussionspunkt
in Wissenschaft und Forschung, wenn es um dieAuseinandersetzung mit einem

sich wandelnden Selbstverständnis der Menschen, um Differenzverschiebungen
und -auflösungen sowie mit der Möglichkeit speziesüberschreitender Kommu­nikation

zwischen Menschenund anderen Tieren geht. Die bisherige Fokussierung

auf eine Humangeschichte und –soziologie wird inzwischen kritisch befragt.
Bruno Latour und mit ihm andere VertreterInnen der Social Studies of Science

sowie KulturwissenschaftlerInnen unterschiedlicher Couleur beschäftigen sich
mit den erkenntnistheoretischen und epistemologischen Herausforderungen,

die eine Symmetrische Anthropologie Latour),22 eine Andere Anthropologie



83

Krähling, Mangelsdorf: SpeziesüberschreitendeKommunikations- und Beziehungsformen

Die Aufnahmen sind

auf der Weide entstanden.

Die Stute wurde

ohne Seil, nur durch
auffordernde Gestik

und Körperhaltung
aus ihrer Herde gelöst
und zum Spiel
aufgefordert oben). Durch
konsequente Übung
im Pferdekommunikationstraining

ist

es möglich, dass so

das Pferd synchron
mit dem Menschen

läuft, wie hier im
Galopp gezeigt

Mitte), aber ebenso

direkt auf Wendungen

und Stopps reagiert
unten). Der Stock ist

keine Peitsche,
sondern vergrössert nur
den gegenüber dem

Pferd eingeschränkten

menschlichen Aktionsradius.

© Karlheinz Beyerle,

2008)



traverse 2008/3

84

Tiere – eine andere Geschichte?

Böhme, Gottwald, Holtorf, Macho, Schwarte, Wulf)23 oder: ein verändertes

Verhältnis von humanitas und animalitas Agamben)24 mit sich bringt.
Nach Beziehung zu fragen, bedeutet zuallererst auch, einerseits das Eigen- und

Anders-Sein des tierischen Gegenübers ernst zu nehmen, andererseits sich in das

beredte Schweigen dieses Gegenübers hineinversetzen zu wollen – und auch zu
können.Abgesehen davon, dass Projektionen, Übertragungen und Identifikationen
dabei ebenso unvermeidlich wie Repräsentationen unumgänglich sind,25 verweist
die Frage nach einer Beziehung zu Tieren ebenso darauf, ob und wie wir mit
ihnen in Verbindung treten, kommunizieren und interagieren können, um Nähe
herstellen und Ferne überbrücken zu können.

Seit den 1970er-Jahren werden, um die Beziehung zwischen den Menschen und

den Privilegierten im Tierreich, den Pferden, zu intensivieren, Pferdekommunikationstrainings

entwickelt. Die unterschiedlichen Trainingsprogramme haben

gemeinsam, dass sie versuchen, Verhaltensmuster, die Pferde im Umgang
untereinander anzeigen, auf den Umgang zwischen Pferd und Mensch zu übertragen.26

Das Pferd lernt den Menschen trotz seines differenten anatomischen Körperbaus
nicht nur zu verstehen, sondern auch als Leittier zu akzeptieren. Dabei lernt sich
der Mensch zunächst einmal als Raubtier dem Beute- und damit Fluchttier Pferd
gegenüber zu begreifen. Als Herden- und Fluchttier orientiert sich das Pferd am
ranghöherenArtgenossen. Eine dem Leittier vergleichbare Position versucht der

Mensch im Training durch sein Verhalten und seine Körpersprache beim Pferd
zu gewinnen. Diese Position wird jedoch nicht durch einen einmaligen Akt der

Dominanz manifestiert, sondern bedarf eines immer wieder aufzunehmenden
Prozesses des geduldigen Aufbauens von Vertrauen und Respekt. Eine Arbeit,
die vor allem auch den Menschen zu einer selbstkritischen Infragestellung seines

Verhaltens, zur Eindeutigkeit seiner Körpersprache und zur Verkörperung
seines erlernten Wissens aufruft. Dabei wird der Mensch im Gegenüber zum
Pferd mit dem Spannungsverhältnis konfrontiert, dass bei einer gelungenen
speziesüberschreitenden Kommunikation das Tier sich dem Menschen gegenüber

zwar unterordnet, die Stärke des Pferdes dabei aber ungebrochen bleibt. Es wird
sich immer wieder vergewissern wollen, ob der Mensch die Leitposition noch
innehat.Wird es darin bestätigt, ist es dieAufgabe des Menschen, dem Vertrauen

des Pferdes gerecht zu bleiben, es nicht auszunutzen oder gar zu missbrauchen.

Diesen Zustand erreicht der Mensch nicht dadurch, dass er oder vor allem sie
mit Gewalt den Willen des Tieres bricht, sondern sich auf die Art einlässt, in der
auch Pferde untereinander kommunizieren und sich in die Psychologie eines

Flucht- und Herdentieres hinzuversetzen versucht. Dabei werden beim Menschen

Fähigkeiten trainiert, die in einer sich stark an Begriffen und digitalen Codes

orientierenden Gesellschaft vernachlässigt werden, aber unbewusst dennoch den

Alltag prägen. Nehmen wir nicht immer unmittelbar wahr, wie uns ein Mensch



85

Krähling, Mangelsdorf: SpeziesüberschreitendeKommunikations- und Beziehungsformen

oder auch ein anderes Lebewesen – so auch Onkomaus – entgegen tritt, ob ihre
oder seine Körperhaltung spannungsgeladen, emotional oder leidend gedeutet

werden kann?

ImVerständigungsprozess zwischen Menschen und anderen Tieren wird entgegen

der vorherrschenden digitalen Kommunikation die alle Sinne einschliessende

analoge Kommunikation sensibilisiert. Diese Möglichkeit zur innerartlichen, aber

auch artüberschreitendenVerständigung teilen Menschen mit Tieren. Watzlawick,
der die Begriffe analoge und digitale Kommunikation geprägt hat, wies darauf
hin, dass die auf sinnlicher Wahrnehmung und Körpersprache basierende
analoge Kommunikation vor allem die Beziehungsebene der an der Verständigung

Beteiligten anspricht. Im Pferdekommunikationstraining wird also eingeübt, dass

der Mensch vom hohen Ross seiner kulturellen Überlegenheit und sprachlichen
Dominanz herabsteigt und auf nonverbale Kommunikation eingeht. Das schliesst

ein, vielfältige Analogien, aber auch Differenzen in den Kommunikations- und

Lebensformen anzuerkennen, um sich ebenso der Missverständnisse bewusst
zu werden, die im artüberschreitenden Umgang immer wieder auftreten und für
Beziehungsprobleme sorgen. Die Bedingung der Möglichkeit der artüberschreitenden

Kommunikation, die durch die Konzeption von Menschen und Tieren
als Gleichen in der Kybernetik geleistet wurde, stösst an diesem Punkt also auf
Ambivalenzen und Widersprüche. Denn wesentlich ist die Frage, wie Information

gedacht wird, ob ver- oder entkörpert und ob Differenzen zugelassen oder

nivelliert werden.
So lässt sich am Rande unseresArtikels auch zeigen, dass die in der Kybernetik
entwickelten, sehr unterschiedlichen Verständnisweisen von Information und

Kommunikation sich wechselseitig stärken, bedingen und begrenzen können,
wenn wir nach verschiedenen Formen der Mensch-Tier-Beziehung fahnden.
Je nach Kontextualisierung der Beziehungssituation wird auch der
wissenschaftliche Blick auf diese unterschiedliche Foki einnehmen: Lässt sich der

analogen Kommunikation zwischen Pferd und Mensch durch interdisziplinäre
Forschungen aus Psychologie, Neurologie und Ethologie näher kommen, so ist
es, wie oben gezeigt, in Hinblick auf die Onkomaus eine im interdisziplinären

Austausch zwischen WissenschaftlerInnen der experimentellen Biologie,
Molekulargenetik und Medizin ausgestaltete Informationstheorie, die uns die
Mäuse näher rücken lässt.
Diesem Näherrücken möchten wir zum Schluss auf einer erkenntnistheoretischen

und analogen Kommunikations-)Ebene ein weiteres Näheverhältnis an die Seite

stellen, um die Möglichkeit aufzuzeigen, mit der Onkomaus im Labor in Beziehung

zu treten. Bislang wurde die cyborgartige Nähe zur Onkomaus besprochen,

wie sie in wissenschaftstheoretischen Diskursen meist thematisiert wird: eine fast

schon verwandtschaftliche Nähe zu einer Maus, die, mit einem menschlichem



traverse 2008/3

86

Tiere – eine andere Geschichte?

Gen ausgestattet, als grenzüberschreitend und Produkt einer Technologie zu

begreifen ist.27 Doch ist mit diesem Verweis, der eine materielle Nähe beleuchtet,
diese zwischen Mensch und Onkomaus schon ausgeschöpft?

Im Kontext der Wissenschaftsforschung beschreibt die feministische Theoretikerin
Donna Haraway ‹Natur› als janusköpfig: als etwas, wodurch die Menschen ihre
Gedanken ordnen, als etwas, was man «nicht nicht begehren kann» jedoch auch

nicht festzusetzen und zu definieren vermag. Insofern ist Natur im Sinn Haraways

immer eigensinnig. Das erkenntnistheoretische Konzept, Natur als eigensinnig
und widerständig zu betrachten, entwickelte Haraway vor dem Hintergrund ihrer
eigenenAusbildung als Naturwissenschaftlerin und Biologin.28 Als solche betont

sie, dass die Wissensobjekte, in unserem Fall die Mäuse, in den Erkenntnisprozess

hineinwirken: “The animals are active participants in theconstitution of what may

count as scientific knowledge. From the point of view of the biologist’s purposes,

the animals resist, enable, disrupt, engage, constrain, and display.”29

Versteht man in diesem Sinn die Produktion von Wissen als sozialen Prozess,

der Sozialität nicht an den Speziesgrenzen enden lässt, wird deutlich, dass

Wissenschaftlerin und Onkomaus nicht nur in einem Verhältnis zueinander stehen,

sondern dass die Möglichkeit des Aufeinanderwirkens im Labor zumindest
vorhanden sein kann. Dies verstärkend führt die Soziologin Karin Knorr-Cetina
an: «Ungleich von Computermodellsystemen können die ‹Tiere›, die in dieser

Fabrik stecken, jedoch durch ihre Rekonfigurationen durchschimmern und sich
zurückmelden. Dies sieht man z. B. dann, wenn solche Tiere durch ungeschickten

Umgang verletzt oder fehlbehandelt werden, und die Wissenschaftler, wohl
wissend, dass hinter der Apparatur Maus das Tier Maus steckt, sich ob ihrer
Fehlbehandlung moralisch schuldig fühlen. […]. Was sich dabei ergibt, ist das

Aneinanderecken zweier verschiedener Ontologien und Ordnungen, der des aus

dem Alltag bekannten Tieres, dasgeschützt ist, und der des Produktionszyklus,bei
dem Effizienz und Produktivitätsmaximierung im Vordergrund stehen.»30 Damit
betont Knorr-Cetina die Möglichkeit von Beziehung ebenso wie den besonderen

Ort, an dem die Onkomaus lebt und der nicht ausser Acht zu lassen ist. Denn

die Onkomaus ist, wie Klaus Amann dies fasst, nicht mehr nur das konkrete
Lebewesen Maus, sondern das Technofakt Maus, das der oben beschriebenen

Logik von Information und Codierung folgt.31 Als Technofakt ist sie den
Laborbedingungen angepasst und in ein transformierendes ‹Laboratop› eingegliedert,
das die Rekonfiguration des Lebensbegriffs in Information, die Einschreibung
der Gentechnologie in den Körper der Maus, die Normierung und Standardisierung

der Mäuse, die materielle und konzeptuelle Fragmentarisierung sowie die
Herstellung der Maus als Modell für den Menschen erfordert beziehungsweise

mit sich bringt. Das Technofakt Onkomaus ist in erster Linie ein Wissensobjekt
und «Lebendigkeit ist insbesondere für die epistemischen Objekte der moder-



87

Krähling, Mangelsdorf: SpeziesüberschreitendeKommunikations- und Beziehungsformen

nen Biologie eine vorübergehende Erscheinung» 32 Das Technofakt-Sein der
Onkomaus widerspricht sich jedoch nicht mit dem Schimmern der Maus hinter
diesem Technofakt, sondern verweist auf die Ambivalenz ihres Zustandes. Dies
bedenkend möchten wir mit Haraway entgegnen: «Leben ist ein Fenster der

Verwundbarkeit: es zu schliessen, wäre ein Fehler.»33

Dieses Schimmern, die Verwundbarkeit der Tiere, die sie vermittels nonverbaler,
analoger Kommunikation übermitteln, verweist auf die Schwierigkeit, Tiere
innerhalb eines artefaktischen und künstlichen Naturbegriffs zu fassen, ohne sie

unter die menschliche Kultur zu subsumieren. Es zeigt sich so, dass die
Vielfältigkeit und die Möglichkeiten der Mensch-Maus-Beziehungen, ob im Haus
als Freund oder ‹Ungeziefer› auf dem Feld oder im Wald, nicht ohne Bruch ins
Laborübertragen werden kann. Will man der Onkomaus im Labor nahe kommen,
muss ihre Verortung ernst genommen werden; gleichzeitig tritt sie auch in ihrem
laboratopischen Dasein als eigensinniges, mitunter widerständiges Lebewesen

entgegen. Als ein Lebewesen, in dessen Körpersprache zu lesen ist und das durch
analogeKommunikation Informationen vermittelt, die zwischen Mensch und Tier
ebenso zirkulieren und wuchern können wie deren Gene.

Schluss

Nur angerissen werden konnte in diesem Artikel, in welchen vielfältigen Nähe­verhältnissen

Onkomaus und Pferd zu Menschen stehen; deutlich machen

wollten wir damit, dass diese Verhältnisse zum einen in ihrer Komplexität und

Vielschichtigkeit beachtet werden müssen, sowie dass in den Verhältnissen durch
die unterschiedlichenArten von Nähe Beziehungen in einem emphatischen Sinn
aufscheinen können). Keine dieser Beziehungen ist freilich frei von
Spannungsverhältnissen, sondern nimmt gerade ernst, was Donna Haraway mit dem

Begriff der ‹Companion Species› andeutet: Sie plädiert dafür, die gemeinsame

Geschichte von Menschen und Tieren in ihrer Spezifizität zu betrachten, sowie
Differenzen und Verbundenheiten, Nähe und Fremdheit je zu respektieren. Dies
bedeutet auch, sich auf ein Gegenüber einzulassen und die Verbundenheit mit
ihm anzuerkennen – ohne jedoch die eigene und andere Position, beispielsweise
als ForscherIn sowie den historischen und konkreten Ort, an dem die Beziehung
stattfindet, zu verleugnen.
Verschiedene Näheverhältnisse haben wir bei Onkomaus und Pferd aufgezeigt,
innerhalb von und quer zu Speziesgrenzen: Durch analoge Kommunikation und

Verwundbarkeit, systemisches Denken wie auch gesellschaftliches Aufeinander-
Angewiesen-Sein sind sich Mensch und Onkomaus, Mensch und Pferd nahe. Die
Bedingungen der Möglichkeit von Nähe haben sich in der von der Kybernetik



traverse 2008/3

88

Tiere – eine andere Geschichte?

angestossenen Technoscience verändert. Sich begegnen und sich nahe sein, wird
seitdem auch in den Konzeptionen von Information, Kommunikation und System

gedacht. Nie bedeutet Nähe jedoch die Abwesenheit von Fremdheit, wie auch

Birgit Mütherich in umgekehrter Weise Fremdheit nicht als Abwesenheit von
Nähe, sondern in unterschiedlichen Arten der Bezugnahme definiert.34 Durch die
Zusammenschau zweier sounterschiedlicher Tiere sindwirdemkritisch begegnet,

manche Tiere in der Betonung des Beziehungsaspektes ausserhalbdes Blickfeldes
geraten zu lassen – auch wenn gerade dadurch deutlich wird, wie unterschiedlich
die Qualitäten der Beziehungen letztendlich sind. Nähe kann in Mensch-Tier-
Beziehungen vieles bedeuten; diese Vielschichtigkeit gilt es zu lesen.

Anmerkungen

1 Donna J. Haraway, «Ein Manifest für Cyborgs. Feminismus im Streit mit den

Technowissenschaften» in Dies., Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs und Frauen,
Frankfurt a. M. 1995, 34.

2 Donna J. Haraway, The Companion Species Manifesto. Dogs, People, and Significant
Otherness, Chicago 2003, 4.

3 Haraway wie Anm. 2), 5.
4 Vgl. «Die Kommunikation zwischen Mensch und Tier» in Monika A. Vernooij, Silke

Schneider, Handbuch tiergestützter Intervention. Grundlagen, Konzepte, Praxisfelder,
Wiebelsheim 2008, 14–25.

5 Peter Sloterdijk, «Stimmen für Tiere. Phantasie über animalische Repräsentation»

in Regina Haslinger Hg.), Herausforderung Tier von Beuys bis Kabakov, München 2000,
133.

6 Eine kritische Diskussion des Lebensbegriffs in der Techno- bzw. Lifescience findet sich
bei Angelika Saupe, « ‹Leben› im Zeitalter der Technoscience. Skizzen über künstliche
Natur und technologische Rationalität» in Das Argument 221 1997), 523–532.

7 Benno Vogel, OncoMouse™ Eine Recherche zur medizinischen und kommerziellen
Bedeutung der Harvard-Krebsmäuse, Zürich 2001.

8 http://www.aibo-europe.com Zugriff 28. 2. 2008).
9 Reinhardt Koselleck, «Das Ende des Pferdezeitalters» Süddeutsche Zeitung, 25. 11. 2003.

10 Ebd.
11 Eberhard Oeser, Pferd und Mensch. Die Geschichte einer Beziehung, Darmstadt 2007, 181.
12 Sloterdijk wie Anm. 5)133.
13 Koselleck wie Anm. 9).
14 Zum Epochenbegriff der Technoscience vgl. Jutta Weber, «Technoscience als Epoche?

Ontologische, epistemologische und narrative Grundlagen der Techno/Wissenschaften»

in Ulrike Bergermann, Claudia Breger, Tanja Nusser Hg.), Technologien der Reproduktion,
Königstein/Ts. 2002.

15 Michael Hagner, Erich Hörl, Überlegungen zur kybernetischen Transformation des Humanen.
Die Transformation des Humanen, Frankfurt a. M. 2008. Jutta Weber, Umkämpfte Bedeutungen.

Naturkonzepte im Zeitalter der Technoscience, Frankfurt a. M. 2003.
16 Hagner/Hörl wieAnm. 15), 14.
17 Stellvertretend für die Entstehung der Kybernetik sei hier auf die interdisziplinären

Macy- Konferenzen in den USA hingewiesen. Siehe: Claus Pias, Cybernetics – Kybernetik.
The Macy-Conferences 1946–1953, 2 Bände, Zürich 2004.



89

Krähling, Mangelsdorf: SpeziesüberschreitendeKommunikations- und Beziehungsformen

18 Carmen Gransee, Grenz-Bestimmungen. Zum Problem identitätslogischer Konstruktion von
‹Natur› und ‹Geschlecht›, Tübingen 1999, 109.

19 Donna Haraway, Primate Visions: Gender, Race, and Nature in the World of Modern Science,
London 1989, 108.

20 Paul Watzlawick, Janet H. Beavin, Don D. Jackson, Menschliche Kommunikation. Formen,
Störungen, Paradoxien, Bern 1985, 53.

21 Siehe: M. Alessandra Umiltà et al., «I Know What You Are Doing» A Neurophysiological
Study, Neuron 31 2001).

22 Bruno Latour, Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropologie,
Frankfurt a. M. 1998.

23 Hartmut Böhme et al. Hg.), Tiere. Eine andere Anthropologie, Köln 2004.
24 GiorgioAgamben, Das Offene. Der Mensch und das Tier, Frankfurt a. M. 2002.
25 Über die Unumgänglichkeit und Problematik von Repräsentationen siehe unter anderem

Bruno Latour, Von der Realpolitik zur Dingpolitik, Berlin 2005.
26 Ein Überblick über verschiedene Trainingsprogramme findet sich in Lesley Bayley, Trainings¬

buch Bodenarbeit, Stuttgart 2006.
27 Donna Haraway, Modest_Witness@Second_Millenium. FemaleMan©_Meets_OncoMouse™

Feminism and Technoscience, New York 1997.
28 Donna Haraway, «Situiertes Wissen. Die Wissenschaftsfrage im Feminismus und das Privileg

einer partialen Perspektive» in Carmen Hammer, Immanuel Stiess Hg.) Die Neuerfindung
der Natur. Primaten, Cyborgs und Frauen, Frankfurt a. M. 1995, 90.

29 Haraway wie Anm. 19), 310 f.
30 Karin Knorr-Cetina, «Die Manufaktur der Natur oder: Die alterierten Naturen der

Naturwissenschaft» in Landeshauptstadt Stuttgart, Kulturamt Hg.) Zum Naturbegriff der Gegen¬

wart, Bd. 1, Stuttgart-Bad Cannstatt 1994, 111.
31 KlausAmann, «Menschen, Mäuse und Fliegen. Eine wissenssoziologische Analyse

der Transformation von Organismen in epistemische Objekte» Zeitschrift für Soziologie 23/1
1994), 22–40.

32 Amann wie Anm. 31), 29.
33 Haraway wie Anm. 28), 190.
34 Birgit Mütherich, «Das Fremde und das Eigene. Gesellschaftspolitische Aspekte der Mensch-

Tier-Beziehung» inAndreas Brenner Hg.) Tiere beschreiben, Erlangen 2003, 17 f.



traverse 2008/3

90

Tiere – eine andere Geschichte?

Résumé

Formes de communication et de relation traversant la barrière
des espèces entre des organismes cybernétiques: mouvements
de recherche entre cheval, être humain et souris cancéreuse
à l‘âge de la technoscience

Quelles sortes de relations entre humains et animaux sont-elles possibles à

l’âge de la cybernétique? Cet article, qui présente une approche de sociologie
de la science et d’histoire culturelle, poursuit cette question de base en
suivant deux animaux très différents: les chevaux et les souris à qui des gènes

cancéreux humains ont été inoculés. Des relations de proximité complexes
entre humains et animaux sont démontrées au moyen des concepts de

transition et de coexistence ainsi qu’à l’aide de différentes variantes du concept

d’information. Dans une première étape, la transition vers la modernité est

démontrée par l’analyse des relations humains-chevaux qui se modifient par

l’industrialisation et la mécanisation. La cybernétique, qui naît au milieu du

20e siècle, avec ses concepts informationnels et systémiques transmissibles
aux animaux, est considérée comme le point où les relations humains-animaux
changent à nouveau, comme dans le cas des souris cancéreuses, et sur la base

de laquelle la transition vers la modernité du 21e siècle peut être débattue.

A partir de ces changements, les auteurs se posent ensuite la question des

possibilités de relation entre humains et chevaux d’une part et humains et souris
cancéreuses d’autre part. Communication analogique, dressage de chevaux tout
comme vulnérabilité et «technofact» sont les mots clés qui paraissent centraux
pour ces possibilités de relation.

Traduction: Karine Crousaz, Lausanne


	Speziesüberschreitende Kommunikations- und Beziehungsformen zwischen kybernetischen Organismen : Suchbewegungen zwischen Pferd, Mensch und Onkomaus im Zeitalter der Technoscience

