Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]

Band: 15 (2008)

Heft: 2

Buchbesprechung: Muhammads Grave : Death Rites and the Making of Islamic Society
[Leor Halevi]

Autor: Oesterle, Jenny Rahel

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

148

traverse 2008/2

ist, man gewinnt allerdings nicht den Ein-
druck, im Gegenteil: Dieser Monotheismus
ist jiidisch-christlich, und mit Blick auf ihn
sagt Assmann: «Die Sprache der Gewalt
entstammt dem politischen Druck» — der
die Juden bedrohenden Volker und Méchte
—, «aus dem der [!] Monotheismus gerade
befreien will». (56) Die Wahrheit dieses
Monotheismus hat mit Gewalt nichts zu
tun, so sollen wir glauben, wihrend doch
alle Belege, die Assmann zitiert, vom
Gegenteil zeugen (und nebenbei auch ein
beklemmendes Licht auf die heutige Be-
setzung Paldstinas durch Israel werfen).
Kulturwissenschaft, die altem Sinn
und alten Bedeutungen nachjagt, statt
sich, niichterner, darauf zu begrenzen, die
Bedingungen fiir das Entstehen und Zir-
kulieren von Sinn zu rekonstruieren, 1st an
sich schon problematisch genug, Wenn sie
aber siegesgewiss weiss, dass die « Wahr-
heit» «unseres» Monotheismus a priori
nichts mehr mit Gewalt zu tun hat, wird sie
unertraglich.

Philipp Sarasin (Ziirich)

Leor Halevi

Muhammads Grave

Death Rites

and the Making of Islamic Society

Columbia University Press, New York 2007, 416 5.,
$ 36,50

Der Titel des Buches von Leor Halevi Mu-
hammads Grave. Death Rites and the Ma-
king of Islamic Society ist wohl bedacht:
er bringt das Vorhaben des Autors und
eine strukturgebende These der Studie auf
den Punkt. Der Titel Muhammads Grave
wurde als Metapher fiir die muslimischen
Erinnerungen an Muhammads Begribnis
sowie deren Relevanz fiir die spitere is-
lamische Bestattungspraxis gewihlt. Der
Untertitel Death Rites and the Making of
Islamic Society verweist auf die Haupt-

these des Autors: Die durch Religions-
und Rechtsgelehrte aktiv vorangetriebene
Formierung und Etablierung spezifisch
1slamischer Sterbe- und Begrabnisrituale
habe entscheidend dazu beigetragen, die
arabische Gesellschaft des 7. und 8. Jahr-
hunderts zu islamisieren beziechungsweise
eine distinguiert islamische Gesellschafts-
ordnung zu konstituieren.

In seiner Einleitung spezifiziert der
Autor sein Vorhaben. Eine wichtige
Motivation der Untersuchung sei, «to
understand how and indeed why an emerg-
ing monotheistic community developed
culturally distinct rituals of death». (4)

Die ersten Generationen, die auf den
Propheten Muhammed folgten, waren

mit der dringenden Notwendigkeit und
zugleich Schwierigkeit konfrontiert, For-
men des Umgangs mit dem Tod sowie
Begribnisrituale zu entwickeln, die sich
von den vorislamisch-paganen, jiidischen,
christlichen und zoroastrischen Traditionen
unterschieden. Entsprechend zahlreiche
Gebote und Verbote, die auf Abgrenzung
zielten, finden sich in Schriften der Rechts-
und Religionsgelehrten aus der Friihzeit
des Islam. Dieser Abgrenzungsprozess
ging, so die These des Autors, mit einer
zunehmenden [slamisierung einher. Halewvi
belegt am Beispiel einer Grabinschrift, die
etwa 20 Jahre nach dem Tod des Prophe-
ten abgefasst wurde (das heisst um 652),
dass diese noch keine speziell islamischen
Merkmale trug. (14 f.) Bereits wenige Zeit
spiter finden sich Gebete fiir Muhammad
und Koranzitate auf Epitaphen, was Halevi
als Hinweis fiir ein entstehendes musli-
misches Gemeinschaftsgefiihl interpretiert.
(31) Rund 100 Jahre danach, in den 790er-
Jahren, ist eine Standardisierung und For-
malisierung der Aufschriften auf den Stei-
nen auszumachen, insofern, als bestimmte
Koranverse regelmassig angefiihrt werden.
Der Vergleich mit zeitgleichen jiidischen
und christlichen Grabinschriften erbringt
zudem, dass diese unterschiedliche, minn-



Literatur zum Thema / Comptes rendus thématiques

liche und weibliche Familienmitglieder
erwahnen, wihrend die i1slamischen Epi-
taphe nur die patrilineale Abstammung
iibermittelten. Hervorzuheben ist, dass

es dem Autor hier und an zahlreichen
anderen Stellen seines Buches gelingt, die
widerstrebenden Argumentationen und
kontroversen Gelehrtendebatten im Kon-
text dieser Verdanderungen zu beleuchten:
Der Prozess der Islamisierung der Grab-
inschriften etwa ging einher mit einem
immensen traditionalistischen Widerstand
gegen diese «Neuerung» (bida’). (35)

In den folgenden Kapiteln beschiftigt
sich Halevi mit den koexistierenden Auf-
fassungen zum Umgang mit weiblichen
und minnlichen Korpern von Verstorbenen
und den Formen ihrer rituellen Reinigung,
der sozioreligiosen Rolle und Funktion
von Leichentiichern, den zum Teil gen-
derspezifischen Regeln des Trauerns, den
Begrabnisprozessionen und gemeinschaft-
lichen Totengebeten (in diesem Kontext
auch der Teilnahme von Muslimen an jiidi-
schen und christlichen Beerdigungen), der
Moglichkeit, in Beerdingungszeremonien
Hierarchien auszudriicken et cetera.

Seine Studie soll als selbst ernannte
«first social history of death rituals» in der
Frithzeit des Islam einen Beitrag leisten
zur «history of death, the history of Mus-
lim rituals, and, perhaps most important, to
the emerging field of Islamic social his-
tory», (5) schreibt der Autor. Es ist eine der
herausragenden Ieistungen Halevis, dieses
sehr grundlegende, zugleich auch weit
gefasste Vorhaben an prazise Beispiele aus
der islamischen Geschichte riickzubinden.
Er begibt sich damit, was fiir einen ameri-
kanischen Islamwissenschaftler tiblich sein
mag, im deutschen Sprachraum aber nicht
selbstverstindlich ist, auf ein kultur-, reli-
gions-, mentalitits- und sozialgeschicht-
liches Forschungsfeld, um die dort entwi-
ckelten und erprobten Fragestellungen fiir
die arabischen Quellen aus der islamischen
Friihzeit nutzbar zu machen. Dies gelingt

besonders in drei Bereichen hervorragend:
Die Analyse der Begribnisrituale erfolgt in
wohlabgewogener Kenntnis der Ritualfor-
schung und bezicht fruchtbar Studien iiber
das europaische Mittelalter und aus der
Ethnologie mit ein. Reich rezipiert hat der
Autor die Gender- und Korperforschung.
Er kommt auf diesem Weg zu neuen Er-
gebnissen und weiterfithrenden, iiber den
islamischen Kulturraum hinaus ankniip-
fungsfihigen Fragen. Dies geht mit einer
sorgfaltigen Quellenarbeit einher: Halevi
operiert auf einer soliden Materialbasis.
Er zieht vor allem schriftliche Quellen aus
Recht, Religion und ihren Ubergangsbe-
reichen, sowie Grab- und Textilinschriften
heran, die er zuverldssig iibersetzt. Be-
reits existierende Ubersetzungen priift er
kritisch. Ein besonderer Zugang zu den
Quellen ist eigens zu betonen: Halevis
Hauptinteresse konzentriert sich auf orale
Traditionen aus der Friihzeit des Islam, die
erst nachtraglich verschriftlicht wurden. In
Abgrenzung von dlteren Forschungen, die
diesen hdufig gegentiber harder facts die
Historizitat absprechen, (8 f.) konzentriert
sich Halevi nicht auf die Debatte tiber die
historische Vertrauenswiirdigkeit. Er riickt
statt dessen die Frage nach der sozialen
Funktion einer durch diese Uberlieferun-
gen in bestimmter Weise gepréagten Erinne-
rung in den Mittel punkt.

Das Buch von Halevi setzt Massstibe
fur das islamwissenschaftliche Arbeiten im
Feld der Kulturwissenschaften. Der Blick
auf Begribnis- und Sterberituale ist hochst
differenziert. Halevi argumentiert nie
monokausal, sondern nimmt die verschie-
denen existierenden lokalen Traditionen
der islamischen Welt exemplarisch auf. Er
analysiert den unterschiedlichen Umgang
mit dem Tod einer Frau oder eines Mannes
beziehungsweise die genderspezifische
Beteiligung an den Begrébnisritualen. Er
beriicksichtigt die verschiedenen, sich oft
sogar widersprechenden Auffassungen der
Rechtsschulen oder schiitischen und sun-

149



150

traverse 2008/2

nitischen Gelehrten, aber hinterfragt auch
die praktische Umsetzung der Gebote und
Verbote. Stets mit bedacht wird auch der
Bezug auf bezichungsweise die Abgren-
zung gegen vorislamisch-pagane, jiidische,
christliche und zoroastrische Rituale und
Traditionen.

Der 1n vielfacher Weise neue Wege
beschreitenden Interpretation der Quellen
und der gewinnbringenden Rezeption
der Forschung ist schwerlich etwas Kri-
tisches entgegenzusetzen. Der Radius der
Fragestellung ist weit gefasst, muss aber
auch auf bestimmte Aspekte verzichten.
Nicht ganz einzusehen ist, warum Halevi
in seinem Buch die Akzentverschiebun-
gen in den Sterbe- und Begrabnisritualen
durch den Massentod wahrend Seuchen
oder in Schlachten nicht mitberiicksichtigt.
Gerade, da thm Wandlungsprozesse am
Herzen liegen, bleibt dies eine I eerstelle.
Im Blick auf die genderspezifischen Unter-
schiede in den Begrabnisritualen und den
Umgang mit dem Tod hitte die Einbezie-
hung des Kindertodes weiterfithrend sein
konnen. Doch schmailert dies keineswegs
die Leistung des Buchs.

Jenny Rahel Oesterle (Braunschweig)

Cornell Babendererde

Sterben, Tod, Begrabnis

und liturgisches Gedachtnis

bei weltlichen Reichsfiirsten

des Spatmittelalters

Jan Thorbecke Verlag, Ostfildern 2006, 271 5., € 44,40

Das Miteinander der Lebenden und der
Toten gilt bekanntermassen als Grundzug
der mittelalterlichen Vorstellungs- und
Lebenswelt. Das Bindeglied zwischen
den Lebenden und den Toten bildet die
Erinnerung, das Gedenken, die memoria,
nach Otto Gerhard Oexle ein dem Ga-
bentausch aquivalenter fait social total.
Im Blickpunkt der Aufmerksamkeit der

memoria-Forschung standen zunichst

die klosterlichen Gebetsverbriidderungen,
spater immer hiufiger die ihnen nahe
verwandten Bruderschaften und mithin
deren gemeinschaftsstiftende Funktionen.
Cornell Babendererdes Blickrichtung ist
eine andere. Sie will den «Umgang» mit
dem Tod einer spezifischen Gesellschafts-
gruppe untersuchen; ihr Interesse gilt

dem Reichsfiirstenstand, den Wettinern,
den Landgrafen von Hessen, den Grafen
und spateren Herzogen von Wiirttemberg
sowie den gefiirsteten Grafen von Henne-
berg-Schleusingen. Die Uberlieferungslage
gibt den zeitlichen Rahmen vor, in dem
sich die Arbeit, eine 2003 an der Univer-
sitdt Greifswald eingereichte Dissertation,
bewegt. Die Mehrzahl der Dokumente, mit
denen die Autorin arbeitet, stammt aus der
quellenreichen Ubergangszeit vom Mittel-
alter in die Frithe Neuzeit, genauer aus der
zweiten Hilfte des 15. Jahrhunderts und
dem ersten Drittel des 16. Jahrhunderts.
Darunter stechen berithmte Dokumente
wie die Chronik des Johannes Naucler
oder Georg Spalatins Trostbiichlein her-
vor. Die mit dem gewiahlten Zeitrahmen
zusammenhangenden gesellschaftlichen
Transformationsprozesse werden 1n fast
jedem Kapitel der Untersuchung tangiert,
doch Fragen der Konfessionszugehorigkeit
beziehungsweise des Konfessionswechsels
werden nirgends systematisch vertieft. Die
Untersuchung folgt sozusagen der «Natur»
der Ereignisse: Im ersten Kapitel befasst
sich die Verfasserin mit den individuellen
Vorbereitungen auf den Tod, speziell mit
den reichsfiirstlichen Testamenten und
Testamentsvollstreckern (25-81); im zwei-
ten Kapitel interessiert sie sich fiir die Zeit
zwischen dem Tod und dem Begrébnis
(83—125); im dritten Teil geht es um die
einschneidenden Unterschiede zwischen
Begribnis und offentlichem Begingnis
anlésslich des Dreissigsten (127-177)

und im vierten schliesslich speziell um

die liturgische memoria, so wie sie sich in



	Muhammads Grave : Death Rites and the Making of Islamic Society [Leor Halevi]

