
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 15 (2008)

Heft: 2

Buchbesprechung: Muhammads Grave : Death Rites and the Making of Islamic Society
[Leor Halevi]

Autor: Oesterle, Jenny Rahel

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


148

traverse 2008/2

ist, man gewinnt allerdings nicht den
Eindruck, im Gegenteil: Dieser Monotheismus
ist jüdisch-christlich, und mit Blick auf ihn
sagtAssmann: «Die Sprache der Gewalt
entstammt dem politischen Druck» – der

die Juden bedrohenden Völker und Mächte
–, «aus dem der [!] Monotheismus gerade
befreien will» 56) Die Wahrheit dieses

Monotheismus hat mit Gewalt nichts zu
tun, so sollen wir glauben, während doch
alle Belege, die Assmann zitiert, vom
Gegenteil zeugen und nebenbei auch ein
beklemmendes Licht auf die heutige
Besetzung Palästinas durch Israel werfen).

Kulturwissenschaft, die altem Sinn
und alten Bedeutungen nachjagt, statt
sich, nüchterner, darauf zu begrenzen, die

Bedingungen für das Entstehen und
Zirkulieren von Sinn zu rekonstruieren, ist an

sich schon problematisch genug. Wenn sie
aber siegesgewiss weiss, dass die «Wahrheit

» «unseres» Monotheismus a priori
nichts mehr mit Gewalt zu tun hat, wird sie
unerträglich.

Philipp Sarasin Zürich)

Leor Halevi
Muhammads Grave
Death Rites
and the Making of Islamic Society
Columbia University Press, New York 2007, 416 S.,

$36,50

Der Titel des Buches von Leor Halevi
Muhammads Grave. Death Rites and the
Making of Islamic Society ist wohl bedacht:
er bringt das Vorhaben des Autors und
eine strukturgebende These der Studie auf
den Punkt. Der Titel Muhammads Grave
wurde als Metapher für die muslimischen
Erinnerungen an Muhammads Begräbnis
sowie deren Relevanz für die spätere
islamische Bestattungspraxis gewählt. Der
Untertitel Death Rites and the Making of
Islamic Society verweist auf die Haupt¬

these des Autors: Die durch Religions-und

Rechtsgelehrte aktiv vorangetriebene
Formierung und Etablierung spezifisch
islamischer Sterbe- und Begräbnisrituale
habe entscheidend dazu beigetragen, die
arabische Gesellschaft des 7. und 8.
Jahrhunderts zu islamisieren beziehungsweise
eine distinguiert islamische Gesellschaftsordnung

zu konstituieren.
In seiner Einleitung spezifiziert der

Autor sein Vorhaben. Eine wichtige
Motivation der Untersuchung sei, «to
understand how and indeed why an emerging

monotheistic community developed
culturally distinct rituals of death» 4)
Die ersten Generationen, die auf den

Propheten Muhammed folgten, waren
mit der dringenden Notwendigkeit und
zugleich Schwierigkeit konfrontiert, Formen

des Umgangs mit demTod sowie
Begräbnisrituale zu entwickeln, die sich
von den vorislamisch-paganen, jüdischen,
christlichen und zoroastrischen Traditionen
unterschieden. Entsprechend zahlreiche
Gebote und Verbote, die aufAbgrenzung
zielten, finden sich in Schriften der Rechts-und

Religionsgelehrten aus der Frühzeit
des Islam. DieserAbgrenzungsprozess
ging, so die These desAutors, mit einer

zunehmenden Islamisierung einher. Halevi
belegt am Beispiel einer Grabinschrift, die
etwa 20 Jahre nach dem Tod des Propheten

abgefasst wurde das heisst um 652),
dass diese noch keine speziell islamischen
Merkmale trug. 14 f.) Bereits wenige Zeit
später finden sich Gebete für Muhammad
und Koranzitate auf Epitaphen, was Halevi
als Hinweis für ein entstehendes
muslimisches Gemeinschaftsgefühl interpretiert.
31) Rund 100 Jahre danach, in den 790er-

Jahren, ist eine Standardisierung und
Formalisierung derAufschriften auf den Steinen

auszumachen, insofern, als bestimmte
Koranverse regelmässig angeführt werden.
Der Vergleich mit zeitgleichen jüdischen
und christlichen Grabinschriften erbringt
zudem, dass diese unterschiedliche, männ-



149

Literatur zum Thema / Comptes rendus thématiques

liche und weibliche Familienmitglieder
erwähnen, während die islamischen
Epitaphe nur die patrilinealeAbstammung
übermittelten. Hervorzuheben ist, dass

es demAutor hier und an zahlreichen
anderen Stellen seines Buches gelingt, die
widerstrebenden Argumentationen und
kontroversen Gelehrtendebatten im Kontext

dieser Veränderungen zu beleuchten:
Der Prozess der Islamisierung der
Grabinschriften etwa ging einher mit einem
immensen traditionalistischen Widerstand
gegen diese «Neuerung» bida’). 35)

In den folgenden Kapiteln beschäftigt
sich Halevi mit den koexistierenden
Auffassungen zum Umgang mit weiblichen
und männlichen Körpern von Verstorbenen
und den Formen ihrer rituellen Reinigung,
der sozioreligiösen Rolle und Funktion
von Leichentüchern, den zum Teil
genderspezifischen Regeln des Trauerns, den
Begräbnisprozessionen und gemeinschaftlichen

Totengebeten in diesem Kontext
auch der Teilnahme von Muslimen an
jüdischen und christlichen Beerdigungen), der

Möglichkeit, in Beerdingungszeremonien
Hierarchien auszudrücken et cetera.

Seine Studie soll als selbst ernannte
«first social history of death rituals» in der

Frühzeit des Islam einen Beitrag leisten
zur «history of death, the history of Muslim

rituals, and, perhaps most important, to
the emerging field of Islamic social
history» 5) schreibt derAutor. Es ist eine der
herausragenden Leistungen Halevis, dieses
sehr grundlegende, zugleich auch weit
gefasste Vorhaben an präzise Beispiele aus

der islamischen Geschichte rückzubinden.
Er begibt sich damit, was für einen
amerikanischen Islamwissenschaftler üblich sein
mag, im deutschen Sprachraum aber nicht
selbstverständlich ist, auf ein kultur-, reli-gions-,

mentalitäts- und sozialgeschichtliches

Forschungsfeld, um die dort
entwickelten und erprobten Fragestellungen für
die arabischen Quellen aus der islamischen
Frühzeit nutzbar zu machen. Dies gelingt

besonders in drei Bereichen hervorragend:
DieAnalyse der Begräbnisrituale erfolgt in
wohlabgewogener Kenntnis der Ritualforschung

und bezieht fruchtbar Studien über
das europäische Mittelalter und aus der

Ethnologie mit ein. Reich rezipiert hat der
Autor die Gender- und Körperforschung.
Er kommt auf diesem Weg zu neuen
Ergebnissen und weiterführenden, über den

islamischen Kulturraum hinaus
anknüpfungsfähigen Fragen. Dies geht mit einer
sorgfältigen Quellenarbeit einher: Halevi
operiert auf einer soliden Materialbasis.
Er zieht vor allem schriftliche Quellen aus

Recht, Religion und ihren Übergangsbereichen,

sowie Grab- und Textilinschriften
heran, die er zuverlässig übersetzt.
Bereits existierende Übersetzungen prüft er

kritisch. Ein besonderer Zugang zu den
Quellen ist eigens zu betonen: Halevis
Hauptinteresse konzentriert sich auf orale
Traditionen aus der Frühzeit des Islam, die
erst nachträglich verschriftlicht wurden. In
Abgrenzung von älteren Forschungen, die

diesen häufig gegenüber harder facts die
Historizität absprechen, 8 f.) konzentriert
sich Halevi nicht auf die Debatte über die
historische Vertrauenswürdigkeit. Er rückt
statt dessen die Frage nach der sozialen
Funktion einer durch diese Überlieferungen

in bestimmter Weise geprägten Erinnerung

in den Mittelpunkt.
Das Buch von Halevi setzt Massstäbe

für das islamwissenschaftliche Arbeiten im
Feld der Kulturwissenschaften. Der Blick
auf Begräbnis- und Sterberituale ist höchst
differenziert. Halevi argumentiert nie

monokausal, sondern nimmt die verschiedenen

existierenden lokalen Traditionen
der islamischen Welt exemplarisch auf. Er
analysiert den unterschiedlichen Umgang
mit dem Tod einer Frau oder eines Mannes
beziehungsweise die genderspezifische
Beteiligung an den Begräbnisritualen. Er
berücksichtigt die verschiedenen, sich oft
sogar widersprechendenAuffassungen der
Rechtsschulen oder schiitischen und sun-



150

traverse 2008/2

nitischen Gelehrten, aber hinterfragt auch
die praktische Umsetzung der Gebote und

Verbote. Stets mit bedacht wird auch der
Bezug auf beziehungsweise dieAbgrenzung

gegen vorislamisch-pagane, jüdische,
christliche und zoroastrische Rituale und
Traditionen.

Der in vielfacher Weise neue Wege

beschreitenden Interpretation der Quellen
und der gewinnbringenden Rezeption
der Forschung ist schwerlich etwas
Kritisches entgegenzusetzen. Der Radius der
Fragestellung ist weit gefasst, muss aber

auch auf bestimmteAspekte verzichten.
Nicht ganz einzusehen ist, warum Halevi
in seinem Buch die Akzentverschiebungen

in den Sterbe- und Begräbnisritualen
durch den Massentod während Seuchen

oder in Schlachten nicht mitberücksichtigt.
Gerade, da ihm Wandlungsprozesse am
Herzen liegen, bleibt dies eine Leerstelle.
Im Blick auf die genderspezifischen
Unterschiede in den Begräbnisritualen und den
Umgang mit dem Tod hätte die Einbeziehung

des Kindertodes weiterführend sein
können. Doch schmälert dies keineswegs
die Leistung des Buchs.

Jenny Rahel Oesterle Braunschweig)

Cornell Babendererde
Sterben, Tod, Begräbnis
und liturgisches Gedächtnis
bei weltlichen Reichsfürsten
des Spätmittelalters
Jan Thorbecke Verlag, Ostfildern 2006, 271 S., € 44,40

Das Miteinander der Lebenden und der

Toten gilt bekanntermassen als Grundzug
der mittelalterlichen Vorstellungs- und
Lebenswelt. Das Bindeglied zwischen
den Lebenden und den Toten bildet die
Erinnerung, das Gedenken, die memoria,
nach Otto Gerhard Oexle ein dem
Gabentausch äquivalenter fait social total.
Im Blickpunkt der Aufmerksamkeit der

memoria-Forschung standen zunächst
die klösterlichen Gebetsverbrüderungen,
später immer häufiger die ihnen nahe

verwandten Bruderschaften und mithin
deren gemeinschaftsstiftende Funktionen.
Cornell Babendererdes Blickrichtung ist
eine andere. Sie will den «Umgang» mit
dem Tod einer spezifischen Gesellschaftsgruppe

untersuchen; ihr Interesse gilt
dem Reichsfürstenstand, den Wettinern,
den Landgrafen von Hessen, den Grafen
und späteren Herzögen von Württemberg
sowie den gefürsteten Grafen von Henne-berg-

Schleusingen. Die Überlieferungslage
gibt den zeitlichen Rahmen vor, in dem
sich dieArbeit, eine 2003 an der Universität

Greifswald eingereichte Dissertation,
bewegt. Die Mehrzahl der Dokumente, mit
denen dieAutorin arbeitet, stammt aus der

quellenreichen Übergangszeit vom Mittelalter

in die Frühe Neuzeit, genauer aus der
zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts und
dem ersten Drittel des 16. Jahrhunderts.

Darunter stechen berühmte Dokumente
wie die Chronik des Johannes Naucler
oder Georg Spalatins Trostbüchlein hervor.

Die mit dem gewählten Zeitrahmen
zusammenhängenden gesellschaftlichen
Transformationsprozesse werden in fast

jedem Kapitel der Untersuchung tangiert,
doch Fragen der Konfessionszugehörigkeit
beziehungsweise des Konfessionswechsels
werden nirgends systematisch vertieft. Die
Untersuchung folgt sozusagen der «Natur»
der Ereignisse: Im ersten Kapitel befasst
sich die Verfasserin mit den individuellen
Vorbereitungen auf den Tod, speziell mit
den reichsfürstlichen Testamenten und
Testamentsvollstreckern 25–81); im zweiten

Kapitel interessiert sie sich für die Zeit
zwischen dem Tod und dem Begräbnis
83–125); im dritten Teil geht es um die

einschneidenden Unterschiede zwischen
Begräbnis und öffentlichem Begängnis
anlässlich des Dreissigsten 127–177)
und im vierten schliesslich speziell um
die liturgische memoria, so wie sie sich in


	Muhammads Grave : Death Rites and the Making of Islamic Society [Leor Halevi]

