Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n]

Band: 15 (2008)

Heft: 2

Artikel: Marter und Hinrichtung als kinstlerische Mittel : der gewaltsame Tod in
der englischen Karikatur des 18. Jahrhunderts

Autor: Oberstebrink, Christina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-99643

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-99643
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Marter und Hinrichtung als kiinstlerische Mittel

Der gewaltsame Tod in der englischen Karikatur
des 18. Jahrhunderts

Christina Oberstebrink

Gegen Mitte des 18. Jahrhunderts war dsthetisch und literarisch der Weg fiir die
Reprisentation des Schrecklichen in der Neuzeit geebnet — das gilt auch und
zumal hinsichtlich der Gewaltdarstellung. So erschien 1759 in englischer Uber-
setzung zeitgleich mit der franzdsischen Erstausgabe Voltaires Candide, der mit
Leibniz’ optimistischer Weltanschauung abrechnete und das Menschenleben als
Ungliicksgeschichte ausmalte; der Roman wurde 1im Jahr seiner Erscheinung 1759
ins Englische iibersetzt. Nur zwei Jahre zuvor hatte Edmund Burke in seinem
Traktat A Philosophical Enquiry into the Origin of our Ideas of the Sublime and
Beautiful das Schreckliche zu einer dsthetischen Instanz erhoben, die {iber dessen
Aristotelische Funktion der Erzeugung von Furcht und Mitleid hinausging. Burke
reflektierte die generelle Faszination der Menschen am Schrecklichen, wobei er
feststellte, dass das in sicherer Distanz real Erlebte viel grossere Anziehungs-
kraft als dessen Reprisentation habe.! Die bildliche Umsetzung dieser Asthetik
liess auf sich warten; sie wurde erst durch die englische Bildsatire des spéteren
18. Jahrhunderts geleistet. Am Beispiel James Gillrays (1716-1815), eines der
berithmtesten englischen Karikaturisten der Zeit, ldsst sich dies iiberzeugend
verfolgen.

Gillray erforschte das Potenzial des Mediums Karikatur und ihre Offenheit fiir
ansonsten unerlaubte Darstellungsformen und verband es in drastischer Weise
mit den revolutioniiren Ereignissen. Er nutzte das Motiv des gewaltsamen Todes
zur politischen Abschreckung und unterstiitzte dabei die herrschende politische
Partei der Tories, die, im Gegensatz zu den Whigs, dezidiert antirevolutionér
war. In seinen Bildsatiren, welche die Revolution und die Napoleonischen und
Revolutionskriege thematisierten, verwendete Gillray hiufig den gewaltsamen Tod
als bildrhetorisches Mittel und funktionalisierte ihn zum Zweck der emotionalen
Abschreckung und der affektiven Steuerung des Betrachters. Voraussetzung der
neuartigen Anwendung und Instrumentalisierung dieses Motivs aber war die
Entwicklung der Bildsatire in der Neuzeit.

Die englische Bildsatire des spaten 18. Jahrhunderts bildete sich fast simultan
zur Griindung der Royal Academy heraus. Sie nahm eine paradoxe Stellung

87



88

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne traverse 2008/2

gegeniiber der institutionalisierten Malerei ein: Die Bildsatire formierte sich im
Widerstand gegen den von der Royal Academy propagierten normativen Klas-
sizismus, und so bedingte eine klassizistische Kunstauffassung die Entstehung
der niederen, kritischen Gattung mit einer betont antiakademischen Haltung.?
Shaftesbury erkannte diesen Zusammenhang und sah darin das Weiterleben eines
kulturellen Musters aus der Antike 1im 18. Jahrhundert: “He [Strabo]| shews us
that this first form’d Comedy and Scheme of ludicrous Wit, was introduc’d upon
the neck of the SuBLME.?

Das poetologische Konstrukt eines hohen und eines niederen Modus reicht auf
antike Vorbilder zuriick. Aristoteles’ Nachahmungstheorie rdumte drei Modi
der Nachahmung ¢in: Entsprechend seiner Fahigkeiten oder seiner Veranlagung
verbessert der Kiinstler oder Dichter die Figuren und Handlungen oder ahmt sie
naturgetreu nach, oder gibt sie schlechter wieder, als sie in Wirklichkeit sind.*
In England spielte die Rezeption der Poetik eine prigende Rolle in Poetiken und
Kunsttheorien des 18. Jahrhunderts. So ist in einem Artikel im Athenaeum von
1831 zu lesen, dass «Caricatures have the same resemblance to historical painting
which satiric verse has to epic poetry».>

Die Karikatur des 18. Jahrhunderts weist aber auch strukturelle Affinititen
zur hohen Kunst auf: Beide Gattungen haben die Ubertreibung oder Hyperbel
gemeinsam, dennoch unterscheiden sie sich im Grad der Uberhthung, beim
Einhalten oder bei der Uberschreitung der Angemessenheit oder Plausibilitit
der Figur aus der Rhetorik. Die akademische Kunst sucht dadurch das Ideal, die
satirische das mock-heroic.’ Von entscheidender Bedeutung fiir das Thema des
Gewalttodes aber sind die Auslegungen des satirischen Modus: entweder wurde
er als Ubertreibung verstanden, durch welche die Handlungsweisen und Charak-
tere iiber das Ideal hinaus verzerrt und mittels Inkongruenz ldacherlich gemacht
wurden, oder als Gegenbild zum Ideal, welches das Hissliche, das Triebhafte,
das Verdorbene oder das Licherliche in den Menschen zum Ausdruck brachte.
Diese Art der Darstellung gehorte nicht zum Kompetenzbereich der akademi-
schen Malerei, die verpflichtet war, die Gegenstinde oder Ereignisse von ihrer
1dealisierten oder wiirdigen Seite zu zeigen, wie der erste Prisident der Royal
Academy Sir Joshua Reynolds propagierte.” Die Verkniipfung der damaligen
Kunsttheorie mit der Aristotelischen Poetik legt scheinbar den Einwand nahe,
dass Gewalt doch ein zentrales Element der tragischen Handlung sei. Doch dies
war nur der Fall, insofern sie ein «zentrales Element der Mythen ist, welche der
Tragoddie Form und Gestalt verleiht»

Die Bildsatire dagegen durfte nicht nur die hiissliche Seite des Menschen und
der Welt zeigen, sie fokussierte auch ihre eigene Gegenwart. So ebnete Gillrays
Arbeit an einer bildlichen Entsprechung zur Satire und seine politische Involvie-
rung den Weg dazu, den revolutioniren Bestrebungen in England durch dusserst



Oberstebrink: Marter und Hinrichtung als klinstlerische Mittel

#M/ngfmnmc of Frondd,, refgramient o, Afscsination. te GUILLOD

Ve Bixact mpwesontation
i Gendlomen.

= e

Abb. 1: James Gillray, «The Blood of the Murdered Crying for Vengeance» (16. Februar
1793). BM 8304, London (Ausstellungskatalog) James Gillrav. The Art of Caricature,
hg. v. Richard Godfrey (1ate Britain), London 2001, Abb. 61, §. 99.

89



90

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne traverse 2008/2

drastische Bilder des gewaltsamen Todes effektiv entgegenzuwirken. Er widmete
der Hinrichtung von Ludwig XVI. zwei Bildsatiren, die innerhalb von vier Tagen
entstanden sind. Der Blick auf die Hinrichtung des Konigs aus der Nahe, The
Blood of the Murdered Crying for Vengeance (Abb. 1), bringt dem Betrachter
das Geschehen der Exekution viel niiher, als wenn er selbst dabei gewesen wiire.
Das handkolorierte Blatt spart nicht an Blut und verschont den Betrachter nicht
mit den Details der Schnittfliche des durchtrennten Halses: der exekutierte Herr-
scher liegt auf der Guillotinebank und sein abgetrenntes Haupt in einer Blutlache
im Vordergrund. Die Zeichnung hitte fast am Ort des Geschehens entstanden
sein konnen, so gleichsam faktisch und schonungslos st die Szene dargestellt.
Der Text am oberen Rande der Radierung unterstreicht diesen Aspekt noch und
behauptet die Authentizitit der Wiedergabe der Guillotine. Auf einer blutroten
Rauchwolke ist eine Anklage geschrieben, die von Unrecht und Sorgen fiir die
Zukunft Frankreichs handelt. In dieser Bildsatire liegen die Abweichungen von
der Historienmalerei auf der Hand. Nicht alleine das Sujet wire fiir akademische
Malerei unangemessen gewesen, sondern der akademischen Normen unterworfene
Kiinstler wire angehalten gewesen, die unmitielbaren Grausamkeiten nicht zu
zeigen. Was 1n der Bildsatire seinen Platz und sein Recht hat, wiirde im klassi-
zistischen Darstellungsmuster als grobster Dekorumsverstoss verstanden. Einen
weiteren Hinweis auf die antiakademische Darstellungsweise bildet die Figur des
Konigs selbst: Er fungiert in kunsttheoretischer Hinsicht als Exempel fiir eine
unvollstindige Ganzheit. Denn seit der Antike galt in Poetiken ein vollendetes
Kunstwerk als eine Nachahmung, die eine vollstindige Einheit bildete aus not-
wendig zusammengehorigen Teilen. Diese Einheit wurde in der Poetik oder in
Horazens Ars Poetica metaphorisch als Korper beschrieben.” In der Bildsatire
dagegen erfolgt nicht nur die Enttabuisierung der direkten Darstellung des Ent-
setzlichen, sondern der schauderhaft zugerichtete Korper wird zum Sinnbild der
Fragmentierung der klassizistischen Ganzheit. Auch die Vermengung von Bild
und Wort war in der klassizistischen Darstellung untersagt. Sie galt als Uber-
bleibsel der fehlerhaften Malweise von Kiinstlern im Mittelalter und widersprach
ausserdem dem Ganzheitsprinzip des Historienbildes, da das Ganze auf einen
Blick erfasst werden musste und das Auge auf einzelnen Teilen nicht lange ver-
weilen durfte. Das Medium des Textes und dessen [ektiire widersprechen dieser
normativ geforderten Art der Bildwahrnehmung grundlegend.

Wihrend Gillrays Wiedergabe der Hinrichtung aus der Nédhe den Schrecken
zukiinftiger Ereignisse erahnen lasst, malt das andere Blatt The Zenith of French
Glory; — The Pinnacle of Liberty (Abb. 2) die Konsequenzen der Hinrichtung in
aller Ausfiihrlichkeit aus, obwohl der Augenblick vor der Hinrichtung dargestellt
ist. In diesem Werk stellt Gillray die Ereignisse in einer emblematischen Sprache
dar, die einesteils auf bekannte Symbolik zuriickgreift und andernteils auf von ihm



Oberstebrink: Marter und Hinrichtung als klinstlerische Mittel

/
DR
Mmuﬂ/u/./mdjp

N ./f//

X /y/f 2
AR R
3 R R N
f{/&/f/ R

R
. //‘.f./,.»/?///é N
TR X SRR
X H//Wff/./,/ﬁﬂ,o/ X ,/MA/M/////

L

h
i

i

i,

iy

/

¢l
S &

Pinnacte o
k.

4 70T '.f'Tﬁ-b
all theBuybears of

&

.ngélp/.

T

el st

The Pinnacle of Liberty»
llray 2001, Abb

>

of French Glory

ith
0, London (Ausstellungskatalog) G

«The Zen

Uray,
BM 830

i

G

Abb. 2: James

60,

3

i

(12. Februar 1793)

S. 98.

91



92

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne traverse 2008/2

selbst erfundene. Die Guillotine 1st in der Ferne zu erkennen, und die Insignie der
Krone auf der Schneide der Guillotine gibt die Identitidt des Hinrichtungsopfers
kund. Dem Betrachter werden die Vorzeichen der Folgen des Machtvakuums nach
dem Tode des Konigs vorgefiihrt: Ohne obwaltende Macht droht den Menschen,
dass sie in Thomas Hobbes’ Naturzustand zuriickversetzt werden.'® Gillray insze-
niert die Vernichtung aller gesellschaftlichen und politischen Ordnungen: Nicht
nur die Monarchie wird entmachtet, indem sie buchstiblich ihr oberstes Glied
verliert, auch alle sozialen Ordnungsinstanzen — symbolisiert durch die Figuren
des Richters und der Geistlichen — werden zerstort. Unter den Hingerichteten
am Gebidude im Vordergrund sind dre1 erhiingte Geistliche zu erkennen. Der am
hinteren Gebiude hingerichtete Richter wird zur Personifizierung der entmachteten
Justitia, indem am Lampenarm deren Attribute Schwert und Waage in unverkenn-
barer Schieflage hiangen. Gillray will zeigen, dass Frankreich im Begniff ist, in
einen Zustand ohne Herrschaft, Justiz und Moral zu versinken. Die wahre Drastik
des Bildes konzentriert sich aber auf die Darstellung des gewaltsamen Todes des
erhingten Geistlichen im Vordergrund und auf die Figur des diisteren Fiedlers,
bei dem man direkt auf das nackte Gesiss schaut — er 1st im wortlichen Sinn ein
sansculotte. Der Fiedler — eine Personifizierung der drohenden Anarchie — stiitzt
als Triumphator seinen rechten Fuss auf das Haupt eines der drei hingerichteten
geistlichen Wiirdentriiger und triumphiert in dieser Geste iiber den Aberglauben der
Religion.!! Damit wird auf das vermeintlich auf geklirte Wesen des musizierenden
Revolutionirs verwiesen, wie die propagandistischen Parolen am unteren Rahmen
des Blatts bestitigen. Aber Gillray hat ihn zu einem Sinnbild des Niedergangs
der aufgeklirten Menschheit umgestaltet: derjenige, der auf der Strassenlampe
wie auf einem Nachttopf sitzt und die Zukunft personifiziert, wird sehr bald mit
seiner Notdurft das Licht der Aufkidrung ausloschen. Die durch die elementare
Korperfunktion der Ausscheidung einkehrende Verdunkelung steht in ironischer
Entgegensetzung zum Text unterhalb der Komposition: «The Zenith of French
Glory:- The Pinnacle of Liberty. Religion, Justice, Loyalty & all the Bugbears
of Unenlighten’d Minds. Farewell!» Gillray lisst den Betrachter so wissen,
dass die revolutionire /iberté nichts mit Aufklirung gemeinsam habe, vielmehr
werden in der Absicht und Rhetorik der Revolution die Wahrheit verdunkelt,
die Gerechtigkeit zugrunde gerichtet, und die moralischen Werte verlieren ihre
zivilisierende Funktion.

Die gattungsspezifische Form der Bildsatire und ihre Inhalte gehen Hand in
Hand, und so tritt diese spite Erscheinungsform des nachahmungstheoreti-
schen Ansatzes der Kunst in immer neuen Bildvariationen auf. Nachahmung
hat sich zu der Zeit generell als eine Art Zitierverfahren anderer Kunst etabliert.
Entsprechend dieser Bildstrategie wihlt Gillray einen traditionellen Bildtypus
fiir die Radierung The Apotheosis of Hoche (Abb. 3). Dem Titel nach erwartet



Oberstebrink: Marter und Hinrichtung als klinstlerische Mittel

The Apotheosts of HOCHE

Abb. 3: James Gillray, «The Apotheosis of Hoche» (11. Januar 1798). BM 8979, London
(Ausstellungskatalog) Gillray 2001, Abb. 85, S. 116.

der Betrachter eigentlich den Darstellungstypus der Apotheose, doch Gillray
zielte auf Abschreckung des Betrachters durch die Metaphorik der Endzeit und
der Entstehung einer neuen, bedrohlichen Weltordnung. So wird man nun mit
einer Parodie des Jiingsten Gerichts konfrontiert. Der Heilige, der seine Apo-

93



94

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne traverse 2008/2

Abb. 4: Benjamin West, «The Death of General Wolfe» (1771). National Gallery of Canada,
Ottawa, Werner Busch, Das sentimentalische Bild, Miinchen 1993, Farbtafel I, S. 57.

theose als Weltenrichter vorfiihrt, ist der franzosische General Hoche, der 1797
nach dem missgliickten Versuch, in Irland einzumarschieren, an Tuberkulose
starb. Di¢ Berichte iiber seine aufwendige Beerdigungsfeier in Paris, auf der
Chore den toten Helden lobpreisten, 16sten die Anregung fiir dieses Gillray’sche
Werk aus. Die Rhetorik der Lobpreisung wird in der Radierung ad absurdum
gefiihrt: Hoche selbst nimmt die Stellung und die Attitiide des Christus aus
Michelangelos Jiingstem Gericht in der himmlischen Sphére ein und spiegelt
die Korperhaltung des thronenden Weltenrichters. Die weitere Motivik im
Werk aber demontiert seine gottliche Position als gerechter Richter iiber die
Welt. Die Komplexitiat und Vielschichtigkeit der Radierung ldsst sich in aller
Knappheit fassen: Die neue Weltordnung verspricht nicht nur sidkularisiert zu
sein, sondern auch ohne moralische Werte.'* Der Kiinstler setzt diese Aussage
ins Medium des Bildes um, indem er zwar die Darstellung des Jiingsten Ge-
richts aufgreift, aber deren traditionelles Personal durch Opfer und Titer der
Revolution und der darauffolgenden Kriege ersetzt. Gillray verwendet aber
auch traditionelle Symbolik. Mittelalterliche und emblematische Tiersymbo-
lik iiberzeichnet zum Beispiel die gefliigelten Schidel, die aufgereiht in drei



Oberstebrink: Marter und Hinrichtung als klinstlerische Mittel

ubDec Vg5 by EllmpArey. 57 New BordJtrect.

The DEATH of the Great WOLF
b Wehave overcome all Opprosdton.— evcluimed e Mfiopers, — T satisfied. . sail the Dying Hero, & Bocprred wr e Momment o Vit .
Lo By "Went £jy Jrofidentof the Reyal Avademy, fhie atteanpé o inudte. e Bewtis of fai undguadld Ptire of the Daathy of Gen o, 5 ot refeectfidy sudbneaied, by dedidier .

Abb. 5: James Gillray, «The Death of the Great Wolf» (17. Dezember 1795). BM §704,
Nicholas Robinson, Edmund Burke, New Haven und London 1996, Abb. 188, §. 176.

Halbkreisen um den beleuchteten Tabernakel iiber Hoche zu erkennen sind.
Dadurch soll auf die Dummheit und Triebhaftigkeit der Menschen verwiesen
werden. Aber der wirkliche Horror der Revolution wird durch die verstiim-
melten Leichen der gewaltsam Hingerichteten dargestellt: Hoche selbst ist
umgeben von gefliigelten Kopfen enthaupteter Jakobiner. Aus den Stiimpfen
threr Hilse stromt noch Blut.

Auf der Erde ist eine Szene der Verwiistung zu erkennen. Sie ist, wie in
Darstellungen der Apokalypse iiblich, in zwei Bereiche getrennt. Links liegt
eine menschenleere, verwiistete Kulturlandschaft in Dunkelheit. Rechts stellt
Gillray die Verwiistungen des Kriegs und der Revolution dar. Die iibliche,
klare Einteilung in Gerettete und Verdammte fehlt hier, dhnlich wie in der
himmlischen Sphire, die nicht allein den Auserwihlten vorbehalten ist. Die
propagandistische Ausmalung der Radierung ist in ihrer Aussage iiber die
Auswirkungen der franzésischen Kriegsmacht eindeutig, sollte diese Erfolg
haben. Der Kiinstler macht ausserdem eimmmal mehr unmissverstiandlich klar,
dass Revolution und Krieg den Verlust der Gesetze wie der gesellschaftlichen
Ordnung und Werte mit sich bringen.

95



96

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne traverse 2008/2

In der akademischen Malerei fehlten die Mittel, einen demontierten Helden
darzustellen. Das Medium der Bildsatire dagegen erlaubte Gillray, diese Fi-
gur denkbar drastisch auszumalen. Dabei stiitzte er seine Darstellung auf die
grossen Vorbilder der Kunst wie das Jiingste Gericht Michelangelos in der
Sixtinischen Kapelle, auf eine Kunst also, die stets im Fokus der Akademien
stand. Die Bildsatire nahm zwar diese Form 1n ihrer erhthenden Funktion auf,
aber iibertrieb sie und durchbrach die innere Logik des Vorbilds in ein Spiel
von Widerspriichen. In diesem Prozess zeigt Gillray die bildliche Umsetzung
des sogenannten mock-heroic, das heisst, der satirischen Adaption des heroi-
schen Stils.

Die hohe Kunst durfte wenigstens den heroischen Tod zeigen, obwohl die Zeichen
der Gewalt hochst reduziert zu sein hatten. 1771 hatte das Mitglied der Royal
Academy Benjamin West, der von 1792 an ihr Prisident war, einen Durchbruch
in der Historienmalerei bewirkt, indem er den heroischen Tod des General Wolfe
in zeitgenossischer Tracht darstellte (Abb. 4). James Gillray parodierte dieses
Kunstwerk 1795 (Abb. 5).P° Im Gemiilde und in der Parodie wird das Thema des
heroischen Gewalttodes verbildlicht. Gillray macht eine politische Komdodie aus
dem tragischen Vorbild der Historienmalerei: Sein Held William Pitt stellt sein
Leiden viel offener zur Schau als Wests Wolfe, und die leicht karikierten Per-
sonlichkeiten aus der Politik um den Sterbenden herum bringen den Betrachter
auf den eigentlichen Inhalt der kritischen Persiflage, die auf die Uberzogenheit
neuer Gesetzesvorlagen verweist.!

Als kleiner Exkurs lasst sich Gillrays politische Macht aus den Quellen zur
Entstehungsgeschichte dieser Bildsatire rekonstruieren. George Canning war
sehr enttduscht, nicht als eine der personae in dieser ambitionierten Bildsatire
reprisentiert worden zu sein. Denn, wer in der Karikatur angenommen wor-
den war, galt damals als eine Person, die in der Offentlichkeit als politische
Instanz wahrgenommen wurde. Erst ein knappes Jahr spiter, am 20. Oktober
1796, bekam Canning diesen Status auf der politischen Bithne: Rechts in der
Radierung Promis’d Horrors of the French Invasion (Abb. 6) durfte er als
Randfigur, als Erhingter an einer Strassenlampe, auftreten.'® In der Mitte im
Vordergrund hantieren die beiden Fithrer der Whigs und Tories, Charles James
Fox unterstiitzt die Franzosen und peitscht auf den gequilten Pitt ein.

Doch bleibt festzustellen, dass Gillrays Inszenierung des Gewalttodes weit iber
dessen oben beschriebene Instrumentalisierung fiir politische Zwecke hinaus-
reicht. Seine {iberexplizite Ausmalung, die minutidse Priasentation schrecklicher
Details sowie deren Drastik verweisen auf ein weitergehendes Darstellungs-
interesse. Es scheint, als strebe Gillray danach, die natiirliche Neugier des
Betrachters am Schrecklichen griindlich zu stillen — ganz so als ob er Edmund
Burkes Feststellung iiber die Macht des realen Horrors iiber den der Repri-



Oberstebrink: Marter und Hinrichtung als klinstlerische Mittel

VIASION, _or _fwféhwﬁrwmyaw&w. Vide | The Auttoriy o' dmant Bk

mzm' ifym:rrq/ af&fran

Abb. 6: « Promis’d Horrors of the French Invasion, — or — Forcible Reasons for negotiating
a Regicide Peace. Vide, The Authority of Edmund Burke» (20. Oktober 1796). BM 8826,
Robinson 1996, Abb. 193, §. 183.

sentation als Herausforderung betrachten wiirde. Die Bildsatire konnte gerade
deshalb auch zum Medium eines solch iiberschiessenden Gewaltpotenzials
werden, weil sie nicht an die Dekorumsregeln der Historienmalerei gebunden
war. Sie durfte Bilder und Themen zeigen, die in der hohen Kunst keinen Platz
hatten. Durch ihre Bestimmung als Gattung der Kritik und als niedere Kunst
war sie an die ihr gegenwirtige Zeit gebunden, und beim Versuch, ihre Ziele
zu erreichen, wurden ihr gelegentlich nur die politischen Gesetze zum Ver-
hingnis — wie beispielsweise im Falle von Verleumdungsklagen —, nicht aber
die Regeln der hohen Kunst. Ansonsten durfte die Karikatur alles darstellen,
was sie wollte. Auch extreme Gewalt.

97



o8

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne traverse 2008/2

Anmerkungen

1

2

10
11

12

13

14
15

Edmund Burke, «A Philosophical Enquiry into the Origin of our Ideas of the Sublime and
Beautiful», in Ders., The Works, hg. v. JTudge Willis, Oxford 1906, Bd. 1, 91 ff., 99.

Wie fiir diese These werde ich fiir einige andere Bereiche, die von diesem Aufsatz lediglich
tangiert werden konnen, auf meine Monografie iiber Gillray hinweisen miissen: Christina
Oberstebrink, Karikatur und Poetik. James Gillray 1756-1815, Berlin 2005, siche Einleitung.
Anthony Ashley Cooper, Earl of Shaftesbury, «An Essay on the Freedom of Wit and Hu-
mour», in Ders., Characteristicks of Men, Manners, Opinions, Times, 3 Binde, 0. O. 1714
(Reprint Farnborough 1968), Bd. 1, 252. Mit «first comedy» meint Shaftesbury die «alte
Komodie» der Griechen, die damals als eine iiberwiegend satirisch ausgerichtete Gattung
verstanden wurde.

Thomas Twining, Aristotle’s Treatise on Poetry [...], London 1789 (Reprint New York 1971),
6768, 70-71 (1449a 1-5).

[Anonym], «James Gillray, and His Caricatures», The Athenceum 204 (1831), 632-634.
Dieses Thema wird ausfithrlich behandelt in Oberstebrink (wie Anm. 2), 62-277.

Vgl. Oberstebrink (wie Anm. 2), 146—195.

Twining (wie Anm. 4), 171, Anm. 12. So greift der Ubersetzer und Kommentator der Ausgabe
der Poetik von 1789, Thomas Twining, gerade auf eine Passage aus den kunsttheoretischen
Schriften von Reynolds zuriick, um die Bedeutung des Ideals in der Kunst zu betonen.
Andrea Ercolani, «Gewalt in der griechischen Tragodie», in Giinter Fischer, Susanne Moraw
(Hg.), Die andere Seite der Klassik. Gewalt im 5. und 4. Jahrhundert vor Christus, Stuttgart
2005, 89-101, 90.

Siehe Twining (wie Anm. 4), 79-81 (1450b 25-40) und die einleitenden Verse in Horaz,

Ars Poetica. Zum Beispiel Shaftesbury greift diese Bildlichkeit der Sprache in seinen Auf-
riss der Historienmalerei von 1713 auf: “If any thing be added or retrench’d, the Piece is
destroy’d. "Tis then a [...] dismember’d Body [...] representing rather an Amputation in
Surgery, than [...] Art.” Shaftesbury, «A Notion of the Historical Draught or Tablature

of the Judgment of Hercules» in Ders., Characteristicks, Bd. 3, 388-389.

Thomas Hobbes, Leviathan, hg. v. Richard Tuck, Cambridge 1991, 86-92.

Zu diesem Motiv sieche Werner Busch: Das sentimentalische Bild. Die Krise der Kunst

im 18. Jahrhundert und die Geburt der Moderne, Miinchen 1993, 154.

Siehe ausfiihrlich: Christina Oberstebrink, «Politische Apokalypse und Naturkatastrophe.
Die Metaphorik der franzosischen Revolution in der skeptischen Kunstauffassung James
Gillrays», in Gerhard Lauver, Thorsten Unger (Hg.), Das Erdbeben von Lissabon und

der Katastrophendiskurs im 18. Jahrhundert, Gottingen 2008,

Zum Hintergrund der gleichzeitigen kunsttheoretischen Auseinandersetzung in der Royal
Academy vgl. Oberstebrink (wie Anm. 2), 196-200.

Siehe Kat. James Gillray. The Art of Caricature, Tate Britain, London 2001, 142-143.

Ebd., 115.



	Marter und Hinrichtung als künstlerische Mittel : der gewaltsame Tod in der englischen Karikatur des 18. Jahrhunderts

