
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 15 (2008)

Heft: 2

Artikel: Marter und Hinrichtung als künstlerische Mittel : der gewaltsame Tod in
der englischen Karikatur des 18. Jahrhunderts

Autor: Oberstebrink, Christina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-99643

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-99643
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


87

Marter und Hinrichtung als künstlerische Mittel
Der gewaltsame Tod in der englischen Karikatur
des 18. Jahrhunderts

Christina Oberstebrink

Gegen Mitte des 18. Jahrhunderts war ästhetisch und literarisch der Weg für die

Repräsentation des Schrecklichen in der Neuzeit geebnet – das gilt auch und

zumal hinsichtlich der Gewaltdarstellung. So erschien 1759 in englischer
Übersetzung zeitgleich mit der französischen Erstausgabe Voltaires Candide, der mit
Leibniz’ optimistischer Weltanschauung abrechnete und das Menschenleben als

Unglücksgeschichte ausmalte; der Roman wurde im Jahr seiner Erscheinung 1759
ins Englische übersetzt. Nur zwei Jahre zuvor hatte Edmund Burke in seinem

Traktat A Philosophical Enquiry into the Origin of our Ideas of the Sublime and

Beautiful das Schreckliche zu einer ästhetischen Instanz erhoben, die über dessen

Aristotelische Funktion derErzeugung vonFurcht und Mitleid hinausging. Burke
reflektierte die generelle Faszination der Menschen am Schrecklichen, wobei er

feststellte, dass das in sicherer Distanz real Erlebte viel grössere Anziehungskraft

als dessen Repräsentation habe.1 Die bildliche Umsetzung dieser Ästhetik
liess auf sich warten; sie wurde erst durch die englische Bildsatire des späteren

18. Jahrhunderts geleistet. Am Beispiel James Gillrays 1716–1815), eines der
berühmtesten englischen Karikaturisten der Zeit, lässt sich dies überzeugend

verfolgen.
Gillray erforschte das Potenzial des Mediums Karikatur und ihre Offenheit für
ansonsten unerlaubte Darstellungsformen und verband es in drastischer Weise

mit den revolutionären Ereignissen. Er nutzte das Motiv des gewaltsamen Todes

zur politischen Abschreckung und unterstützte dabei die herrschende politische
Partei der Tories, die, im Gegensatz zu den Whigs, dezidiert antirevolutionär
war. In seinen Bildsatiren, welche die Revolution und die Napoleonischen und

Revolutionskriege thematisierten, verwendete Gillrayhäufig den gewaltsamen Tod

als bildrhetorisches Mittel und funktionalisierte ihn zum Zweck der emotionalen
Abschreckung und der affektiven Steuerung des Betrachters. Voraussetzung der
neuartigen Anwendung und Instrumentalisierung dieses Motivs aber war die

Entwicklung der Bildsatire in der Neuzeit.
Die englische Bildsatire des späten 18. Jahrhunderts bildete sich fast simultan
zur Gründung der Royal Academy heraus. Sie nahm eine paradoxe Stellung



traverse 2008/2

88

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne

gegenüber der institutionalisierten Malerei ein: Die Bildsatire formierte sich im
Widerstand gegen den von der Royal Academy propagierten normativen
Klassizismus, und so bedingte eine klassizistische Kunstauffassung die Entstehung
der niederen, kritischen Gattung mit einer betont antiakademischen Haltung.2

Shaftesbury erkannte diesen Zusammenhang und sah darin das Weiterleben eines

kulturellen Musters aus der Antike im 18. Jahrhundert: “He [Strabo] shews us

that this first form’d Comedy and Scheme of ludicrous Wit, was introduc’d upon

the neck of the SUBLIME.”3

Das poetologische Konstrukt eines hohen und eines niederen Modus reicht auf
antike Vorbilder zurück. Aristoteles’ Nachahmungstheorie räumte drei Modi
der Nachahmung ein: Entsprechend seiner Fähigkeiten oder seiner Veranlagung
verbessert der Künstler oder Dichter die Figuren und Handlungen oder ahmt sie

naturgetreu nach, oder gibt sie schlechter wieder, als sie in Wirklichkeit sind.4

In England spielte die Rezeption der Poetik eine prägende Rolle in Poetiken und

Kunsttheorien des 18. Jahrhunderts. So ist in einem Artikel im Athenaeum von
1831 zu lesen, dass «Caricatures have the same resemblance to historical painting
which satiric verse has to epic poetry».5

Die Karikatur des 18. Jahrhunderts weist aber auch strukturelle Affinitäten
zur hohen Kunst auf: Beide Gattungen haben die Übertreibung oder Hyperbel
gemeinsam, dennoch unterscheiden sie sich im Grad der Überhöhung, beim
Einhalten oder bei der Überschreitung der Angemessenheit oder Plausibilität
der Figur aus der Rhetorik. Die akademische Kunst sucht dadurch das Ideal, die
satirische das mock-heroic.6 Von entscheidender Bedeutung für das Thema des

Gewalttodes aber sind die Auslegungen des satirischen Modus: entweder wurde
er als Übertreibung verstanden, durch welche die Handlungsweisen und Charaktere

über das Ideal hinaus verzerrt und mittels Inkongruenz lächerlich gemacht
wurden, oder als Gegenbild zum Ideal, welches das Hässliche, das Triebhafte,
das Verdorbene oder das Lächerliche in den Menschen zum Ausdruck brachte.
Diese Art der Darstellung gehörte nicht zum Kompetenzbereich der akademischen

Malerei, die verpflichtet war, die Gegenstände oder Ereignisse von ihrer
idealisierten oder würdigen Seite zu zeigen, wie der erste Präsident der Royal
Academy Sir Joshua Reynolds propagierte.7 Die Verknüpfung der damaligen

Kunsttheorie mit der Aristotelischen Poetik legt scheinbar den Einwand nahe,

dass Gewalt doch ein zentrales Element der tragischen Handlung sei. Doch dies
war nur der Fall, insofern sie ein «zentrales Element der Mythen ist, welche der

Tragödie Form und Gestalt verleiht».8

Die Bildsatire dagegen durfte nicht nur die hässliche Seite des Menschen und

der Welt zeigen, sie fokussierte auch ihre eigene Gegenwart. So ebnete Gillrays
Arbeit an einer bildlichen Entsprechung zur Satire und seine politische Involvierung

den Weg dazu, den revolutionären Bestrebungen in England durch äusserst



89

Oberstebrink: Marterund Hinrichtung als künstlerische Mittel

Abb. 1: James Gillray, «The Blood of the Murdered Crying for Vengeance» 16. Februar
1793). BM 8304, London Ausstellungskatalog) James Gillray. The Art of Caricature,
hg. v. Richard Godfrey Tate Britain), London 2001, Abb. 61, S. 99.



traverse 2008/2

90

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne

drastische Bilder des gewaltsamenTodes effektiv entgegenzuwirken. Er widmete
der Hinrichtung von Ludwig XVI. zwei Bildsatiren, die innerhalb von vier Tagen

entstanden sind. Der Blick auf die Hinrichtung des Königs aus der Nähe, The

Blood of the Murdered Crying for Vengeance Abb. 1), bringt dem Betrachter
das Geschehen der Exekution viel näher, als wenn er selbst dabei gewesen wäre.

Das handkolorierte Blatt spart nicht an Blut und verschont den Betrachter nicht
mit den Details der Schnittfläche des durchtrennten Halses; der exekutierte
Herrscher liegt auf der Guillotinebank und sein abgetrenntes Haupt in einer Blutlache
im Vordergrund. Die Zeichnung hätte fast am Ort des Geschehens entstanden

sein können, so gleichsam faktisch und schonungslos ist die Szene dargestellt.
Der Text am oberen Rande der Radierung unterstreicht diesen Aspekt noch und

behauptet die Authentizität der Wiedergabe der Guillotine. Auf einer blutroten
Rauchwolke ist eine Anklage geschrieben, die von Unrecht und Sorgen für die
Zukunft Frankreichs handelt. In dieser Bildsatire liegen die Abweichungen von
der Historienmalerei auf der Hand. Nicht alleine das Sujet wäre für akademische

Malerei unangemessen gewesen, sondern der akademischen Normenunterworfene
Künstler wäre angehalten gewesen, die unmittelbaren Grausamkeiten nicht zu
zeigen. Was in der Bildsatire seinen Platz und sein Recht hat, würde im
klassizistischen Darstellungsmuster als gröbster Dekorumsverstoss verstanden. Einen
weiteren Hinweis auf die antiakademische Darstellungsweise bildet die Figur des

Königs selbst: Er fungiert in kunsttheoretischer Hinsicht als Exempel für eine

unvollständige Ganzheit. Denn seit der Antike galt in Poetiken ein vollendetes

Kunstwerk als eine Nachahmung, die eine vollständige Einheit bildete aus
notwendig zusammengehörigen Teilen. Diese Einheit wurde in der Poetik oder in
Horazens Ars Poetica metaphorisch als Körper beschrieben.9 In der Bildsatire
dagegen erfolgt nicht nur die Enttabuisierung der direkten Darstellung des
Entsetzlichen, sondern der schauderhaft zugerichtete Körper wird zum Sinnbild der

Fragmentierung der klassizistischen Ganzheit. Auch die Vermengung von Bild
und Wort war in der klassizistischen Darstellung untersagt. Sie galt als
Überbleibsel der fehlerhaften Malweise von Künstlern im Mittelalter und widersprach
ausserdem dem Ganzheitsprinzip des Historienbildes, da das Ganze auf einen

Blick erfasst werden musste und das Auge auf einzelnen Teilen nicht lange
verweilen durfte. Das Medium desTextes und dessen Lektüre widersprechen dieser

normativ geforderten Art der Bildwahrnehmung grundlegend.
Während Gillrays Wiedergabe der Hinrichtung aus der Nähe den Schrecken

zukünftiger Ereignisse erahnen lässt, malt das andere Blatt The Zenith of French
Glory; – The Pinnacle of Liberty Abb. 2) die Konsequenzen der Hinrichtung in
aller Ausführlichkeit aus, obwohl derAugenblick vor der Hinrichtung dargestellt
ist. In diesem Werk stellt Gillray die Ereignisse in einer emblematischen Sprache

dar, die einesteilsauf bekannte Symbolik zurückgreift und andernteils aufvon ihm



91

Oberstebrink: Marterund Hinrichtung als künstlerische Mittel

Abb. 2: James Gillray, «The Zenith of French Glory; – The Pinnacle of Liberty »

12. Februar 1793). BM 8300, London Ausstellungskatalog) Gillray 2001, Abb. 60,
S. 98.



traverse 2008/2

92

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne

selbst erfundene. Die Guillotine ist in der Ferne zu erkennen, und die Insignie der

Krone auf der Schneide der Guillotine gibt die Identität des Hinrichtungsopfers
kund. Dem Betrachter werden die Vorzeichen derFolgen des Machtvakuums nach

dem Tode des Königs vorgeführt: Ohne obwaltende Macht droht den Menschen,
dass sie in Thomas Hobbes’Naturzustand zurückversetzt werden.10 Gillray inszeniert

die Vernichtung aller gesellschaftlichen und politischen Ordnungen: Nicht
nur die Monarchie wird entmachtet, indem sie buchstäblich ihr oberstes Glied
verliert, auch alle sozialen Ordnungsinstanzen – symbolisiert durch die Figuren
des Richters und der Geistlichen – werden zerstört. Unter den Hingerichteten
am Gebäude im Vordergrund sind drei erhängte Geistliche zu erkennen. Der am
hinteren Gebäude hingerichteteRichter wird zur Personifizierung derentmachteten

Justitia, indem am Lampenarm deren Attribute Schwert und Waage in unverkennbarer

Schieflage hängen. Gillray will zeigen, dass Frankreich im Begriff ist, in
einen Zustand ohne Herrschaft, Justiz und Moral zu versinken. Die wahre Drastik
des Bildes konzentriert sich aber auf die Darstellung des gewaltsamen Todes des

erhängten Geistlichen im Vordergrund und auf die Figur des düsteren Fiedlers,
bei dem man direkt auf das nackte Gesäss schaut – er ist im wörtlichen Sinn ein
sansculotte. Der Fiedler – eine Personifizierung der drohendenAnarchie – stützt
als Triumphator seinen rechten Fuss auf das Haupt eines der drei hingerichteten
geistlichenWürdenträgerund triumphiert in dieser Geste überdenAberglauben der

Religion.11 Damit wird auf das vermeintlich aufgeklärteWesen des musizierenden

Revolutionärs verwiesen, wie die propagandistischen Parolen am unteren Rahmen

des Blatts bestätigen. Aber Gillray hat ihn zu einem Sinnbild des Niedergangs
der aufgeklärten Menschheit umgestaltet: derjenige, der auf der Strassenlampe

wie auf einem Nachttopf sitzt und die Zukunft personifiziert, wird sehr bald mit
seiner Notdurft das Licht der Aufkärung auslöschen. Die durch die elementare

Körperfunktion der Ausscheidung einkehrende Verdunkelung steht in ironischer
Entgegensetzung zum Text unterhalb der Komposition: «The Zenith of French

Glory:- The Pinnacle of Liberty. Religion, Justice, Loyalty & all the Bugbears

of Unenlighten’d Minds. Farewell!» Gillray lässt den Betrachter so wissen,
dass die revolutionäre liberté nichts mit Aufklärung gemeinsam habe, vielmehr
werden in der Absicht und Rhetorik der Revolution die Wahrheit verdunkelt,
die Gerechtigkeit zugrunde gerichtet, und die moralischen Werte verlieren ihre
zivilisierende Funktion.
Die gattungsspezifische Form der Bildsatire und ihre Inhalte gehen Hand in
Hand, und so tritt diese späte Erscheinungsform des nachahmungstheoretischen

Ansatzes der Kunst in immer neuen Bildvariationen auf. Nachahmung
hat sich zu der Zeit generell als eine Art Zitierverfahren anderer Kunst etabliert.
Entsprechend dieser Bildstrategie wählt Gillray einen traditionellen Bildtypus
für die Radierung The Apotheosis of Hoche Abb. 3). Dem Titel nach erwartet



93

Oberstebrink: Marterund Hinrichtung als künstlerische Mittel

Abb. 3: James Gillray, «The Apotheosis of Hoche» 11. Januar 1798). BM 8979, London
Ausstellungskatalog) Gillray 2001, Abb. 85, S. 116.

der Betrachter eigentlich den Darstellungstypus der Apotheose, doch Gillray
zielte auf Abschreckung des Betrachters durch die Metaphorik der Endzeit und
der Entstehung einer neuen, bedrohlichen Weltordnung. So wird man nun mit
einer Parodie des Jüngsten Gerichts konfrontiert. Der Heilige, der seine Apo-



traverse 2008/2

94

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne

Abb. 4:Benjamin West,«The Death of General Wolfe» 1771). National Gallery of Canada,
Ottawa, Werner Busch, Das sentimentalische Bild, München 1993, Farbtafel I, S. 57.

theose als Weltenrichter vorführt, ist der französische General Hoche, der 1797
nach dem missglückten Versuch, in Irland einzumarschieren, an Tuberkulose
starb. Die Berichte über seine aufwendige Beerdigungsfeier in Paris, auf der

Chöre den toten Helden lobpreisten, lösten die Anregung für dieses Gillray’sche
Werk aus. Die Rhetorik der Lobpreisung wird in der Radierung ad absurdum
geführt: Hoche selbst nimmt die Stellung und die Attitüde des Christus aus

Michelangelos Jüngstem Gericht in der himmlischen Sphäre ein und spiegelt
die Körperhaltung des thronenden Weltenrichters. Die weitere Motivik im
Werk aber demontiert seine göttliche Position als gerechter Richter über die
Welt. Die Komplexität und Vielschichtigkeit der Radierung lässt sich in aller
Knappheit fassen: Die neue Weltordnung verspricht nicht nur säkularisiert zu
sein, sondern auch ohne moralische Werte.12 Der Künstler setzt diese Aussage

ins Medium des Bildes um, indem er zwar die Darstellung des Jüngsten
Gerichts aufgreift, aber deren traditionelles Personal durch Opfer und Täter der

Revolution und der darauffolgenden Kriege ersetzt. Gillray verwendet aber
auch traditionelle Symbolik. Mittelalterliche und emblematische Tiersymbolik

überzeichnet zum Beispiel die geflügelten Schädel, die aufgereiht in drei



95

Oberstebrink: Marterund Hinrichtung als künstlerische Mittel

ThdJEA77Io{/h, Grtnl ldfJEF •

__.. lf/;/ll'~ 1J1'fl'l'OIJlt-ol!O/IJ1(}.nA;;II.~udu".""/ IN lffroy.r._'.1,,, J'fltÜj/rtl. ..:....- ll/.I tk Dy/l'j'Jltro.J:..E.'/J,ml;, lIu..4k"'"11~i Virb?,.

r".ßmJ:HUI..r.!fi'l'Y"'mt{t,k&)"'lA....,{",.y. a,;. att-yU ~ 4Jn/liw tlul1lVU11q olM Ulliljrl<lit1'l&An O/I!ti.lJ~atlCo,!It,If;. umtut ''!/lu('tfu!9'.ndm"nw.Jyddutf"r.

Abb. 5: James Gillray, «The Death of the Great Wolf» 17. Dezember 1795). BM 8704,
Nicholas Robinson, Edmund Burke, New Haven und London 1996, Abb. 188, S. 176.

Halbkreisen um den beleuchteten Tabernakel über Hoche zu erkennen sind.
Dadurch soll auf die Dummheit und Triebhaftigkeit der Menschen verwiesen
werden. Aber der wirkliche Horror der Revolution wird durch die verstümmelten

Leichen der gewaltsam Hingerichteten dargestellt: Hoche selbst ist
umgeben von geflügelten Köpfen enthaupteter Jakobiner. Aus den Stümpfen
ihrer Hälse strömt noch Blut.
Auf der Erde ist eine Szene der Verwüstung zu erkennen. Sie ist, wie in
Darstellungen der Apokalypse üblich, in zwei Bereiche getrennt. Links liegt
eine menschenleere, verwüstete Kulturlandschaft in Dunkelheit. Rechts stellt
Gillray die Verwüstungen des Kriegs und der Revolution dar. Die übliche,
klare Einteilung in Gerettete und Verdammte fehlt hier, ähnlich wie in der

himmlischen Sphäre, die nicht allein den Auserwählten vorbehalten ist. Die
propagandistische Ausmalung der Radierung ist in ihrer Aussage über die
Auswirkungen der französischen Kriegsmacht eindeutig, sollte diese Erfolg
haben. Der Künstler macht ausserdem einmal mehr unmissverständlich klar,
dass Revolution und Krieg den Verlust der Gesetze wie der gesellschaftlichen
Ordnung und Werte mit sich bringen.



traverse 2008/2

96

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne

In der akademischen Malerei fehlten die Mittel, einen demontierten Helden
darzustellen. Das Medium der Bildsatire dagegen erlaubte Gillray, diese
Figur denkbar drastisch auszumalen. Dabei stützte er seine Darstellung auf die
grossen Vorbilder der Kunst wie das Jüngste Gericht Michelangelos in der

Sixtinischen Kapelle, auf eine Kunst also, die stets im Fokus der Akademien
stand. Die Bildsatire nahm zwar diese Form in ihrer erhöhenden Funktion auf,

aber übertrieb sie und durchbrach die innere Logik des Vorbilds in ein Spiel
von Widersprüchen. In diesem Prozess zeigt Gillray die bildliche Umsetzung
des sogenannten mock-heroic, das heisst, der satirischen Adaption des heroischen

Stils.
Die hohe Kunst durfte wenigstens den heroischen Tod zeigen, obwohl die Zeichen

der Gewalt höchst reduziert zu sein hatten. 1771 hatte das Mitglied der Royal
Academy Benjamin West, der von 1792 an ihr Präsident war, einen Durchbruch
in der Historienmalerei bewirkt, indem er den heroischen Tod des General Wolfe
in zeitgenössischer Tracht darstellte Abb. 4). James Gillray parodierte dieses

Kunstwerk 1795 Abb. 5).13 Im Gemälde und in der Parodie wird das Thema des

heroischen Gewalttodes verbildlicht. Gillray macht eine politische Komödie aus

dem tragischen Vorbild der Historienmalerei: Sein Held William Pitt stellt sein
Leiden viel offener zur Schau als Wests Wolfe, und die leicht karikierten
Persönlichkeiten aus der Politik um den Sterbenden herum bringen den Betrachter
auf den eigentlichen Inhalt der kritischen Persiflage, die auf die Überzogenheit
neuer Gesetzesvorlagen verweist.14

Als kleiner Exkurs lässt sich Gillrays politische Macht aus den Quellen zur
Entstehungsgeschichte dieser Bildsatire rekonstruieren. George Canning war
sehr enttäuscht, nicht als eine der personae in dieser ambitionierten Bildsatire
repräsentiert worden zu sein. Denn, wer in der Karikatur angenommen worden

war, galt damals als eine Person, die in der Öffentlichkeit als politische
Instanz wahrgenommen wurde. Erst ein knappes Jahr später, am 20. Oktober
1796, bekam Canning diesen Status auf der politischen Bühne: Rechts in der

Radierung Promis’d Horrors of the French Invasion Abb. 6) durfte er als
Randfigur, als Erhängter an einer Strassenlampe, auftreten.15 In der Mitte im
Vordergrund hantieren die beiden Führer der Whigs und Tories, Charles James

Fox unterstützt die Franzosen und peitscht auf den gequälten Pitt ein.
Doch bleibt festzustellen, dass Gillrays Inszenierung des Gewalttodes weit über

dessen oben beschriebene Instrumentalisierung für politische Zwecke hinausreicht.

Seine überexpliziteAusmalung, die minutiöse Präsentation schrecklicher
Details sowie deren Drastik verweisen auf ein weitergehendes Darstellungsinteresse.

Es scheint, als strebe Gillray danach, die natürliche Neugier des

Betrachters am Schrecklichen gründlich zu stillen – ganz so als ob er Edmund
Burkes Feststellung über die Macht des realen Horrors über den der Reprä-



97

Oberstebrink: Marterund Hinrichtung als künstlerische Mittel

Abb. 6: «Promis’d Horrors of the French Invasion, –or –Forcible Reasons fornegotiating
a Regicide Peace. Vide, The Authority of Edmund Burke» 20. Oktober 1796). BM 8826,
Robinson 1996, Abb. 193, S. 183.

sentation als Herausforderung betrachten würde. Die Bildsatire konnte gerade

deshalb auch zum Medium eines solch überschiessenden Gewaltpotenzials
werden, weil sie nicht an die Dekorumsregeln der Historienmalerei gebunden

war. Sie durfte Bilder und Themen zeigen, die in der hohen Kunst keinen Platz
hatten. Durch ihre Bestimmung als Gattung der Kritik und als niedere Kunst
war sie an die ihr gegenwärtige Zeit gebunden, und beim Versuch, ihre Ziele
zu erreichen, wurden ihr gelegentlich nur die politischen Gesetze zum
Verhängnis – wie beispielsweise im Falle von Verleumdungsklagen –, nicht aber
die Regeln der hohen Kunst. Ansonsten durfte die Karikatur alles darstellen,
was sie wollte. Auch extreme Gewalt.



traverse 2008/2

98

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne

Anmerkungen

1 Edmund Burke, «APhilosophical Enquiry into the Origin of our Ideas of the Sublime and

Beautiful» in Ders., The Works, hg. v. Judge Willis, Oxford 1906, Bd. 1, 91 ff., 99.
2 Wie für diese These werde ich für einige andere Bereiche, die von diesem Aufsatz lediglich

tangiert werden können, auf meine Monografie über Gillray hinweisen müssen: Christina
Oberstebrink, Karikatur und Poetik. James Gillray 1756–1815, Berlin 2005, siehe Einleitung.

3 Anthony Ashley Cooper, Earl of Shaftesbury, «An Essay on the Freedom of Wit and
Humour» in Ders., Characteristicks of Men, Manners, Opinions, Times, 3 Bände, o. O. 1714
Reprint Farnborough 1968), Bd. 1, 252. Mit «first comedy» meint Shaftesbury die «alte
Komödie» der Griechen, die damals als eine überwiegend satirisch ausgerichtete Gattung
verstanden wurde.

4 Thomas Twining, Aristotle’s Treatise on Poetry […], London 1789 Reprint New York 1971),
67–68, 70–71 1449a 1–5).

5 [Anonym], «James Gillray, and His Caricatures» The Athenæum 204 1831), 632–634.
Dieses Thema wird ausführlich behandelt in Oberstebrink wie Anm. 2), 62–277.

6 Vgl. Oberstebrink wie Anm. 2), 146–195.
7 Twining wie Anm. 4), 171, Anm. 12. So greift der Übersetzer und Kommentator derAusgabe

der Poetik von 1789, Thomas Twining, gerade auf eine Passage aus den kunsttheoretischen
Schriften von Reynolds zurück, um die Bedeutung des Ideals in der Kunst zu betonen.

8 Andrea Ercolani, «Gewalt in der griechischen Tragödie» in Günter Fischer, Susanne Moraw
Hg.), Die andere Seite der Klassik. Gewalt im 5. und 4. Jahrhundert vor Christus, Stuttgart
2005, 89–101, 90.

9 Siehe Twining wieAnm. 4), 79–81 1450b 25–40) und die einleitenden Verse in Horaz,
Ars Poetica. Zum Beispiel Shaftesbury greift diese Bildlichkeit der Sprache in seinen Aufriss

der Historienmalerei von 1713 auf: “If any thing be added or retrench’d, the Piece is
destroy’d. ’Tis then a […] dismember’d Body […] representing rather an Amputation in
Surgery, than […] Art.” Shaftesbury, «A Notion of the Historical Draught or Tablature

of the Judgment of Hercules» in Ders., Characteristicks, Bd. 3, 388–389.
10 Thomas Hobbes, Leviathan, hg. v. Richard Tuck, Cambridge 1991, 86–92.
11 Zu diesem Motiv siehe Werner Busch: Das sentimentalische Bild. Die Krise der Kunst

im 18. Jahrhundert und die Geburt der Moderne, München 1993, 154.
12 Siehe ausführlich: Christina Oberstebrink, «Politische Apokalypse und Naturkatastrophe.

Die Metaphorik der französischen Revolution in der skeptischen Kunstauffassung James

Gillrays» in Gerhard Lauer, Thorsten Unger Hg.), Das Erdbeben von Lissabon und
der Katastrophendiskurs im 18. Jahrhundert, Göttingen 2008.

13 Zum Hintergrund der gleichzeitigen kunsttheoretischen Auseinandersetzung in der Royal
Academy vgl. Oberstebrink wieAnm. 2), 196–200.

14 Siehe Kat. James Gillray. The Art of Caricature, Tate Britain, London 2001, 142–143.
15 Ebd., 115.


	Marter und Hinrichtung als künstlerische Mittel : der gewaltsame Tod in der englischen Karikatur des 18. Jahrhunderts

