Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]

Band: 15 (2008)

Heft: 2

Artikel: "Weder kann noch brauche ich zu urteilen" : zur Bewertung von
Selbsttétungen in theologischen Gutachten des 16. und 17.
Jahrhunderts

Autor: Kastner, Alexander

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-99642

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-99642
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Weder kann noch brauche ich zu urteilen»

Zur Bewertung von Selbsttétungen in theologischen Gutachten
des 16. und 17. Jahrhunderts

Alexander Kastner

Am 1. Januar 1636 hatte die oberste Kirchenbehorde Kursachsens, das Ober-
konsistorium in Dresden, iiber den Fall eines Selbstmorders zu befinden.! Fin
gewisser Johann Brisel hatte sich, vermutlich Ende Dezember des Vorjahres,
in dem kleinen Ort Stollberg in der Nihe von Chemnitz das [.eben genommen.
Stollberg gehorte in dieser Zeit zu einer Sonderherrschaft der reichsunmaittelbaren
Herren von Schonburg, deren Gebiete seit dem 16. Jahrhundert {iber ein kom-
pliziertes Rechtsverhiltnis in das Territorium Kursachsens inkorporiert waren.?
Der ortliche Pfarrer und der Rat der Gemeinde hatten den Suizid Brisels der
obersten Kirchenbehorde in Dresden gemeldet und die Untersuchungsakten iiber
dessen Leben beigefiigt, um einen Beschluss iiber die Form der Beisetzung zu
erhalten. Wie bei den meisten anderen Selbsttétungen in Kursachsen in der Frii-
hen Neuzeit auch sind die niheren Hintergriinde des Suizids von Johann Brisel
nicht bekannt, weil die mit dem Entscheid zuriickgesandten Untersuchungsakten
nicht erhalten sind. Uberliefert sind indes das Urteil des Oberkonsistoriums
itber die Form des Begribnisses und eine kurze Begriindung des Entscheids, die
beide Aufschluss dariiber geben, wie die Kirchenrite die Tat bewerteten: Weil
Brisel «das zeugniiss hat, dass er sonsten einen christlig eingezogenen leben
vndt wandel gefiihret, [solle der Rat] nach verlesung dieses die verordnung thun,
damit der tode corper mit ezligen schiillern vndt bussgeséingen auch dem kleinen
gelduthe biss vil den gottesacker begleithet vndt alda an einem absonderligen
orth begraben werde».?

Dieser Beschluss kénnte vor dem Hintergrund der bisherigen Forschungen zum
Swizid in der Frithen Neuzeit irritieren. Vera Lind hat in threr grundlegenden
Studie iiber Selbsttotung in der Frithen Neuzeit nachgewiesen, dass noch in der
ersten Hilfte des 18. Jahrhunderts in den Herzogtiimern Schleswig und Holstein
Selbstmorder iiberwiegend still, das heisst ohne Zeremonien beigesetzt und in den
itbrigen Fillen meist schindlich verscharrt wurden.* Auch andere Studien haben
betont, dass im Falle entschuldbarer Selbsttétungen, etwa bei geistig Unzurech-
nungsfihigen, in der Regel stille Beisetzungen gewihrt wurden — gleichwohl
waren die territorialrechtlichen Vorgaben und Verfahrenswege wie auch die

75



76

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne traverse 2008/2

Beurteilungskategorien vielfiltig und bisweilen mehrdeutig, so dass schwer ein
eindeutiges Bild gezeichnet werden kann.> Sowohl im Recht als auch im Brauch-
tum waren entehrende Sanktionierungsriten verankert, welche die Gesellschaft
vor den negativen Folgen eines Suizids schiitzen und den Ausschluss des Selbst-
morders aus der christlichen Gemeinschaft realiter und symbolisch ausdriicken
sollten. Die Begribnisfrage bei Selbsttotungen beriihrte sowohl strafrechtliche
als auch kirchenrechtliche Kompetenzen, weshalb sie, nicht zuletzt mit Blick
auf die Befindlichkeiten der Bevolkerung, zwischen den jeweiligen Autorititen
vor Ort verhandelt und oftmals zur Kldarung an iibergeordnete Instanzen weiter-
geleitet wurde.

Die neuere Forschung hat betont, dass bei diesen Aushandlungsprozessen den
Bewertungen des Geisteszustandes eine zentrale Rolle fiir den Grad der Sank-
tionierung von Suiziden zukam. Daher wurden zuletzt verstirkt frithneuzeitliche
Vorstellungen von der Psychologie des Menschen untersucht.® Dagegen konnte
bereits Markus Schir fiir Ziirich zeigen, dass, obwohl Melancholie (ein vielschich-
tiges und komplexes, zudem sich im Verlauf der Frithen Neuzeit wandelndes
Konzept!) stark die frithneuzeitliche Debatte iiber Suizidursachen prigte, die
Beurteilung der gesamten Lebensfithrung eines Suizidenten durch das soziale
Umfeld und insbesondere durch die Plarrer eine zentrale Rolle fiir die Entschei-
dung iiber das Begriibnis spielte.’

Widersprachen aber nicht das weitgehend ehrliche Begribnis Brisels und die
gewihrten Ehrbekundungen jener zeitgendssischen Vorstellung, nach der ein
Selbstmord ein strafwiirdiges und noch schlimmeres Verbrechen als ein Mord
se1? Immerhin, so formulierten es Juristen wie Theologen, wiirde nicht nur dem
Korper des Selbstmorders das L.eben genommen, sondern auch die Seele dieses
Ruchlosen der ewigen Verdammnis anheim fallen.®

Dieses Spannungsverhiltnis aufgreifend wird der vorliegende Beitrag danach
fragen, wie sehr bereits die frithneuzeitliche Diskussion zur Bewertung von
Selbsttotungen differenziert war. Exemplarisch wird diese Frage anhand protes-
tantischer Consiliensammlungen beleuchtet. Verfahren und Aushandlungsprozesse
itber Entscheidungen zu Suizidfallen vor Ort, insbesondere zum Umgang mit
den Leichen, sowie das komplexe Beziehungsgefiige von Bevolkerung, lokalen
und territorialen, sowohl weltlichen als auch kirchlichen Obrigkeiten werden nur
insoweit thematisiert wie sie in den Consilien selbst zur Sprache kommen.

Das Beispiel Kursachsens, das hier prominent neben andere protestantische Ter-
ritorien des Reiches gestellt wird, diirfte fiir die Verhiltnisse des spéten 16. und
17. Jahrhunderts aus mehreren Griinden zentrale Bezugs- und Vergleichspunkte
liefern, zu nennen sind hier nur zwei: Die theologische Fakultit der Universitit
Wittenberg prigte mehrere Generationen lutherischer Pfarrer und Theologen
massgeblich. Das ist ein mit Blick auf die kirchliche Bewertung des Suizids im



Kastner: «Weder kann noch brauche ich zu urteilen»

16. Jahrhundert nicht zu unterschitzender Faktor und wird unten exemplarisch
an einem Gutachten des ehemaligen Wittenberger Studenten Lorenz Codomann
gezeigt. Schliesslich gilt Kursachsen auch «im Bereich der Rechtsentwicklung
als eines der einflussreichsten Territorien des Alten Reiches».’

Schon am Beispiel Luthers, der Suizidenten fiir vom Teufel Getriebene hielt, lasst
sich zeigen, dass die zeitgenOssische Bewertung von Selbsttotungen keinesfalls
eindeutige Konsequenzen fiir die Suizidenten beziehungsweise deren Familien
nach sich ziehen musste. So schlug Luther zwar fiir den Bereich des weltlichen
Regiments vor, zur Suizidprivention gewohnheitsmissig abschreckende Straf-
massnahmen zu vollziehen, etwa das schindliche Schleifen der Leiche. Auf das
weltliche Regiment bezogen und zugleich doch unterschieden sah Luther indes
das geistliche Regiment. Innerhalb dieses wollte er Pastoren die Beisetzung von
Suizidenten auf dem Kirchhof gestatten.!” Die neuere Forschung hat diese Dif-
ferenz auch aufgrund von rezeptionsbedingten Verzerrungen einiger [utherzitate
nicht beachtet, was zu der wiederholt einseitigen Finschitzung gefiihrt hat, dass
Luther allein an der Begribmsverweigerung festgehalten habe und Selbstmorder
wie Unchristen behandelt wissen wollte.!!

Weiterhin ist zu beachten, dass in der Frithen Neuzeit Selbstmorder im eigentlichen
Sinn von Menschen unterschieden wurden, die sich zwar selbst getétet hatten, aber
nicht als frevelhafte Selbstmorder galten, wenn bestimmte entlastende Momente
genannt werden konnten. Dies verdeutlichen publizierte und aus heterogenen
Textgattungen bestehende Sammlungen verschiedener Consilien, die sich als
«Ratgeber fiir Christen, fiir den pastoralen Nachwuchs sowie fiir die Amtstri-
ger»'?und damit als Kompilationen kanonisierter Lehrmeinungen verstanden. Der
Quellenwert der Consiliensammlungen 1st dadurch bestimmt, dass die edierten
Gutachten die Schnittstelle zwischen allgemeiner theologischer Einschitzung
des Suizids und der konkreten Bewertung von Einzelfillen abbilden. Gutachten
mit Handlungsempfehlungen verweisen zudem darauf, wie man sich von Seiten
kirchlicher Amtstriger die Begribnispraxis wiinschte. Die in diesen Consilien
unter anderem abgebildete Gutachtertitigkeit theologischer Spruchgremien ist
msgesamt eine wichtige Quelle fiir das angewandte beziehungsweise prinzipiell
anwendbare Recht innerhalb der protestantischen Kirchen im 16. und 17. Jahr-
hundert, da von emnem homogenen Kirchenrecht fiir diese Zeit schlechterdings
nicht auszugehen ist.?

Auf das Jahr 1529 datiert ein in Wittenberg verfasster Urteilsspruch gewisser
Theologen iiber diejenigen, die sich selbst den Tod angetan haben oder sonst
durch einen plotzlichen Tod dahingeschieden sind. Dieses Urteil kann, obwohl
hiufig Melanchthon als Autor genannt wird, als Kollektivgutachten der Wit-
tenberger Theologen gelten. Es wurde europaweit in mehreren Abschriften und
Consiliensammlungen iiberliefert.'* Die Wittenberger Theologen sahen sich dazu

77



78

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne traverse 2008/2

veranlasst, {iber die Bewertung von Selbstmordern zu urteilen und meinten die
Ursachen dieser singularis impietas des Selbstmords im Wirken des Teufels zu
erkennen, der die Selbstmorder in seiner Gewalt hitte und von dem sie zu die-
ser so frevelhaften Tat durch dusseren Anstoss getrieben wiirden.!> Nach dieser
Ursachenerklirung dnderten die Theologen die Beobachterebene und fragten, ob
es Menschen iiberhaupt zustehe iiber jene Ungliicklichen zu urteilen. Da Gott
jeden Siinder erretten kdnne, so das iudicium weiter, wire ungewiss, ob das
menschliche Urteil mit dem géttlichen in Einklang stiinde. Uberhaupt entzdge
sich das gottliche Urteil menschlicher Erkenntnis. Die Frage, wie also iiber
Selbstmorder zu urteilen sei, spitzte sich fiir die Theologen auf eine Formel zu,
die in der an dieser Stelle des Textes erstmals verwendeten Ich-Perspektive dem
Leser des Gutachtens Orientierung bieten sollte: «Weder kann noch brauche ich
zu urteilen. »!

Dieser Urteilsspruch von 1529 ist ein fiir die Geschichte des Suizids in der Frithen
Neuzeit ganz entscheidendes Dokument. In thm wurde theologisch begriindet,
warum nicht anzunehmen sei, dass die Seele eines Selbstmorders unabwendbar
auf ewig verdammt sei. Gary B. Ferngren markierte an diesem Punkt ¢ine ent-
scheidende Differenz der protestantischen zur katholischen Lehre: «Wihrend
die katholische Moraltheologie keine Hoffnung fiir das ewige Schicksal eines
Suizidenten beliess, waren viele Protestanten nicht gewillt, die Moglichkeit
von Busse und Gottes Gnade in Abrede zu stellen.»!” Da ein systematischer
interkonfessioneller Vergleich jedoch bislang aussteht, bleibt an dieser Stelle
zu ergianzen, dass sowohl die Normen des katholischen Kirchenrechts als auch
die Gutachtungs- und Begribnispraxis in katholischen Territorien vielschichtig
waren.'® Es wird demnach in weiteren Studien zu priifen sein, wo genau sich
konfessionell bedingte Unterschiede in der Bewertung und im Umgang mit
Suiziden ausmachen lassen. Erik Midelfort hat darauf aufmerksam gemacht,
dass Luther im Gegensatz zur traditionellen katholischen Theologie — und
dieser Aspekt scheint in dem Gutachten von 1529 deutlich auf — «die Kraft des
Teufels so sehr gestirkt und die remedia ecclesia geschwicht [hatte], dass der
Selbstmord fast ohne oder gegen eigenen Willen geschehen konnte».” In dieser
prinzipiellen Ausweitung eines ja der katholischen I.ehre nicht unbekannten
Entschuldungsarguments konnte ein erster grundlegender Unterschied in der
konfessionsspezifischen Bewertung von Suiziden geschen werden. Doch auch
hier ist vor voreiligen Schliissen zu warnen. Die zeitgendssische Rezeption des
Gutachtens von 1529 und insbesondere auch der aufgezeichneten Tischreden
Luthers deutet darauf hin, dass die entschuldigende Perspektive dieser Texte
durchaus kritisch kommentiert wurde.?°

Blickt man noch einmal auf das Wittenberger Gutachten von 1529, ist Folgendes
festzuhalten: Fiir eine von den Obrigkeiten zu treffende Entscheidung dariiber,



Kastner: «Weder kann noch brauche ich zu urteilen»

was mit der Leiche eines Selbstmorders geschehen solle, half der argumentative
Riickzug auf das unergriindbare gottliche Urteil wenig weiter. Da zeitgendssisch
nicht jede Selbsttétung als objektive Handlung zugleich einen Straftatbestand
darstellte, blieb die Frage, welche Kriterien die kirchlichen und weltlichen Ob-
rigkeiten anlegen konnten, um Menschen einschitzen zu kdonnen, die sich das
Leben genommen hatten. Dass sich dieses Problem nicht erst in der analytischen
Riickschau des Historikers stellt, kann ein Fall verdeutlichen, in dem knapp
120 Jahre spiter auf das Gutachten von 1529 Bezug genommen wurde.

Im Juli 1644 wandte sich die Stadt Frankfurt an der Oder an die theologische Fakul-
tit der Wittenberger Unmiversitit, um Auskunft zu der Frage zu erhalten, «Ob einer/
der in einer drgerlichen That begriffen/ und einen schweren Siinden Fall gethan/
mit gebriuchlichen Christlichen und ehrlichen Ceremonien zu begraben» sei.?!
Die Antwort ging auch auf das eben erorterte Gutachten von 1529 ein und stellte
heraus: «ex incerto [iiber das gottliche Urteil] kan man nichts gewisses schlissen
pro honorificad & solenni sepulturd illorum hominum.»* Zu entscheiden hatten
die Obrigkeiten ndmlich in jedem Fall iiber die moglicherweise zu gewihrende
zeremonielle Begleitung der Beisetzung und damit auch iber das Mass an Ehre,
mit dem verstorbene Siinder zu bedenken waren. Die Wittenberger Theologen
urteilten in ithrer Antwort an die Stadt Frankfurt an der Oder schlussendlich, dass
1m konkreten Fall aufgrund des bezeugten .ebenswandels ein stilles Begribnis
auf dem Kirchhof gewihrt werden konne. Ahnlich hatte es sich bereits in dem
eingangs beschriebenen Beispiel von Johann Brisel aus Stollberg verhalten:
Hier hatte das kursiachsische Oberkonsistorium 1636 aufgrund des bezeugten
positiven I.ebenswandels sogar eine ehrliche Beisetzung mit eingeschrinkten
Zeremonien zugelassen.

Der Verwendungszusammenhang der hier gewihlten Beispiele und ihre Edition in
zeitgenossischen Consiliensammlungen deuten auf einen differenzierten Umgang
mit Suizid hin, der bereits im 16. Jahrhundert Gegenstand einer publizistischen
Debatte war. Die Aufnahme entsprechender Urteilsspriiche und Ratschlige in
Consiliensammlungen des 17. Jahrhunderts fiihrte dazu, dass die geschilderten
Formen und Kriterien der Gutachtung auf Dauer gestellt wurden. In der 1623
erschienenen Consiliensammlung von Georg Dedeken wurde ein Gutachten Jo-
hannes Wigands (1523-1587) zu der Frage publiziert: «Ob ein Christ Gottseliges
Wandels/ wann er sich auss mangel der Sinnen oder in Wahnsinnigkeit vmbs Leben
bringet/ zu Verdammen sey?»* Wigand, der zeitweilig in Jena gelehrt, sich aber
mit dem dortigen Rat iiberworfen hatte, vertrat die Ansicht, dass man Suizidenten
dann nicht verurteilen konne, wenn sie sich 1im Ieben als rechte Christen erwiesen
hiitten. Habe ein Suizident «dass gezeugniss eines Christlichen Glaubens vnd
Gottseeligen Lebens/ dass er Gott geliebet vnd gefiirchtet hat/ so 1st gewiss zu
erachten/ dass er bey solcher seiner Gottseligkeit nimmermehr den willen vnd

79



80

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne traverse 2008/2

Vorsatz/ ja nimmermehr die geringste gedancken gehabt/ jhm selbst dass Leben
zu nehmen».* Die Pointe der Wigand’schen Argumentation lag nun darin, die
Sinnlosigkeit eines Selbstmorders aus einem bezeugten positiven [Lebenswandel
abzuleiten. Im zeitgenOssischen Verstindnis konnten sich Wahnsinnige und andere
mehr nicht vorsitzlich das Leben nehmen. Diese Sichtweise kann innerhalb der
Stellungnahmen zum Suizid in den lutherischen Consiliensammlungen als Kon-
sens gelten und entsprach auch den Normen des kanonischen Rechts.” Das sich
daraus ergebende Problem lag gleichwohl darin, dass Wahnsinn, Sinnlosigkeit und
andere entlastende Gemiitszustinde von einer nidheren Bestimmung ausgespart
blieben, weil auf deren Vorhandensein unmittelbar aus der Rekonstruktion der
allgemeinen Lebensfithrung gefolgert wurde.

Wigand lehnte, meines Wissens iibereinstimmend mit allen Theologen des 16.
und 17. Jahrhunderts, vorsitzliche Selbsttotungen ab. In einem ebenfalls in der
Sammlung Dedekens publizierten Bedenken iiber Selbsttétungen von Menschen,
die sich unter Anrufung Gottes das I.eben nahmen, sahen die Mitglieder der
Leipziger Theologischen Fakultit im Januar 1620 derartige Selbstmorde als
ruchlose Akte, die durch religiose Irrlehren hervorgerufen wiirden.?® Nur augen-
scheinlich handele es sich, nach dem Urteil aus Leipzig, bei solchen Menschen
um Christen. Eine rein dusserliche religiose Handlung wie das Beten kdnne in
keinem Fall zweifelsfre1 die Rechtgldubigkeit eines Menschen belegen, so die
Leipziger Theologen weiter. Vielmehr gelte der Grundsatz, dass der Vorsatz zum
Suizid nicht aus dem rechten Glauben herrithren konne. Das Gutachten Wigands,
dessen Fokus auf dem inneren Christentum der Menschen lag, und das Bedenken
der Leipziger Theologen zeigen, dass es offenkundig nicht unumstritten war, wie
man dusserlich erkennbare Verhaltensweisen zu deuten hatte.*’

Es erweist sich, dass der vorsitzliche Selbstmord und seine allgemeine Ab-
lehnung nicht nur riickblickend analytisch, sondern bereits zeitgendssisch
als Phinomen von jenen Selbsttétungen unterschieden wurde, die nicht die
Merkmale eines siindhaften Verbrechens aufwiesen. Der Suizid eines geistig
Unzurechnungsfihigen und der fiir die Zeitgenossen kaum erklarbare Suizid
eines rechtschaffenen Christen wurden vom vorsitzlichen Selbstmord laster-
hafter und belehrungsresistenter Personen unterschieden. Zwar korrespondieren
mit dieser Unterscheidung nicht immer gleichfalls differenzierte sprachliche
Beschreibungen, das heisst hdaufig 1st in beiden Fillen von einem Selbstmord
oder einem traurigen Ungliicksfall die Rede. Dennoch lésst sich sowohl in-
nerhalb der Quellen des Kirchenrechts als auch in der weltlichen Jurisprudenz
eine differenzierte Strafzumessung fiir Swizide erkennen, die einer genauen
Abwigung der Umstinde im Einzelfall folgte.

Dieser Befund leitet zu der Frage iiber, wie die angesprochenen Grundsitze der
Beurteilung von Selbsttotungen verbreitet wurden? Fine exemplarische Ant-



Kastner: «Weder kann noch brauche ich zu urteilen»

wort auf diese Frage kann ein Kurtzer Bericht und Bedencken/ Was von denen
zu halten sey/ welche [...] jhinen selbst unwissend am Leben schaden thun von
1581 liefern.® Lorenz Codomann (1529-1590), der Verfasser dieses Textes, war
Superintendent in der Kurpfalz und hatte in Wittenberg studiert. Sein Gutachten
zeigt, dass ihn die von den sidchsischen Reformatoren formulierten Grundsitze
geprigt hatten. Exemplarisch scheint an Codomanns Gutachten auf, und dieser
Eindruck wird durch die weiteren von mir hier aufgefiihrten Beispiele verstirkt,
dass die pastoraltheologische Gutachtungspraxis in protestantischen Territorien
durch einheitliche Prinzipien gepriagt war. Auf der Ebene des anwendbaren Rechts
und der publizierten Entscheidungshilfen fiir die Gutachtungspraxis erscheinen
die gleichen Bewertungsprinzipien in den unterschiedlichsten Textgattungen aus
verschiedenen Zeiten und belegen so auch die Rezeption und Verfestigung einmal
formulierter Kriterien zur Bewertung von Suiziden und einer entsprechenden
Gutachtungspraxis.

Der Text Codomanns wurde knapp 20 Jahre nach dessen Tod von Felix Bidembach
(1564—-1612) in seine Sammlung von Consilien aufgenommen, die zunéchst in
Darmstadt 1609, erneut 1612 in Wittenberg und ein weiteres Mal 1615 in Tiibin-
gen publiziert wurde.” Codomann lehnte den vorsitzlichen Selbstmord strikt ab,
betonte jedoch die grundsitzliche Einsicht, dass einen wahren Christen nichts
von der Liebe Gottes trennen kdnne. Aus beiden Lehrsétzen ergaben sich zwei
Fragen, die von allgemeiner Bedeutung fiir die gesamte Diskussion waren und
die hier bereits angeklungen sind. Zum einen stellte sich das Problem, dass sich
Indizien fiir einen Tatvorsatz im Falle eines Suizids nur aus einer postmortalen
Interpretation augenfilliger Verhaltensweisen gewinnen liessen. Zum anderen
verband sich danmut die Frage, wie man feststellen kénne, ob ein Swizident 1im
Leben ein rechter Christ gewesen war. In beiden Fillen fithrte die Suche nach
Antworten iiber eine Untersuchung des Tebenswandels.

Codomann schildert in seinem Bericht die Selbsttotung eines Mannes, der sich
im November 1581 im Rhein ertrinkt hatte. Der Suizid fiel in seinen Zustin-
digkeitsbereich, weil Codomann als Superintendent iiber die Form der Beiset-
zung zu entscheiden hatte. In Absprache mit Vertretern der Gemeinde wurde
beschlossen, die Leiche auf dem Friedhof zu beerdigen. Codomann begriindete
das Vorgehen wie folgt: Erstens habe der Tote einen Tag vor seinem Suizid das
heilige Abendmahl und die Absolution empfangen. Zum Zweiten hitte er bereits
einige Tage iiber Kopfschmerzen geklagt, was Codomann nun nach dem Suizid
als untriigliches Zeichen dafiir wertete, dass der Mann sich wahrscheinlich aus
«Wahnwitz» ertrankt hatte, so der Quellenbegriff, der die geistige Unzurech-
nungsfihigkeit eindeutig markierte.

Codomanns Text erhellt ausschnitthaft die Gutachtungs- und Entschuldungskri-
terien bei Selbsttdtungen in der Kurpfalz, die auch in anderen protestantischen

81



82

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne traverse 2008/2

Territorien galten. Davon zeugen die Aufnahme in die Sammlung Bidembachs,
der Superintendent im Herzogtum Wiirttemberg war, und zahlreiche Parallelen
in kursichsischen und norddeutschen Quellen.*

Als anerkannte Indizien fiir einen christlichen [.ebenswandel wurden sichtbare
Belege der Integration in die stark durch kirchliche Regeln gepriigte [.ebenswelt
gewertet. Mit anderen Worten galten insbesondere die Teilnahme am Gottesdienst
und die Teilnahme am Abendmahl als wichtige Kriterien eines christlichen
Lebenswandels. Das verwundert nicht, denn die Pastoren spielten eine zentrale
Rolle bei der Abfassung schriftlicher Einschidtzungen der Lebensfithrung, so-
genannter Attestate, und sie hatten im Zusammenspiel mit Superintendenten und
Konsistorien iiber eine Beisetzung auf dem Kirchhof zu entscheiden. Aufgrund
dieser Kompetenzen waren die kirchlichen Instanzen meist auch dann in die
Verfahren eingebunden, wenn diese von weltlichen Gerichten gefiihrt wurden.
Schliesslich deutet sich an, dass bereits geringe Auffilligkeiten, wie das Klagen
iiber Kopfschmerzen, als (willkommene?) Anzeichen fiir eine Geistesschwiche
gedeutet wurden, die den Suizid entschuldigten.

Um den iibrigen Gemeindemitgliedern eine Mahnung zu geben, beschloss
Codomann im Fall des Mannes, der sich 1581 im Rhein ertrankt hatte, ein
stilles Begribnis durchzufithren. Der Gemeinde sollte so vor Augen gefiihrt
werden, dass die Kirche die Tat als solche nicht billigen kénne. Zudem soll-
te angedeutet werden, dass vorsitzlichen Selbstmordern, die sich im Leben
weitaus weniger christlich erwiesen hitten, ein schlimmeres Schicksal drohte.
Stille Beisetzungen fiir Suizidenten waren eine verbreitete Praxis. So schlugen
das gleiche Vorgehen 1668 auch die Theologen der herzoglich sichsischen
Universitiat Jena vor, als sie iiber den Swizid eines jungen Mannes aus der
Herrschaft der Grafen Reuss urteilen sollten, deren Gebiete zum Teil 1n das
kursichsische Territorium inkorporiert waren. Das Urteil wurde in dem 1671
erschienenen Anhang zur iiberarbeiteten Neuauflage der Consiliensammlung
von Georg Dedeken veroffentlicht.>! Auch durch die sichsischen Konsistorien
ergingen im 17. und 18. Jahrhundert gleich lautende Urteile und Begriindun-
gen.>* Diese Beispiele verdeutlichen sowohl die fortwihrende Giiltigkeit der in
den Consiliensammlungen diskutierten Prinzipien, wie auch eine fortlaufende
Rezeption der in den Sammlungen abgedruckten Texte.™

Zusammenfassend ist zu unterstreichen, dass Selbsttétungen in der Frithen Neu-
zeit den jeweiligen Umstinden nach differenziert bewertet wurden. Grundsitzlich
waren bei der Frage, «wie ein vandt der ander sich selbst entleibender begraben
werden soll, viel circumstantien genaw zu erwegen, vndt nicht alssbaldt vondt
allezeit [...] den scharffrichter die corper in die hinde zu lassen», wie es das
Dresdner Oberkonsistorium 1664 formulierte.®* Man plidierte also ganz klar
fiir eine die Umstinde des Finzelfalls genau abwigende Entscheidung. Dies



Kastner: «Weder kann noch brauche ich zu urteilen»

entsprach dem in den theologischen Consiliensammlungen des 17. Jahrhunderts
vorgeschlagenen Vorgehen und deckt sich auch mit den itber Kursachsen hinaus
ausstrahlenden kirchenrechtlichen Lehrsitzen Benedict Carpzovs.®

Ich habe anhand der bislang von der historischen Suizidforschung nicht zur
Kenntnis genommenen theologischen Consiliensammlungen sowie anhand der
durch diese vermittelten pastoralen Gutachtungspraxis in Kursachsen und weiteren
protestantischen Territorien versucht, zwei Dinge aufzeigen.

Zum Ersten konnten die Consiliensammlungen die Festigung und fortdau-
ernde Giiltigkeit theologischer (und juristischer) Positionen aufzeigen, wenngleich
diese vor allem im 18. Jahrhundert weiter intensiv diskutiert wurden. Zum
Zweiten belegen die Gutachten der Sammlungen, dass in der Frithen Neuzeit
suizidale Phinomene differenziert wahrgenommen und beurteilt wurden. Diese
Differenzierungen scheinen im 18. Jahrhundert auch in den landesherrlichen
Erlassen in Kursachsen zum Suizid auf und bedingten zumindest in Kursachsen
neben einer differenzierten Sanktionierung von Selbsttotungen, dass in den
Untersuchungsverfahren unterschiedliche Kompetenzen zugewiesen wurden.*®
Bei (entschuldbaren) Selbsttdtungen aus Melancholie, und hierunter wurde eine
Vielzahl von Erscheinungsformen subsumiert, oblag es in Kursachsen formal
bis 1779 allein der Territorialkirche und ihren Amtstrigern iiber die Form
des Begribnisses und den Umgang mit der Leiche zu entscheiden. Es erweist
sich, dass diese Kompetenzzuweisung und der geltende Grundsatz, dass die
Umstinde eines Suizids genau zu untersuchen seien, dazu fiihrten, dass eine
Vielzahl von Privatpersonen und Amtstrigern in die Untersuchungsverfahren
eingebunden wurde, weshalb Selbsttétungen stets Verhandlungsgegenstand
vielfaltiger Interessen waren. Doch 1st dies eine andere Geschichte.

Anmerkungen

1 Das Oberkonsistorium bestand aus einem Prisidenten sowie jeweils zwei weltlichen und
theologischen Riten, darunter der Superintendent von Dresden. Die Begriffe Selbstmorder
und Selbstmord werden im Folgenden gebraucht, um das frithneuzeitliche Verstindnis der Tat
als eines siindhaften Verbrechens zu unterstreichen. Als sprachlich neutral gelten, wenngleich
nicht unumstritten, die Begriffe Selbsttotung und Suizid, die ansonsten verwendet werden.

2 Zu diesem Sachverhalt ausfihrlich Walter Schlesinger, Die Landesherrschaft der Herren
von Schonburg. Eine Studie zur Geschichte des Staates in Deutschland (Quellen und Studien
zur Verfassungsgeschichte des Deutschen Reiches in Mittelalter und Neuzeit IX, 1), Miinster
1954,

3 Sichsisches Staatsarchiv Chemnitz (StA-C), 30008 Amt Chemnitz (Justiz- und Rentamt),

Nr. 527: «Acta George Vettermannen Richtern zu Helberssdorf, so sich am 11. Junii Anno
1647 selbst erhenckt, Betreffende p. Ambt Kemniz», fol. 1 1.

4 Vera Lind, Selbstmord in der Friihen Neuzeit. Diskurs, Lebenswelt und kultureller Wandel
am Beispiel der Herzogtiimer Schleswig und Holstein (Veroffentlichungen des Max-Planck-
Instituts fiir Geschichte, Bd. 146), Gottingen 1999.

83



84

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne traverse 2008/2

5

-~

10

11

12

13

Ahnliches Urteil, jedoch mit Blick auf die Wahrnehmung des Suizids insgesamt, David
Lederer, «Suicide in Early Modern Central Europe. A Historiographical Reviews», German
Historical Institute London Bulletin 23/2 (2000), 33—46, hier 40. Fiir Bayern David Lederer,
Madness, Religion and the State in Early Modern Europe. A Bavarian Beacon (New Studies
in European History), Cambridge 2006, 169, 242 ff. Fir Ziirich Markus Schir, Seelenndte der
Untertanen. Selbstmord, Melancholie und Religion im Alten Ziirich, 1500—1800, Ziirich 1985,
54-70. Fiir England Michael MacDonald, Terence R. Murphy, Sleepless Souls. Suicide in
Early Modern England, New York 2000, etwa 205 f. Fiir Genf konnte Watt beispielsweise
zeigen, dass Selbsttotungen von Biirgern weniger hart sanktioniert wurden als von Margina-
lisierten oder Zugereisten; Jeffrey R. Watt, Choosing Death. Suicide and Calvinism in Early
Modern Geneva (Sixteenth Century Essays & Studies), Kirksville 2001, 67 ff.

Lederer, Madness (wie Anm. 5); Lind (wie Anm. 4).

Schir (wie Anm. 5).

Zum Beispiel Josse de Damhouder, Praxis Rerum Criminalium. Neudruck der Ausgabe Ant-
werpen 1601, mit 65 Abbildungen nach Kupferstichen der Zeit, Aalen 1978, 350.

Ulrike Ludwig, «Justitienfiirst» und gnddiger Herrscher. Einflussnahme der Landesherrschaft
auf Strafrechts- und Gnadenpraxis am Beispiel Kursachsens 15481648, Diss., Dresden 2006,
7. Vel. fiir die Rechtsentwicklung auch das Beispiel des einflussreichen Juristen Benedict
Carpzov bei Alexander Kiistner, «Verlorene Seelen? Uberlebende von Suizidversuchen in
Kursachsen Ende des 18. Jahrhunderts», Neues Archiv fiir Sdchsische Geschichte 77 (20006),
67-90.

Vgl. bislang Gerhard Krause, «Luthers Stellung zum Selbstmord. Ein Kapitel seiner Lehre
und Praxis der Seelsorge», Luther 36/2 (1965), 50-71. Demnichst auch Alexander Kistner,
Todliche Geschichte(n). Eine Kulturgeschichte der Selbsttotung im albertinischen Kursach-
sen, 16 —19. Jh. (Arbeitstite]l meines Dissertationsprojektes), dort auch, insofern nicht anders
angegeben, detaillierte Belege zu den Ausfithrungen und Thesen dieses Aufsatzes. Zur an-
gesprochenen Zwei-Regimente-Vorstellung erhellend Friedrich L.ohmann, «Ein Gott — Zwei
Regimente. Uberlegungen zur <Zwei-Reiche-Lehre> Martin Luthers im Anschluss an die
Debatte zwischen Paul Althaus und Johannes Heckel», Luther 73 (2002), 112-138.

Vel. Richard van Diillmen, Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in
der Friihen Neuzeit, Koln 1999, 85; Lind {(wie Anm. 4), 29 f. Vor allem bei van Diilmen wird
das folgende Zitat ins Zentrum der Argumentation geriickt: «[...] wenn sie gestorben sind,
soll sie der Henker in die Schindergrube zur Statt hinaus schleiffen, da soll kein Schuler, kein
Caplan zu kommen, weil sie wollen Heyden seyn, wollen wir sie auch als Heyden halten.»
Vel die gleiche Verwendungsweise bei Jiirgen Dieselhorst, «Die Bestrafung der Selbstmorder
im Territorium der Reichsstadt Niirnberg», Mitreilungen des Vereins fiir Geschichte der Stadt
Niirnberg 44 (1953), 58-230, hier 77. Dagegen jedoch der Zusammenhang bei Gottfried Galli,
Die lutherischen und calvinischen Kirchenstrafen gegen Laien im Reformations-Zeit-

alter, Breslau 1879, 49. Das Zitat findet sich vollstindig und im Zusammenhang mit der Frage
der Selbstexkommunikation in D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe (Weimarer
Lutherausgabe), Tischreden, 5. Bd., Weimar 1919, 153 (= WAT1 V, Nr. 5438). Undifferenziert
die Finschidtzung Luthers bei Gary B. Ferngren, «The Ethics of Suicide in the Renaissance
and Reformation», in Baruch A. Brody (Hg.), Suicide and Euthanasia. Historical and Con-
temporary Themes (Philosophy and Medicine 35), Dordrecht 1989, 155181, hier 162 f.
Martin Brecht, «Die Consilien der Theologischen Fakultit der Universitiat Wittenberg. Doku-
ment ihrer Eigenart und spezifischen Geschichte», in Irene Dingel, Giinther Wartenberg (Hg.),
Die Theologische Fakultit Wittenberg 1502 bis 1602. Beitrige zur 500. Wiederkehr des Griin-
dungsjahres der Leucorea (Ieucorea-Studien zur Geschichte der Reformation und der Luthe-
rischen Orthodoxie 5), Leipzig 2002, 201-221, hier 204.

Vgl. fiir das frithe evangelische Eherecht Ralf Frassek, «Das «Wittenbergische Buch>. Ein be-
deutender Quellentext fiir das frithe evangelische Kirchenrecht», Neues Archiv fiir Séichsische
Geschichte 74/75 (2003/04), 67-97. Zur Problematik des protestantischen Kirchenrechts



Kastner: «Weder kann noch brauche ich zu urteilen»

14

15
16

17
18

19

20

21
22
23

24
25

26
27

28
29

noch immer anregend Knut Wolfgang Norr, «Typen von Rechtsquellen und Rechtsliteratur als
Kennzeichen kirchenrechtlicher Epochen. Eine Vortragsskizzes, Zeitschrift fiir evangelisches
Kirchenrecht 13 (1967/68), 225-238.

Abraham Calovius et al., Consilia Theologica Witebergensia [...], Wittenberg 1664, 121 a-b.
Zu den handschriftlichen Uberlieferungen: Richard Wetzel (Bearb.), Melanchthons Briefwech-
sel. Texte 521-858 {1527-1529} (Melanchthons Briefwechsel. Kritische und kommentierte
Gesamtausgabe), Stuttgart, T 3, Nr. 853. Auch wenn Melanchthon der massgebliche Autor
gewesen zu sein scheint, verweist doch bereits der Titel, der Theologen im Plural nennt,
darauf, dass Melanchthon hier nicht allein geurteilt hat. Vgl. D. Martin Luthers Werke

(wie Anm. 11), 374, Anm. 1, sowie die Ausfithrungen zu den Kollektivgutachten bei Armin
Kohnle, «Wittenberger Autoritit. Die Gemeinschaftsgutachten der Wittenberger Theologen
als Typus», in Dingel/Wartenberg (wie Anm. 12), 189-200.

Alle Zitate Wetzel (wie Anm. 14), 662. Die damit verbundene Theodizeeproblematik kann
hier nicht reflektiert werden.

Wetzel (wie Anm. 14), 665.

Ferngren (wie Anm. 11), 178 (Ubersetzung A. K.).

Vel. Karl August Geiger, «Der Selbstmord im Kirchenrecht», Archiv fiir katholisches Kir-
chenrecht, mit besonderer Riicksicht auf Deutschland, Osterreich-Ungam und die Schweiz

61 (1889), 225-232.

H[ans] Clhristian] Erik Midelfort, «Selbstmord im Urteil von Reformation und Gegenrefor-
mation», in Wolfgang Reinhard, Heinz Schilling (Hg.), Die katholische Konfessionalisierung.
Wissenschaftliches Symposium der Gesellschaft zur Herausgabe des Corpus Catholicorum
und des Vereins fiir Reformationsgeschichte 1993 (Schriften des Vereins fiir Reformations-
geschichte 198), Giitersloh 1995, 296-310, Zitat 301.

Hermann Hammelmann, Jodocus Hocker, «Der Teuffel selbs» [zuerst Ursel 1568], in Sig-
mund Feyrabend (Hg.), Theatrum Diabolorum [...], Frankfurt a. M. 1569, fol. 1-146, hier
fol. 142 r ff. Der Argumentation des Textes ist deutlich die biografisch bedingte katholische
Prigung Hammelmanns anzumerken.

Calovius (wie Anm. 14), 69 a—72 a.

Ebd., 71 b.

Georg Dedeken, Thesauri Consiliorum et Decisionum [...], Hamburg 1623, /2, 802-804.
Dazu: Andreas Gossner, «Die Gutachten der Theologischen Fakultit Leipzig von 1540 bis
1670. Erschliessung eines frithneuzeitlichen Quellenbestandes, Einfithrung — Ubersicht

— Register», in Michael Beyer, Ders., Giinther Wartenberg (Hg.), Kirche und Regional-
bewusstsein in Sachsen im 16. Jahrhundert. Regionenbezogene Identifikationsprozesse

im konfessionellen Raum (Leipziger Studien zur Erforschung von regionenbezogenen Iden-
tifikationsprozessen 10), Leipzig 2003, 189-261.

Dedeken (wie Anm. 23), 802.

Zum Beispiel Felix Bidembach, Consiliorum Theologicorum Decades VII [...], Wittemberg
1612, 1, 634 £.; Joachim Pollio, Consiliorum Theologicorum Centuria prima [...], Leipzig
1622, 119. Zum kanonischen Recht auch Geiger (wie Anm. 18), 229, 232,

Dedeken (wie Anm. 23), 804 f.

Exemplarisch Art. «Unsinnig», in Johann Heinrich Zedler, Grosses Vollstdndiges Universal-
Lexikon, Leipzig, Halle 1746, X1L.IX, 2017 ff.; dort auch Art. «Unsinnigkeit», 2046 ff. Dazu
Christina Vanja, «<Und konnte sich gross Leid antun>. Zum Umgang mit selbstmordgefihrde-
ten psychisch kranken Minnern und Frauen am Beispiel der frithneuzeitlichen <Hohen Hospi-
tiler> Hessens», in Gabriela Signori (Hg.), Trauer, Verzweiflung und Anfechtung. Selbstmord
und Selbstmordversuche in mittelalterlichen und friihneuzeitlichen Gesellschaften (Forum
Psychohistorie 3), Tiibingen 1994, 210232, hier 215-218.

Bidembach (wie Anm. 25), 631-638.

Erstausgabe Felix Bidembach, Consiliorum Theologicorum Decas V. [...], Darmstadt 1609,
Nr. VII (erneut Tiibingen 1615). Eventuell wihlte Bidembach diesen Text aus, weil er ein von

85



86

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne traverse 2008/2

ihm selbst in einem, posthum publizierten, eigenen Traktat behandeltes Thema beschrieb,

den Umgang mit Kranken und Melancholikern: Felix Bidembach, Kurtzer Bericht/ Wie mit
Krancken und Sterbenden zu handlen. Sampt einem Bedencken/ Wie den Melancholicis, so mit
traurigen und schwermiitigen Gedancken beladen/ zu rathen/ und sie wiederumb auffzumun-
tern, Leipzig 1613.

30 Vgl. fiir Norddeutschland die Ausfithrungen von Lind (wie Anm. 4); fiir das katholische
Bayern, wo sich ebenfalls Parallelen abzeichnen, sieche Lederer, Madness (wie Anm. 5),

242 ft.

31 Christian Griibel, Thesauri Consiliorum et Decisionum Appendix Nova [...], Jena 1671,
fol. 672 f.

32 Zum Beispiel Sichsisches Hauptstaatsarchiv Dresden (StA-D), 10088 Oberkonsistori-
um, Loc. 2060/2, fol. 167, Loc. 2060/4, fol. 333 v, Loc. 2061/2, fol. 375 b {f. und 450,

Loc. 2061/3, fol. 30 v f., 254, 543 f., Loc. 2062/1, fol. 1041, 134 r, Loc. 2063/1 t. 2,

fol. 133 v f., Loc. 2062/2, fol. 586 v f., Loc. 2063/3, fol. 377 v {f., 405 v f., Loc. 2064/2,

fol. 248 1, Loc. 2064/3, fol. 415 v f.;: StA-C, 30574 Gesamtkonsistorium Glauchau, Nr. 70-76,
77, 81, 82, 84, 88, 89, 91, 94, 96, 97, 100, 101. Aber auch schon Benedict Carpzov, Juris-
prudentia ecclesiastica seu consistorialis (Definitiones ecclesiasticae seu Consistoriales),
Leipzig 1673, Lib. II, Tit. 24, Def. 376-378.

33 Etwa Johann Conrad Dannhauer, Colegium Decalogicum [...], Argentorati 1669, 663693,
734 [.; Johann Christoph Neumeister, Eine Vernunfft und Schrifftmdssige Betrachtung des
ewig todtenden Selbstmordts, Wurde Dom. IV. p. Epiph. 1734 in der Dressdner S. Annen-
Kirche angestellet [...], Dresden 1735, 17.

34 StA-D, 10024 Geheimer Rat, Loc. 9841/3 «Des Scharf-Richters zu Dressden praetendirte
Abnehmung derer sich selbst entleibter Personen, und seine daher rithrende Accidentien
betreffende Ao 1643—68», fol. 22 v—24 1 (fol. 23 ist ein beigefiigter Zettel mit einem Verweis
auf Carpzov).

35 Carpzov (wie Anm. 32), Def. 378, Nr. 5-6.

36 Zu den diesen Regelungen vorausgegangenen Kompetenzstreitigkeiten zuletzt Craig Koslofs-
ky, «Controlling the Body of the Suicide in Saxony», in Jeffrey R. Watt (Hg.), From Sin to
Insanity. Suicide in Early Modern Europe, Ithaca 2004, 48-63, Anm. 199-204.

Résumé

«Je ne peux ni ne dois juger.» Sur le jugement de suicides
par les examens théologiques des XVle et XVlle siecles.

Le présent article se consacre a 1’analyse d’évaluations différenciées de sui-
cides, effectuées dans le cadre d’examens faits par des théologiens protestants
et publiées dans des collections d’avis juridiques (consilia), évaluations qui
influencent ainsi durablement les avis fondamentaux dans ce domaine. Ce
travail démontre dans quelle mesure le jugement porté sur la conduite de vie
des personnes suicidées influence la forme de leur sépulture. Il s’avere que le
suicide est déja au XVle et jusqu’ au XVIlIe siecle un phénomene apercu et
jugé de facon bien différenciée.

(Traduction: Romano Mero)



	"Weder kann noch brauche ich zu urteilen" : zur Bewertung von Selbsttötungen in theologischen Gutachten des 16. und 17. Jahrhunderts

