
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 15 (2008)

Heft: 2

Artikel: "Weder kann noch brauche ich zu urteilen" : zur Bewertung von
Selbsttötungen in theologischen Gutachten des 16. und 17.
Jahrhunderts

Autor: Kästner, Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-99642

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-99642
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


75

«Weder kann noch brauche ich zu urteilen»
Zur Bewertung von Selbsttötungen in theologischen Gutachten
des 16. und 17. Jahrhunderts

Alexander Kästner

Am 1. Januar 1636 hatte die oberste Kirchenbehörde Kursachsens, das

Oberkonsistorium in Dresden, über den Fall eines Selbstmörders zu befinden.1 Ein
gewisser Johann Bräsel hatte sich, vermutlich Ende Dezember des Vorjahres,

in dem kleinen Ort Stollberg in der Nähe von Chemnitz das Leben genommen.

Stollberg gehörte indieser Zeit zu einer Sonderherrschaft der reichsunmittelbaren
Herren von Schönburg, deren Gebiete seit dem 16. Jahrhundert über ein
kompliziertes Rechtsverhältnis in das Territorium Kursachsens inkorporiert waren.2

Der örtliche Pfarrer und der Rat der Gemeinde hatten den Suizid Bräsels der
obersten Kirchenbehörde in Dresden gemeldet und die Untersuchungsakten über
dessen Leben beigefügt, um einen Beschluss über die Form der Beisetzung zu

erhalten. Wie bei den meisten anderen Selbsttötungen in Kursachsen in der Frühen

Neuzeit auch sind die näheren Hintergründe des Suizids von Johann Bräsel
nicht bekannt, weil die mit dem Entscheid zurückgesandten Untersuchungsakten

nicht erhalten sind. Überliefert sind indes das Urteil des Oberkonsistoriums
über die Form des Begräbnisses und eine kurze Begründung des Entscheids, die

beide Aufschluss darüber geben, wie die Kirchenräte die Tat bewerteten: Weil
Bräsel «das zeugnüss hat, dass er sonsten einen christlig eingezogenen leben

vndt wandel geführet, [solle der Rat] nach verlesung dieses die verordnung thun,

damit der tode cörper mit ezligen schüllern vndt bussgesängen auch dem kleinen
geläuthe biss vff den gottesacker begleithet vndt alda an einem absonderligen

orth begraben werde».3

Dieser Beschluss könnte vor dem Hintergrund der bisherigen Forschungen zum

Suizid in der Frühen Neuzeit irritieren. Vera Lind hat in ihrer grundlegenden

Studie über Selbsttötung in der Frühen Neuzeit nachgewiesen, dass noch in der
ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts in den Herzogtümern Schleswig und Holstein
Selbstmörder überwiegend still, das heisst ohne Zeremonien beigesetzt und in den

übrigen Fällen meist schändlich verscharrt wurden.4 Auch andere Studien haben

betont, dass im Falle entschuldbarer Selbsttötungen, etwa bei geistig
Unzurechnungsfähigen, in der Regel stille Beisetzungen gewährt wurden – gleichwohl
waren die territorialrechtlichen Vorgaben und Verfahrenswege wie auch die



traverse 2008/2

76

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne

Beurteilungskategorien vielfältig und bisweilen mehrdeutig, so dass schwer ein
eindeutiges Bild gezeichnet werden kann.5 Sowohl im Recht als auch im Brauchtum

waren entehrende Sanktionierungsriten verankert, welche die Gesellschaft

vor den negativen Folgen eines Suizids schützen und denAusschluss des

Selbstmörders aus der christlichen Gemeinschaft realiter und symbolisch ausdrücken

sollten. Die Begräbnisfrage bei Selbsttötungen berührte sowohl strafrechtliche
als auch kirchenrechtliche Kompetenzen, weshalb sie, nicht zuletzt mit Blick
auf die Befindlichkeiten der Bevölkerung, zwischen den jeweiligen Autoritäten
vor Ort verhandelt und oftmals zur Klärung an übergeordnete Instanzen
weitergeleitet wurde.

Die neuere Forschung hat betont, dass bei diesen Aushandlungsprozessen den

Bewertungen des Geisteszustandes eine zentrale Rolle für den Grad der
Sanktionierung von Suiziden zukam. Daher wurden zuletzt verstärkt frühneuzeitliche
Vorstellungen von der Psychologie des Menschen untersucht.6 Dagegen konnte
bereitsMarkus Schär für Zürichzeigen,dass, obwohl Melancholie ein vielschichtiges

und komplexes, zudem sich im Verlauf der Frühen Neuzeit wandelndes
Konzept!) stark die frühneuzeitliche Debatte über Suizidursachen prägte, die
Beurteilung der gesamten Lebensführung eines Suizidenten durch das soziale

Umfeld und insbesondere durch die Pfarrer eine zentrale Rolle für die Entscheidung

über das Begräbnis spielte.7

Widersprachen aber nicht das weitgehend ehrliche Begräbnis Bräsels und die
gewährten Ehrbekundungen jener zeitgenössischen Vorstellung, nach der ein
Selbstmord ein strafwürdiges und noch schlimmeres Verbrechen als ein Mord
sei? Immerhin, so formulierten es Juristen wie Theologen, würde nicht nur dem
Körper des Selbstmörders das Leben genommen, sondern auch die Seele dieses

Ruchlosen der ewigen Verdammnis anheim fallen.8

Dieses Spannungsverhältnis aufgreifend wird der vorliegende Beitrag danach

fragen, wie sehr bereits die frühneuzeitliche Diskussion zur Bewertung von
Selbsttötungen differenziert war. Exemplarisch wird diese Frage anhand
protestantischer Consiliensammlungen beleuchtet.Verfahren undAushandlungsprozesse

über Entscheidungen zu Suizidfällen vor Ort, insbesondere zum Umgang mit
den Leichen, sowie das komplexe Beziehungsgefüge von Bevölkerung, lokalen
und territorialen, sowohl weltlichen als auch kirchlichen Obrigkeiten werden nur
insoweit thematisiert wie sie in den Consilien selbst zur Sprache kommen.
Das Beispiel Kursachsens, das hier prominent neben andere protestantische
Territorien des Reiches gestellt wird, dürfte für die Verhältnisse des späten 16. und

17. Jahrhunderts aus mehreren Gründen zentrale Bezugs- und Vergleichspunkte

liefern, zu nennen sind hier nur zwei: Die theologische Fakultät der Universität
Wittenberg prägte mehrere Generationen lutherischer Pfarrer und Theologen
massgeblich. Das ist ein mit Blick auf die kirchliche Bewertung des Suizids im



77

Kästner: «Weder kann noch brauche ichzu urteilen»

16. Jahrhundert nicht zu unterschätzender Faktor und wird unten exemplarisch
an einem Gutachten des ehemaligen Wittenberger Studenten Lorenz Codomann
gezeigt. Schliesslich gilt Kursachsen auch «im Bereich der Rechtsentwicklung
als eines der einflussreichsten Territorien des Alten Reiches».9

Schon am Beispiel Luthers, der Suizidenten fürvom Teufel Getriebene hielt, lässt

sich zeigen, dass die zeitgenössische Bewertung von Selbsttötungen keinesfalls
eindeutige Konsequenzen für die Suizidenten beziehungsweise deren Familien
nach sich ziehen musste. So schlug Luther zwar für den Bereich des weltlichen
Regiments vor, zur Suizidprävention gewohnheitsmässig abschreckende
Strafmassnahmen zu vollziehen, etwa das schändliche Schleifen der Leiche. Auf das

weltliche Regiment bezogen und zugleich doch unterschieden sah Luther indes

das geistliche Regiment. Innerhalb dieses wollte er Pastoren die Beisetzung von
Suizidenten auf dem Kirchhof gestatten.10 Die neuere Forschung hat diese

Differenz auch aufgrund von rezeptionsbedingtenVerzerrungen einiger Lutherzitate
nicht beachtet, was zu der wiederholt einseitigen Einschätzung geführt hat, dass

Luther allein an der Begräbnisverweigerung festgehalten habe und Selbstmörder
wie Unchristen behandelt wissen wollte.11

Weiterhin ist zu beachten, dass inder FrühenNeuzeit Selbstmörder im eigentlichen

Sinn von Menschen unterschieden wurden, die sich zwar selbst getötet hatten, aber

nicht als frevelhafte Selbstmörder galten, wenn bestimmte entlastende Momente
genannt werden konnten. Dies verdeutlichen publizierte und aus heterogenen

Textgattungen bestehende Sammlungen verschiedener Consilien, die sich als

«Ratgeber für Christen, für den pastoralen Nachwuchs sowie für die Amtsträger

»12 und damit als Kompilationen kanonisierterLehrmeinungen verstanden. Der
Quellenwert der Consiliensammlungen ist dadurch bestimmt, dass die edierten
Gutachten die Schnittstelle zwischen allgemeiner theologischer Einschätzung
des Suizids und der konkreten Bewertung von Einzelfällen abbilden. Gutachten

mit Handlungsempfehlungen verweisen zudem darauf, wie man sich von Seiten

kirchlicher Amtsträger die Begräbnispraxis wünschte. Die in diesen Consilien
unter anderem abgebildete Gutachtertätigkeit theologischer Spruchgremien ist
insgesamt eine wichtige Quelle für das angewandte beziehungsweise prinzipiell
anwendbare Recht innerhalb der protestantischen Kirchen im 16. und 17.
Jahrhundert, da von einem homogenen Kirchenrecht für diese Zeit schlechterdings

nicht auszugehen ist.13

Auf das Jahr 1529 datiert ein in Wittenberg verfasster Urteilsspruch gewisser

Theologen über diejenigen, die sich selbst den Tod angetan haben oder sonst

durch einen plötzlichen Tod dahingeschieden sind. Dieses Urteil kann, obwohl
häufig Melanchthon als Autor genannt wird, als Kollektivgutachten der
Wittenberger Theologen gelten. Es wurde europaweit in mehreren Abschriften und

Consiliensammlungen überliefert.14 DieWittenbergerTheologen sahen sich dazu



traverse 2008/2

78

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne

veranlasst, über die Bewertung von Selbstmördern zu urteilen und meinten die
Ursachen dieser singularis impietas des Selbstmords im Wirken des Teufels zu
erkennen, der die Selbstmörder in seiner Gewalt hätte und von dem sie zu dieser

so frevelhaften Tat durch äusseren Anstoss getrieben würden.15 Nach dieser

Ursachenerklärung änderten die Theologen die Beobachterebene und fragten, ob
es Menschen überhaupt zustehe über jene Unglücklichen zu urteilen. Da Gott
jeden Sünder erretten könne, so das iudicium weiter, wäre ungewiss, ob das

menschliche Urteil mit dem göttlichen in Einklang stünde. Überhaupt entzöge

sich das göttliche Urteil menschlicher Erkenntnis. Die Frage, wie also über
Selbstmörder zu urteilen sei, spitzte sich für die Theologen auf eine Formel zu,

die in der an dieser Stelle des Textes erstmals verwendeten Ich-Perspektive dem
Leser des Gutachtens Orientierung bieten sollte: «Weder kann noch brauche ich
zu urteilen.»16

Dieser Urteilsspruch von 1529 ist ein für die Geschichte des Suizids in der Frühen
Neuzeit ganz entscheidendes Dokument. In ihm wurde theologisch begründet,

warum nicht anzunehmen sei, dass die Seele eines Selbstmörders unabwendbar
auf ewig verdammt sei. Gary B. Ferngren markierte an diesem Punkt eine
entscheidende Differenz der protestantischen zur katholischen Lehre: «Während

die katholische Moraltheologie keine Hoffnung für das ewige Schicksal eines

Suizidenten beliess, waren viele Protestanten nicht gewillt, die Möglichkeit
von Busse und Gottes Gnade in Abrede zu stellen.»17 Da ein systematischer

interkonfessioneller Vergleich jedoch bislang aussteht, bleibt an dieser Stelle
zu ergänzen, dass sowohl die Normen des katholischen Kirchenrechts als auch

die Gutachtungs- und Begräbnispraxis in katholischen Territorien vielschichtig
waren.18 Es wird demnach in weiteren Studien zu prüfen sein, wo genau sich
konfessionell bedingte Unterschiede in der Bewertung und im Umgang mit
Suiziden ausmachen lassen. Erik Midelfort hat darauf aufmerksam gemacht,
dass Luther im Gegensatz zur traditionellen katholischen Theologie – und
dieser Aspekt scheint in dem Gutachten von 1529 deutlich auf – «die Kraft des

Teufels so sehr gestärkt und die remedia ecclesia geschwächt [hatte], dass der

Selbstmord fast ohne oder gegen eigenen Willen geschehen konnte».19 In dieser

prinzipiellen Ausweitung eines ja der katholischen Lehre nicht unbekannten

Entschuldungsarguments könnte ein erster grundlegender Unterschied in der

konfessionsspezifischen Bewertung von Suiziden gesehen werden. Doch auch

hier ist vor voreiligen Schlüssen zu warnen. Die zeitgenössische Rezeption des

Gutachtens von 1529 und insbesondere auch der aufgezeichneten Tischreden
Luthers deutet darauf hin, dass die entschuldigende Perspektive dieser Texte
durchaus kritisch kommentiert wurde.20

Blickt man noch einmal auf das Wittenberger Gutachten von 1529, ist Folgendes

festzuhalten: Für eine von den Obrigkeiten zu treffende Entscheidung darüber,



79

Kästner: «Weder kann noch brauche ichzu urteilen»

was mit der Leiche eines Selbstmörders geschehen solle, half der argumentative
Rückzug auf das unergründbare göttliche Urteil wenig weiter. Da zeitgenössisch
nicht jede Selbsttötung als objektive Handlung zugleich einen Straftatbestand

darstellte, blieb die Frage, welche Kriterien die kirchlichen und weltlichen
Obrigkeiten anlegen konnten, um Menschen einschätzen zu können, die sich das

Leben genommen hatten. Dass sich dieses Problem nicht erst in der analytischen

Rückschau des Historikers stellt, kann ein Fall verdeutlichen, in dem knapp
120 Jahre später auf das Gutachten von 1529 Bezug genommen wurde.
ImJuli1644 wandte sichdie Stadt Frankfurt an der Oder an die theologische Fakultät

der WittenbergerUniversität, um Auskunft zu derFrage zu erhalten, «Obeiner/
der in einer ärgerlichen That begriffen/ und einen schweren Sünden Fall gethan/

mit gebräuchlichen Christlichen und ehrlichen Ceremonien zu begraben» sei.21

Die Antwort ging auch auf das eben erörterte Gutachten von 1529 ein und stellte
heraus: «ex incerto [über das göttliche Urteil] kan man nichts gewisses schlissen

pro honorificâ & solenni sepulturâ illorum hominum.»22 Zu entscheiden hatten

die Obrigkeiten nämlich in jedem Fall über die möglicherweise zu gewährende
zeremonielle Begleitung der Beisetzung und damit auch über das Mass an Ehre,
mit dem verstorbene Sünder zu bedenken waren. Die Wittenberger Theologen
urteilten in ihrer Antwort an die Stadt Frankfurt an der Oder schlussendlich, dass

im konkreten Fall aufgrund des bezeugten Lebenswandels ein stilles Begräbnis
auf dem Kirchhof gewährt werden könne. Ähnlich hatte es sich bereits in dem

eingangs beschriebenen Beispiel von Johann Bräsel aus Stollberg verhalten:

Hier hatte das kursächsische Oberkonsistorium 1636 aufgrund des bezeugten

positiven Lebenswandels sogar eine ehrliche Beisetzung mit eingeschränkten
Zeremonien zugelassen.

DerVerwendungszusammenhang der hier gewählten Beispiele und ihre Edition in
zeitgenössischen Consiliensammlungen deuten auf einen differenzierten Umgang

mit Suizid hin, der bereits im 16. Jahrhundert Gegenstand einer publizistischen
Debatte war. Die Aufnahme entsprechender Urteilssprüche und Ratschläge in
Consiliensammlungen des 17. Jahrhunderts führte dazu, dass die geschilderten
Formen und Kriterien der Gutachtung auf Dauer gestellt wurden. In der 1623
erschienenen Consiliensammlung von Georg Dedeken wurde ein Gutachten
JohannesWigands 1523–1587) zu der Frage publiziert: «Ob ein Christ Gottseliges
Wandels/ wann ersich auss mangelder Sinnen oder inWahnsinnigkeit vmbsLeben

bringet/ zu Verdammen sey?»23 Wigand, der zeitweilig in Jena gelehrt, sich aber

mit dem dortigen Rat überworfen hatte, vertrat die Ansicht, dassman Suizidenten
dann nicht verurteilen könne, wenn sie sich im Leben als rechte Christen erwiesen

hätten. Habe ein Suizident «dass gezeugniss eines Christlichen Glaubens vnd
Gottseeligen Lebens/ dass er Gott geliebet vnd gefürchtet hat/ so ist gewiss zu
erachten/ dass er bey solcher seiner Gottseligkeit nimmermehr den willen vnd



traverse 2008/2

80

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne

Vorsatz/ ja nimmermehr die geringste gedancken gehabt/ jhm selbst dass Leben

zu nehmen».24 Die Pointe der Wigand’schen Argumentation lag nun darin, die
Sinnlosigkeit eines Selbstmörders aus einem bezeugten positiven Lebenswandel
abzuleiten. Im zeitgenössischen Verständnis konnten sichWahnsinnigeund andere

mehr nicht vorsätzlich das Leben nehmen. Diese Sichtweise kann innerhalb der

Stellungnahmen zum Suizid in den lutherischen Consiliensammlungen als Konsens

gelten und entsprach auch den Normen des kanonischen Rechts.25 Das sich
daraus ergebende Problem laggleichwohl darin, dassWahnsinn, Sinnlosigkeit und
andere entlastende Gemütszustände von einer näheren Bestimmung ausgespart

blieben, weil auf deren Vorhandensein unmittelbar aus der Rekonstruktion der

allgemeinen Lebensführung gefolgert wurde.
Wigand lehnte, meines Wissens übereinstimmend mit allen Theologen des 16.
und 17. Jahrhunderts, vorsätzliche Selbsttötungen ab. In einem ebenfalls in der

Sammlung Dedekens publizierten Bedenken über Selbsttötungen von Menschen,

die sich unter Anrufung Gottes das Leben nahmen, sahen die Mitglieder der

Leipziger Theologischen Fakultät im Januar 1620 derartige Selbstmorde als
ruchloseAkte, die durch religiöse Irrlehren hervorgerufen würden.26 Nur
augenscheinlich handele es sich, nach dem Urteil aus Leipzig, bei solchen Menschen

um Christen. Eine rein äusserliche religiöse Handlung wie das Beten könne in
keinem Fall zweifelsfrei die Rechtgläubigkeit eines Menschen belegen, so die
Leipziger Theologen weiter. Vielmehr gelte der Grundsatz, dass der Vorsatz zum
Suizid nicht aus dem rechten Glauben herrühren könne. Das Gutachten Wigands,
dessen Fokus auf dem inneren Christentum der Menschen lag, und das Bedenken
der Leipziger Theologen zeigen, dass es offenkundig nicht unumstritten war, wie
man äusserlich erkennbare Verhaltensweisen zu deuten hatte.27

Es erweist sich, dass der vorsätzliche Selbstmord und seine allgemeine
Ablehnung nicht nur rückblickend analytisch, sondern bereits zeitgenössisch

als Phänomen von jenen Selbsttötungen unterschieden wurde, die nicht die
Merkmale eines sündhaften Verbrechens aufwiesen. Der Suizid eines geistig
Unzurechnungsfähigen und der für die Zeitgenossen kaum erklärbare Suizid
eines rechtschaffenen Christen wurden vom vorsätzlichen Selbstmord lasterhafter

und belehrungsresistenter Personen unterschieden. Zwar korrespondieren

mit dieser Unterscheidung nicht immer gleichfalls differenzierte sprachliche
Beschreibungen, das heisst häufig ist in beiden Fällen von einem Selbstmord
oder einem traurigen Unglücksfall die Rede. Dennoch lässt sich sowohl
innerhalb der Quellen des Kirchenrechts als auch in der weltlichen Jurisprudenz
eine differenzierte Strafzumessung für Suizide erkennen, die einer genauen

Abwägung der Umstände im Einzelfall folgte.
Dieser Befund leitet zu der Frage über, wie die angesprochenen Grundsätze der

Beurteilung von Selbsttötungen verbreitet wurden? Eine exemplarische Ant-



81

Kästner: «Weder kann noch brauche ichzu urteilen»

wort auf diese Frage kann ein Kurtzer Bericht und Bedencken/ Was von denen

zu halten sey/ welche […] jhnen selbst unwissend am Leben schaden thun von
1581 liefern.28 Lorenz Codomann 1529–1590), der Verfasser dieses Textes, war
Superintendent in der Kurpfalz und hatte in Wittenberg studiert. Sein Gutachten

zeigt, dass ihn die von den sächsischen Reformatoren formulierten Grundsätze

geprägt hatten. Exemplarisch scheint an Codomanns Gutachten auf, und dieser

Eindruck wird durch die weiteren von mir hier aufgeführten Beispiele verstärkt,
dass die pastoraltheologische Gutachtungspraxis in protestantischen Territorien
durch einheitliche Prinzipien geprägt war.Auf der Ebene des anwendbaren Rechts

und der publizierten Entscheidungshilfen für die Gutachtungspraxis erscheinen

die gleichen Bewertungsprinzipien in den unterschiedlichsten Textgattungen aus

verschiedenenZeiten und belegen so auch die Rezeptionund Verfestigung einmal

formulierter Kriterien zur Bewertung von Suiziden und einer entsprechenden

Gutachtungspraxis.

DerTextCodomanns wurde knapp 20Jahre nachdessenTod von Felix Bidembach

1564–1612) in seine Sammlung von Consilien aufgenommen, die zunächst in
Darmstadt 1609, erneut 1612 in Wittenberg und ein weiteres Mal 1615 in Tübingen

publiziert wurde. 29 Codomann lehnte den vorsätzlichen Selbstmord strikt ab,

betonte jedoch die grundsätzliche Einsicht, dass einen wahren Christen nichts
von der Liebe Gottes trennen könne. Aus beiden Lehrsätzen ergaben sich zwei
Fragen, die von allgemeiner Bedeutung für die gesamte Diskussion waren und

die hier bereits angeklungen sind. Zum einen stellte sich das Problem, dass sich

Indizien für einen Tatvorsatz im Falle eines Suizids nur aus einer postmortalen
Interpretation augenfälliger Verhaltensweisen gewinnen liessen. Zum anderen

verband sich damit die Frage, wie man feststellen könne, ob ein Suizident im
Leben ein rechter Christ gewesen war. In beiden Fällen führte die Suche nach

Antworten über eine Untersuchung des Lebenswandels.

Codomann schildert in seinem Bericht die Selbsttötung eines Mannes, der sich

im November 1581 im Rhein ertränkt hatte. Der Suizid fiel in seinen
Zuständigkeitsbereich, weil Codomann als Superintendent über die Form der Beisetzung

zu entscheiden hatte. In Absprache mit Vertretern der Gemeinde wurde
beschlossen, die Leiche auf dem Friedhof zu beerdigen. Codomann begründete
das Vorgehen wie folgt: Erstens habe der Tote einen Tag vor seinem Suizid das

heilige Abendmahl und die Absolution empfangen. Zum Zweiten hätte er bereits

einige Tage über Kopfschmerzen geklagt, was Codomann nun nach dem Suizid
als untrügliches Zeichen dafür wertete, dass der Mann sich wahrscheinlich aus

«Wahnwitz» ertränkt hatte, so der Quellenbegriff, der die geistige
Unzurechnungsfähigkeit eindeutig markierte.
Codomanns Text erhellt ausschnitthaft die Gutachtungs- und Entschuldungskriterien

bei Selbsttötungen in der Kurpfalz, die auch in anderen protestantischen



traverse 2008/2

82

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne

Territorien galten. Davon zeugen die Aufnahme in die Sammlung Bidembachs,
der Superintendent im Herzogtum Württemberg war, und zahlreiche Parallelen
in kursächsischen und norddeutschen Quellen.30

Als anerkannte Indizien für einen christlichen Lebenswandel wurden sichtbare
Belege der Integration in die stark durch kirchliche Regeln geprägte Lebenswelt
gewertet. Mit anderenWorten galten insbesondere die Teilnahme am Gottesdienst

und die Teilnahme am Abendmahl als wichtige Kriterien eines christlichen
Lebenswandels. Das verwundert nicht, denn die Pastoren spielten eine zentrale

Rolle bei der Abfassung schriftlicher Einschätzungen der Lebensführung,
sogenannter Attestate, und sie hatten im Zusammenspiel mit Superintendenten und

Konsistorien über eine Beisetzung auf dem Kirchhof zu entscheiden. Aufgrund
dieser Kompetenzen waren die kirchlichen Instanzen meist auch dann in die
Verfahren eingebunden, wenn diese von weltlichen Gerichten geführt wurden.
Schliesslich deutet sich an, dass bereits geringeAuffälligkeiten, wie das Klagen
über Kopfschmerzen, als willkommene?) Anzeichen für eine Geistesschwäche

gedeutet wurden, die den Suizid entschuldigten.
Um den übrigen Gemeindemitgliedern eine Mahnung zu geben, beschloss

Codomann im Fall des Mannes, der sich 1581 im Rhein ertränkt hatte, ein
stilles Begräbnis durchzuführen. Der Gemeinde sollte so vor Augen geführt
werden, dass die Kirche die Tat als solche nicht billigen könne. Zudem sollte

angedeutet werden, dass vorsätzlichen Selbstmördern, die sich im Leben

weitaus weniger christlich erwiesen hätten, ein schlimmeres Schicksal drohte.

Stille Beisetzungen für Suizidenten waren eine verbreitete Praxis. So schlugen
das gleiche Vorgehen 1668 auch die Theologen der herzoglich sächsischen

Universität Jena vor, als sie über den Suizid eines jungen Mannes aus der

Herrschaft der Grafen Reuss urteilen sollten, deren Gebiete zum Teil in das

kursächsische Territorium inkorporiert waren. Das Urteil wurde in dem 1671
erschienenen Anhang zur überarbeiteten Neuauflage der Consiliensammlung
von Georg Dedeken veröffentlicht.31 Auch durch die sächsischen Konsistorien
ergingen im 17. und 18. Jahrhundert gleich lautende Urteile und Begründungen.

32 Diese Beispiele verdeutlichen sowohl die fortwährende Gültigkeit der in
den Consiliensammlungen diskutierten Prinzipien, wie auch eine fortlaufende
Rezeption der in den Sammlungen abgedruckten Texte.33

Zusammenfassend ist zu unterstreichen, dass Selbsttötungen in der Frühen Neuzeit

den jeweiligen Umständen nach differenziert bewertet wurden. Grundsätzlich

waren bei der Frage, «wie ein vndt der ander sich selbst entleibender begraben

werden soll, viel circumstantien genaw zu erwegen, vndt nicht alssbaldt vnndt
allezeit […] den scharffrichter die cörper in die hände zu lassen» wie es das

Dresdner Oberkonsistorium 1664 formulierte. 34 Man plädierte also ganz klar
für eine die Umstände des Einzelfalls genau abwägende Entscheidung. Dies



83

Kästner: «Weder kann noch brauche ichzu urteilen»

entsprach dem in den theologischen Consiliensammlungen des 17. Jahrhunderts

vorgeschlagenen Vorgehen und deckt sich auch mit den über Kursachsen hinaus
ausstrahlenden kirchenrechtlichen Lehrsätzen Benedict Carpzovs.35

Ich habe anhand der bislang von der historischen Suizidforschung nicht zur
Kenntnis genommenen theologischen Consiliensammlungen sowie anhand der
durch diese vermittelten pastoralen Gutachtungspraxis in Kursachsen undweiteren
protestantischen Territorien versucht, zwei Dinge aufzeigen.

Zum Ersten konnten die Consiliensammlungen die Festigung und fortdauernde

Gültigkeit theologischer und juristischer) Positionen aufzeigen, wenngleich
diese vor allem im 18. Jahrhundert weiter intensiv diskutiert wurden. Zum
Zweiten belegen die Gutachten der Sammlungen, dass in der Frühen Neuzeit
suizidale Phänomene differenziert wahrgenommen und beurteilt wurden. Diese

Differenzierungen scheinen im 18. Jahrhundert auch in den landesherrlichen
Erlassen in Kursachsen zum Suizid auf und bedingten zumindest in Kursachsen

neben einer differenzierten Sanktionierung von Selbsttötungen, dass in den

Untersuchungsverfahren unterschiedliche Kompetenzen zugewiesen wurden.36

Bei entschuldbaren) Selbsttötungen aus Melancholie, und hierunter wurde eine

Vielzahl von Erscheinungsformen subsumiert, oblag es in Kursachsen formal
bis 1779 allein der Territorialkirche und ihren Amtsträgern über die Form
des Begräbnisses und den Umgang mit der Leiche zu entscheiden. Es erweist
sich, dass diese Kompetenzzuweisung und der geltende Grundsatz, dass die
Umstände eines Suizids genau zu untersuchen seien, dazu führten, dass eine

Vielzahl von Privatpersonen und Amtsträgern in die Untersuchungsverfahren
eingebunden wurde, weshalb Selbsttötungen stets Verhandlungsgegenstand

vielfältiger Interessen waren. Doch ist dies eine andere Geschichte.

Anmerkungen

1 Das Oberkonsistorium bestand aus einem Präsidenten sowie jeweils zwei weltlichen und
theologischen Räten, darunter der Superintendent von Dresden. Die Begriffe Selbstmörder
und Selbstmord werden im Folgenden gebraucht, um das frühneuzeitliche Verständnis der Tat

als eines sündhaften Verbrechens zu unterstreichen.Als sprachlich neutral gelten, wenngleich
nicht unumstritten, die Begriffe Selbsttötung und Suizid, die ansonsten verwendet werden.

2 Zu diesem Sachverhalt ausführlich Walter Schlesinger, Die Landesherrschaft der Herren
von Schönburg. Eine Studie zur Geschichte des Staates in Deutschland Quellen und Studien
zur Verfassungsgeschichte des Deutschen Reiches in Mittelalter und Neuzeit IX, 1), Münster
1954.

3 Sächsisches Staatsarchiv Chemnitz StA-C), 30008 Amt Chemnitz Justiz- und Rentamt),
Nr. 527: « Acta George Vettermannen Richtern zu Helberssdorf, so sich am 11. Junii Anno
1647 selbst erhenckt, Betreffende p. Ambt Kemniz» fol. 1 r.

4 Vera Lind, Selbstmord in der Frühen Neuzeit. Diskurs, Lebenswelt und kultureller Wandel
am Beispiel der Herzogtümer Schleswig und Holstein Veröffentlichungen des Max-Planck-
Instituts für Geschichte, Bd. 146), Göttingen 1999.



traverse 2008/2

84

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne

5 Ähnliches Urteil, jedoch mit Blick auf die Wahrnehmung des Suizids insgesamt, David
Lederer, «Suicide in Early Modern Central Europe. A Historiographical Review» German
Historical Institute London Bulletin 23/2 2006), 33–46, hier 40. Für Bayern David Lederer,
Madness, Religion and the State in Early Modern Europe. A Bavarian Beacon New Studies
in European History), Cambridge 2006, 169, 242 ff. Für Zürich Markus Schär, Seelennöte der
Untertanen. Selbstmord, Melancholie und Religion im Alten Zürich, 1500–1800, Zürich 1985,
54–70. Für England Michael MacDonald, Terence R. Murphy, Sleepless Souls. Suicide in
Early Modern England, New York 2000, etwa 205 f. Für Genf konnte Watt beispielsweise
zeigen, dass Selbsttötungen von Bürgern weniger hart sanktioniert wurden als von Marginalisierten

oder Zugereisten; Jeffrey R. Watt, Choosing Death. Suicide and Calvinism in Early
Modern Geneva Sixteenth Century Essays & Studies), Kirksville 2001, 67 ff.

6 Lederer, Madness wieAnm. 5); Lind wie Anm. 4).
7 Schär wie Anm. 5).
8 Zum Beispiel Josse de Damhouder, Praxis Rerum Criminalium. Neudruck der Ausgabe

Antwerpen 1601, mit 65 Abbildungen nach Kupferstichen der Zeit, Aalen 1978, 350.
9 Ulrike Ludwig, «Justitienfürst» und gnädiger Herrscher. Einflussnahme der Landesherrschaft

auf Strafrechts- und Gnadenpraxis am Beispiel Kursachsens 1548– 1648, Diss., Dresden 2006,
7. Vgl. für die Rechtsentwicklung auch das Beispiel des einflussreichen Juristen Benedict
Carpzov bei Alexander Kästner, «Verlorene Seelen? Überlebende von Suizidversuchen in
Kursachsen Ende des 18. Jahrhunderts» Neues Archiv für Sächsische Geschichte 77 2006),
67–96.

10 Vgl. bislang Gerhard Krause, «Luthers Stellung zum Selbstmord. Ein Kapitel seiner Lehre
und Praxis der Seelsorge» Luther 36/2 1965), 50–71. Demnächst auch Alexander Kästner,
Tödliche Geschichte(n). Eine Kulturgeschichte der Selbsttötung im albertinischen Kursachsen,

16.–19. Jh. Arbeitstitel meines Dissertationsprojektes), dort auch, insofern nicht anders
angegeben, detaillierte Belege zu denAusführungen und Thesen dieses Aufsatzes. Zur

angesprochenen Zwei-Regimente-Vorstellung erhellend Friedrich Lohmann, «Ein Gott – Zwei
Regimente. Überlegungen zur ‹Zwei-Reiche-Lehre› Martin Luthers im Anschluss an die

Debatte zwischen Paul Althaus und Johannes Heckel» Luther 73 2002), 112–138.
11 Vgl. Richard van Dülmen, Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in

der Frühen Neuzeit, Köln 1999, 85; Lind wie Anm. 4), 29 f.Vor allem bei van Dülmen wird
das folgende Zitat ins Zentrum derArgumentation gerückt: «[…] wenn sie gestorben sind,
soll sie der Henker in die Schindergrube zur Statt hinaus schleiffen, da soll kein Schuler, kein
Caplan zu kommen, weil sie wöllen Heyden seyn, wollen wir sie auch als Heyden halten.»
Vgl. die gleiche Verwendungsweise bei Jürgen Dieselhorst, «Die Bestrafung der Selbstmörder
im Territorium der Reichsstadt Nürnberg» Mitteilungen des Vereins für Geschichte der Stadt
Nürnberg 44 1953), 58–230, hier 77. Dagegen jedoch der Zusammenhang bei Gottfried Galli,
Die lutherischen und calvinischen Kirchenstrafen gegen Laien im Reformations-

Zeitalter, Breslau 1879, 49. Das Zitat findet sich vollständig und im Zusammenhang mit der Frage
der Selbstexkommunikation in D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe Weimarer
Lutherausgabe), Tischreden, 5. Bd., Weimar 1919, 153 WATi V, Nr. 5438). Undifferenziert
die Einschätzung Luthers bei Gary B. Ferngren, «The Ethics of Suicide in the Renaissance
and Reformation» in Baruch A. Brody Hg.), Suicide and Euthanasia. Historical and
Contemporary Themes Philosophy and Medicine 35), Dordrecht 1989, 155–181, hier 162 f.

12 Martin Brecht, «Die Consilien der Theologischen Fakultät der Universität Wittenberg. Doku¬

ment ihrer Eigenart und spezifischen Geschichte» in Irene Dingel, Günther Wartenberg Hg.),
Die Theologische Fakultät Wittenberg 1502 bis 1602. Beiträge zur 500. Wiederkehr des
Gründungsjahres der Leucorea Leucorea-Studien zur Geschichte der Reformation und der
Lutherischen Orthodoxie 5), Leipzig 2002, 201–221, hier 204.

13 Vgl. für das frühe evangelische Eherecht Ralf Frassek, «Das ‹Wittenbergische Buch›. Ein be¬

deutender Quellentext für das frühe evangelische Kirchenrecht» Neues Archiv für Sächsische
Geschichte 74/75 2003/04), 67–97. Zur Problematik des protestantischen Kirchenrechts



85

Kästner: «Weder kann noch brauche ichzu urteilen»

noch immer anregend Knut Wolfgang Nörr, «Typen von Rechtsquellen und Rechtsliteratur als
Kennzeichen kirchenrechtlicher Epochen. Eine Vortragsskizze» Zeitschrift für evangelisches
Kirchenrecht 13 1967/68), 225–238.

14 Abraham Calovius et al., Consilia Theologica Witebergensia […], Wittenberg 1664, 121 a–b.
Zu den handschriftlichen Überlieferungen: Richard Wetzel Bearb.), Melanchthons Briefwechsel.

Texte 521–858 1527–1529) Melanchthons Briefwechsel. Kritische und kommentierte
Gesamtausgabe), Stuttgart, T 3, Nr. 853. Auch wenn Melanchthon der massgebliche Autor
gewesen zu sein scheint, verweist doch bereits der Titel, der Theologen im Plural nennt,

darauf, dass Melanchthon hier nicht allein geurteilt hat. Vgl. D. Martin Luthers Werke

wie Anm. 11), 374,Anm. 1, sowie die Ausführungen zu den Kollektivgutachten beiArmin
Kohnle, «Wittenberger Autorität. Die Gemeinschaftsgutachten derWittenberger Theologen
als Typus» in Dingel/Wartenberg wie Anm. 12), 189–200.

15 Alle Zitate Wetzel wie Anm. 14), 662. Die damit verbundene Theodizeeproblematik kann

hier nicht reflektiert werden.
16 Wetzel wie Anm. 14), 665.
17 Ferngren wie Anm. 11), 178 Übersetzung A. K.).
18 Vgl. Karl August Geiger, «Der Selbstmord im Kirchenrecht» Archiv für katholisches Kir¬

chenrecht, mit besonderer Rücksicht auf Deutschland, Österreich-Ungarn und die Schweiz
61 1889), 225–232.

19 H[ans] C[hristian] Erik Midelfort, «Selbstmord im Urteil von Reformation und Gegenrefor¬

mation» in Wolfgang Reinhard, Heinz Schilling Hg.), Die katholische Konfessionalisierung.
Wissenschaftliches Symposium der Gesellschaft zur Herausgabe des Corpus Catholicorum
und des Vereins für Reformationsgeschichte 1993 Schriften des Vereins für

Reformationsgeschichte 198), Gütersloh 1995, 296–310, Zitat 301.
20 Hermann Hammelmann, Jodocus Hocker, «Der Teuffel selbs» [zuerst Ursel 1568], in Sig¬

mund Feyrabend Hg.), Theatrum Diabolorum […], Frankfurt a. M. 1569, fol. 1–146, hier
fol. 142 r ff. Der Argumentation des Textes ist deutlich die biografisch bedingte katholische
Prägung Hammelmanns anzumerken.

21 Calovius wie Anm. 14), 69 a–72 a.

22 Ebd., 71 b.
23 Georg Dedeken, Thesauri Consiliorum et Decisionum […], Hamburg 1623, I/2, 802–804.

Dazu: Andreas Gössner, «Die Gutachten der Theologischen Fakultät Leipzig von 1540 bis
1670. Erschliessung eines frühneuzeitlichen Quellenbestandes, Einführung – Übersicht
– Register» in Michael Beyer, Ders., Günther Wartenberg Hg.), Kirche und

Regionalbewusstsein in Sachsen im 16. Jahrhundert. Regionenbezogene Identifikationsprozesse
im konfessionellen Raum Leipziger Studien zur Erforschung von regionenbezogenen

Identifikationsprozessen 10), Leipzig 2003, 189–261.
24 Dedeken wie Anm. 23), 802.
25 Zum Beispiel Felix Bidembach, Consiliorum Theologicorum Decades VIII […], Wittemberg

1612, I, 634 f.; Joachim Pollio, Consiliorum Theologicorum Centuria prima […], Leipzig
1622, 119. Zum kanonischen Recht auch Geiger wie Anm. 18), 229, 232.

26 Dedeken wie Anm. 23), 804 f.
27 Exemplarisch Art. «Unsinnig» in Johann Heinrich Zedler, Grosses Vollständiges Universal-

Lexikon, Leipzig, Halle 1746, XLIX, 2017 ff.; dort auchArt. «Unsinnigkeit» 2046 ff. Dazu
Christina Vanja, «‹Und könnte sich gross Leid antun›. Zum Umgang mit selbstmordgefährdeten

psychisch kranken Männern und Frauen am Beispiel der frühneuzeitlichen ‹Hohen Hospitäler›

Hessens» in Gabriela Signori Hg.), Trauer, Verzweiflung und Anfechtung. Selbstmord
und Selbstmordversuche in mittelalterlichen und frühneuzeitlichen Gesellschaften Forum
Psychohistorie 3), Tübingen 1994, 210–232, hier 215–218.

28 Bidembach wie Anm. 25), 631–638.
29 Erstausgabe Felix Bidembach, Consiliorum Theologicorum Decas V. […], Darmstadt 1609,

Nr. VII erneut Tübingen 1615). Eventuell wählte Bidembach diesen Text aus, weil er ein von



traverse 2008/2

86

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne

ihm selbst in einem, posthum publizierten, eigenen Traktat behandeltes Thema beschrieb,
den Umgang mit Kranken und Melancholikern: Felix Bidembach, Kurtzer Bericht/ Wie mit
Krancken und Sterbenden zu handlen. Sampt einem Bedencken/ Wie den Melancholicis, so mit
traurigen und schwermütigen Gedancken beladen/ zu rathen/ und sie wiederumb auffzumuntern,

Leipzig 1613.
30 Vgl. für Norddeutschland die Ausführungen von Lind wie Anm. 4); für das katholische

Bayern, wo sich ebenfalls Parallelen abzeichnen, siehe Lederer, Madness wie Anm. 5),

242 ff.
31 Christian Grübel, Thesauri Consiliorum et DecisionumAppendix Nova […], Jena 1671,

fol. 672 f.
32 Zum Beispiel Sächsisches Hauptstaatsarchiv Dresden StA-D), 10088 Oberkonsistori¬

um, Loc. 2060/2, fol. 167, Loc. 2060/4, fol. 333 v, Loc. 2061/2, fol. 375 b ff. und 450,
Loc. 2061/3, fol. 30 v f., 254, 543 f., Loc. 2062/1, fol. 104 r, 134 r, Loc. 2063/1 t. 2,

fol. 133 v f., Loc. 2062/2, fol. 586 v f., Loc. 2063/3, fol. 377 v ff., 405 v f., Loc. 2064/2,
fol. 248 r, Loc. 2064/3, fol. 415 v f.; StA-C, 30574 Gesamtkonsistorium Glauchau, Nr. 70–76,
77, 81, 82, 84, 88, 89, 91, 94, 96, 97, 100, 101. Aber auch schon Benedict Carpzov,

Jurisprudentia ecclesiastica seu consistorialis Definitiones ecclesiasticae seu Consistoriales),
Leipzig 1673, Lib. II, Tit. 24, Def. 376–378.

33 Etwa Johann Conrad Dannhauer, Colegium Decalogicum […], Argentorati 1669, 663–695,
734 f.; Johann Christoph Neumeister, Eine Vernunfft und Schrifftmässige Betrachtung des

ewig tödtenden Selbstmordts, Wurde Dom. IV. p. Epiph. 1734 in der Dressdner S. Annen-
Kirche angestellet […], Dresden 1735, 17.

34 StA-D, 10024 Geheimer Rat, Loc. 9841/3 «Des Scharf-Richters zu Dressden praetendirte
Abnehmung derer sich selbst entleibter Personen, und seine daher rührende Accidentien
betreffende Ao i643–68» fol. 22 v–24 r fol. 23 ist ein beigefügter Zettel mit einemVerweis
auf Carpzov).

35 Carpzov wie Anm. 32), Def. 378, Nr. 5–6.
36 Zu den diesen Regelungen vorausgegangenen Kompetenzstreitigkeiten zuletzt Craig Koslofs¬

ky, «Controlling the Body of the Suicide in Saxony» in Jeffrey R. Watt Hg.), From Sin to
Insanity. Suicide in Early Modern Europe, Ithaca 2004, 48–63, Anm. 199–204.

Résumé

«Je ne peux ni ne dois juger.» Sur le jugement de suicides
par les examens théologiques des XVIe et XVIIe siècles.

Le présent article se consacre à l’analyse d’évaluations différenciées de
suicides, effectuées dans le cadre d’examens faits par des théologiens protestants

et publiées dans des collections d’avis juridiques consilia), évaluations qui
influencent ainsi durablement les avis fondamentaux dans ce domaine. Ce

travail démontre dans quelle mesure le jugement porté sur la conduite de vie
des personnes suicidées influence la forme de leur sépulture. Il s’avère que le
suicide est déjà au XVIe et jusqu’ au XVIIIe siècle un phénomène aperçu et

jugé de façon bien différenciée.
Traduction: Romano Mero)


	"Weder kann noch brauche ich zu urteilen" : zur Bewertung von Selbsttötungen in theologischen Gutachten des 16. und 17. Jahrhunderts

