
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 15 (2008)

Heft: 2

Artikel: Hinrichtungen als Fortsetzung des vormodernen Strafverfahrens : die
Rituale obrigkeitlichen Tötens am Beispiel englischer Hochverräter in
der Frühen Neuzeit

Autor: Krischer, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-99641

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-99641
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


62

Hinrichtungen als Fortsetzung
des vormodernen Strafverfahrens
Die Rituale obrigkeitlichen Tötens
am Beispiel englischer Hochverräter in der Frühen Neuzeit

André Krischer

Als die Pulverfassverschwörer um Guy Fawkes im Januar 1605 wegen
Hochverrats vor Gericht standen, erläuterte der Chefankläger Edward Coke
ausführlich den Sinn der Strafe, welche die Verurteilten zu erwarten hatten: Ein
Verräter werde vom Gefängnis zur Hinrichtungsstätte geschleift, weil er es

nicht mehr wert sei, die Erde zu betreten, aus der er selbst geschaffen worden
sei. Da er seine natürliche Bestimmung pervertiert habe, werde er rückwärts an

einen Pferdeschwanz gebunden. Sein Kopf schleife dabei durch den Schmutz
der Strasse, so dass er nicht mehr die Luft der Menschen atme. Zum gleichen

Zweck werde ein Hochverräter anschliessend stranguliert – «hanged up by
the Neck between Heaven and Earth, as deemed unworthy of both, or either»
Doch noch lebend werde er wieder vom Galgen geschnitten und lebend müsse

er es erdulden, dass ihm seine Genitalien abgetrennt und vor seinen Augen
verbrannt werden – «unfit to leave any Generation after him» Anschliessend
werde er ausgeweidet, werden ihm Gedärme und Innereien herausgerissen und
ebenfalls verbrannt – denn in seinem Inneren habe er den Verrat ersonnen und
beschlossen. Dann werde der Kopf abgeschnitten, in dem der mörderische Plan

schliesslich konzipiert worden war. Am Ende werde der Körper des Verräters

gevierteilt und die Viertel an verschiedenen Orten gut sichtbar zur Schau

gestellt, um von den Menschen verabscheut zu werden und den Vögeln zum
Frass zu dienen. 1

Was Edward Coke – im 17. Jahrhundert oberste Autorität des englischen Common

Law – erläuterte, war die Hinrichtung als ein performatives Ritual. Das

heisst, jede einzelne Handlung besass eine bestimmte Bedeutung, die einzelnen

Schritte der Hinrichtung im englischen Common Law spiegelten Facetten des

zu bestrafenden und zu vergeltenden Delikts «Hochverrat».2 Das Ritual bildete
gewissermassen die Inversion der Perversion, die der vormoderne Diskurs dem
Hochverratsdelikt zuschrieb: Der Verräter, dessen böser, geradezu monströser

Wille es war, den König zu töten und damit die Ordnung aller Dinge zum Einsturz
zu bringen,3 konnte nicht nur einfach getötet werden, das wäre dem begangenen

Delikt nicht angemessen gewesen. Der Hochverräter verlor vielmehr unmittelbar



63

Krischer: Hinrichtungen als Fortsetzung des vormodernen Strafverfahrens

mit dem Urteil seine Daseinsberechtigung als Teil der Menschheit und musste

von nun an entsprechend «unmenschlich» behandelt werden, beispielsweise
indem man ihn mit dem Kopf unten und den Füssen oben, zur Richtstätte zerrte.
Eine Form der Todesstrafe allein, und sei sie noch so schändlich, war für einen

Hochverräter nicht genug. Er sollte viele Tode erleiden und doch nicht sofort
sterben.4 Die Marter zitierte die Qualen der Hölle, von denen es keine Erlösung

gibt.5 Der Körper des Verräters und seine «denkenden» Organe mussten sukzessive

physisch vernichtet werden und dabei die Vergeltung der Tat zum Ausdruck
bringen. Am Ende säuberten Aasfresser die Erde von seinen Überresten. Bei
dieser Form der Hinrichtung sprachen die Rituale des obrigkeitlichen Tötens

gewissermassen für sich, und es ist sehr wahrscheinlich, dass zumindest ein Teil
der Zuschauer, die bei den öffentlichen Hinrichtungen anwesend waren, deren

Bedeutung und das zugrunde liegende Talionsprinzip auch verstand. Der Körper
des Verräters avancierte zu einer Art Text, der die Geschichte des Verbrechens

und dessen Vergeltung offenbarte.

Als aber der Jesuit Henry Garnet – er und nicht etwa Guy Fawkes galt der Krone
als Drahtzieher der Pulverfassverschwörung – am 3. Mai 1606 hingerichtet wurde,

berichteten die obrigkeitlich autorisierten Darstellungen nichts von den Ritualen
des Tötens, von denen Edward Coke gesprochen hatte.6 Wie ist diese Leerstelle
zu erklären? Man könnte vermuten, dass es zu den blossen Drohgebärden des

forensischen Diskurses zählte, wenn die Ankläger eine Marter ankündigten,
die dann aber so nicht vollzogen wurde. Allerdings weiss man aus anderen

Quellen, dass zumindest der tote Leib Garnets durchaus noch in traditioneller
Weise bestraft worden war.7 Dieses Phänomen haben die Kriminalitätshistoriker
wiederum als gewöhnliche Diskrepanz zwischen Norm und Praxis bei
Todesstrafen erklärt: Henker töteten in vielen Fällen den Delinquenten, bevor die
eigentliche Marter begann.8 Aber es geht mir nicht nur darum, dass die furchtbaren

Rituale der Vergeltung wie das Ausweiden und Vierteilen nur am toten
Leib vollzogen wurden, sondern auch darum, dass die Rituale der physischen
Vernichtung im Laufe des 16. Jahrhunderts prinzipiell an Bedeutung verloren
hatten. Stattdessen richtete sich dieAufmerksamkeit auf das Geschehen, bevor
der Henker überhaupt erst in Aktion trat. Seit dem 16. Jahrhundert standen bei
der Hinrichtung nicht mehr der stumme Körper des Verräters und die
überkommenen Rituale im Mittelpunkt, sondern der Verräter selbst, und zwar als
sprechendes, gewissermassen moralisches Subjekt. Die Historikerin Katherine
Royer hat dieses Phänomen mit der Formel «from the body to behaviour in the
execution» auf den Punkt gebracht.9 Im Zentrum der Aufmerksamkeit stand
bei Hinrichtungen der dead man talking und nicht dessen Zerstückelung. Zu
fragen ist allerdings, wie dieser Wandel eigentlich zu erklären ist und welche
Konsequenzen daraus für das Verständnis frühneuzeitlicher Hinrichtungen in



traverse 2008/2

64

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne

England zu ziehen sind. Dazu gehe ich zunächst auf denWandel der Todesstrafe

zwischen Spätmittelalter und beginnender Neuzeit ein und skizziere dann die
Prinzipien der nachreformatorischen Hinrichtung. Im zweiten Teil erläutere ich
meine These, dass die frühneuzeitliche Erscheinungsform von Hinrichtungen,
ihre historisch veränderlichen Symbole und Rituale, von der sozialen Logik
des Strafverfahrens geprägt worden war. Verfahren und Hinrichtung bildeten
bis zum 18. Jahrhundert eine Einheit, und zwar für die Delinquenten ebenso

wie für Obrigkeit und Zuschauer. Das Delikt Hochverrat bietet sich für diese

Fragestellung deswegen an, weil sich dabei aussergewöhnliche Delinquenten,
die zumeist der politisch-sozialen Elite angehörten, und aussergewöhnlich
grausame Todesstrafen, die auch ohne selektiven Sanktionsverzicht exekutiert
wurden, addierten. Hochverratsverfahren bildeten geradezu das Paradebeispiel

für die tötende Strafjustiz, sie wurden langfristig prägend für das englische

Strafverfahren als solches.10

Vom nonverbalen Ritual zum ritualisierten Diskurs:
Hinrichtungen im Übergang von Spätmittelalter und Früher Neuzeit

Wenn Chroniken im spätmittelalterlichen England über Hinrichtungen berichten,

dann lesen sich diese Texte in der Tat wie Cokes kurzer Strafspiegel: Die
Verurteilten erleiden in diesen Texten stumm und passiv ihr Schicksal. Auf
ihren Körpern künden die vollstreckten Rituale von Schuld und Sühne.11 Es

gehörte allerdings zu den Gelingensbedingungen solcher Rituale, in der
vorgeschriebenen Form auch tatsächlich ausgeführt zu werden. Viel hing dabei

davon ab, dass der Henker sein blutiges Handwerk perfekt beherrschte: Die
reibungslos verlaufene Tötung des Delinquenten konstituierte geradezu die

Legitimität des ganzen Aktes, während ein Fehlschlag oder ein gerissenes

Galgenseil auf ein Eingreifen Gottes zugunsten des Delinquenten schliessen

liessen und bisweilen dazu führten, den Todeskandidaten wieder freizulassen.12

Spätmittelalterliche Hinrichtungen beruhten auf performativen Ritualen, die
ebenso scheitern wie gelingen konnten und deshalb im Grunde Gottesurteile
waren. Erst im 15. Jahrhundert avancierten Hinrichtungen zu christlich geprägten

Akten. Dies äusserte sich konkret darin, dass üblich wurde, dem Todeskandidaten

eine seelsorgerische Betreuung zu gewähren.13 Diese Neuerung hatte nun
eine ganze Reihe latenter, nicht intendierter Folgen, die aber für die weitere
Entwicklung der öffentlichen Todesstrafe in der Frühen Neuzeit massgeblich

wurden. Im vorreformatorischen Europa führte die Einbeziehung von Seelsorgern

in die Strafjustiz zunächst zu einer Konkurrenz zwischen weltlicher und

geistlicher Rechtsprechung, wie Peter Schuster gezeigt hat: Die Beichtväter



65

Krischer: Hinrichtungen als Fortsetzung des vormodernen Strafverfahrens

neigten offenbar immer wieder dazu, den Verurteilten nach der Beichte nicht
nur von seinen Sünden, sondern auch vom Verbrechen loszusprechen – und
damit die Legitimität des Gerichts zu untergraben.14 Infolge der Reformation
kam es allerdings gerade zu einer engen Verzahnung, zu einer Art Kooperation
von Strafrecht und Religion, welche «die das Mittelalter prägende Spannung

von weltlicher und göttlicher Rechtsprechung aufhob».15 Schon im England
Heinrichs VIII. diente die geistliche Betreuung nun in erster Linie zur Herstellung

und Darstellung einer neuen Rolle des Verurteilten, nämlich des «armen
Sünders» der auf dem Schafott mit seinem Schuldbekenntnis zugleich auch

die Geltung des Gerichtsurteils zum Ausdruck brachte. Die confessio auf der

Richtstätte war Beichte und Geständnis zugleich. 16

Neu war allerdings nicht das Schuld- und Sündenbekenntnis an sich, sondern
dessen demonstrativ öffentliche Inszenierung bei Hinrichtungen, was in dieser

Form nicht zufällig erst in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts üblich
geworden war. Diese Inszenierung erfolgte nämlich in Reaktion auf die nach

dem Konzil von Trient propagierte, in der Bibel aber nicht belegte Ohrenbeichte
der Popecatholykes.17 Anstelle der nur geflüsterten, allein für den Seelsorger

hörbaren Worte schärften die anglikanischen Busslehren ein, dass es gerade

auf eine für alle – für die Gemeinde im Gottesdienst oder die Zuschauer bei
der Hinrichtung – hör- und sichtbare Reue ankomme.18 Als Zeichen wahrer
Bussgesinnung galt beispielsweise, wenn ein Delinquent «beate his breast,

lifting vp his hands and eyes towards heauen».19 Die Korrespondenz von
«inward sorrow and the outward demeanour thereof»20 avancierte damit zum
neuen Symbolismus sowohl in der nachreformatorischen Busspraxis als auch

bei Hinrichtungen. Deswegen verlagerte sich auch die ganze Aufmerksamkeit
von Hinrichtungspublizistik und Anwesenden auf das Geschehen, bevor mit
den Tötungsritualen begonnen wurde. Es handelte sich beim öffentlichen
Schuldbekenntnis, bei dem es auf die Worte ebenso ankam wie auf das, was

der Verurteilte tat, um ein konfessionelles Distinktionsmerkmal, das sowohl
in der Liturgie der Church of England seinen festen Platz erhielt als auch im
Hinrichtungszeremoniell, das nicht zufällig auch erst seit dieser Zeit vermehrt
die Züge einer von den Geistlichen dominierten Liturgie des Sterbens aufwies.
Es ist nicht zu übersehen, dass die Rolle des Geistlichen die des Henkers seit

1550 völlig in den Schatten stellte und ihn zum blossen Vollzugsgehilfen
degradierte.21 Auf der auch von den Quellen so bezeichneten Bühne theater)
des Schafotts agierten Geistliche, die im Auftrag der Obrigkeit bis zuletzt
darum bemüht waren, den renitenten Delinquenten doch noch zum Geständnis

zu überreden «to perswade him to retentance, and to aske her maiesty
forgiuenes» .22 Nicht zufällig verlor das Handeln des Henkers zur gleichen
Zeit auch seinen traditionellen symbolischen Mehrwert und seine Qualität als



traverse 2008/2

66

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne

performatives Ritual: Schlug er daneben oder riss das Seil, dann wurde dies

nicht mehr als Indiz für die Unrechtmässigkeit des ganzen Verfahrens gewertet,
sondern als technischer Fehlgriff, der sich durch einen zweiten und womöglich
auch dritten Schlag korrigieren liess.23 Die Rechtmässigkeit der obrigkeitlichen
Tötung stand nicht mehr unter den Bedingungen des Gelingens nonverbaler
Rituale, sondern beruhte auf einer Art Konsens( fassade) der Verurteilten mit
ihren Urteilen in Form von Konfessionsreden, die unter der Rubrik last dying
speeches seit der Mitte des 16. Jahrhunderts zu den seriell überlieferten,
gedruckten Quellen gehören.24 Nicht zufällig trugen gedruckte dying speeches

auch den Untertitel The behaviour, confession, and execution, weil es im Text
tatsächlich vor allem um das Bekenntnis beziehungsweise Geständnis und das

sichtbare Verhalten des noch lebenden Verurteilten ging. Die protestantischen

Reiche hatten sich in diesem Zusammenhang durch die Integration des Klerus
in ihre Herrschaftsapparate ein erhebliches Potenzial an «pastoraler Macht»
erschlossen, nämlich auf Analyse-, Reflexions- und Führungstechniken wie der

Beichte oder der permanenten seelsorgerischen Therapie beruhende Chancen

zum erfolgreichen «Persona-Wechsel» vom Verurteilten zum gehorsamen

«armen Sünder».25 Allerdings war damit keineswegs ausgeschlossen, dass sich
der Todeskandidat auf dem Schafott nicht doch noch renitent zeigte, womit
selbst dann zu rechnen war, wenn die Schuld des Verurteilten evident war und
er mit seiner Unschuldsbehauptung sein Seelenheil riskierte. Die seelsorgerische

Betreuung englischer Delinquenten vor der Hinrichtung schuf ein öffentliches
Forum, auf dem allerdings ein aus welchen Motiven auch immer gespeister)

Konsens mit dem Urteil ebenso möglich war wie Dissens, die Widerrufung des

Geständnisses oder die Klage über Justizmord.
Zwar hatten die dying speeches die Bedeutung der traditionellen, nonverbalen

Tötungsrituale abgelöst. Aber die inhaltlich und rhetorisch hochgradig
schematischen Reden nahmen nun selbst den Charakter performativer,
verbaler Rituale an. Sie wurden zu Sprechakten, insofern eine unumstrittene und

rechtmässige Hinrichtung davon abhing, dass der Verurteilte die erwarteten
Worte auch äusserte. In nicht wenigen Fällen haben Hochverräter des 16. und
frühen 17. Jahrhunderts nun tatsächlich solche konsensualen dying speeches

vorgetragen – einige, weil sie zu ihrer irdischen Schuld nicht auch noch andere

Sünden addieren wollten, andere, und zwar zu Recht und zu Unrecht Verurteilte,

aufgrund von Erpressung und nicht etwa wegen eines erfolgreichen
seelsorgerischen Bekehrungsprozesses zum bussfertigen Sünder.26 Aber auf
die wahren Gründe für die verbale Konsensfassade kam es bei der öffentlichen
Hinrichtung nicht an, sondern allein darauf, dass diese Fassade bis zum Tod

aufrechterhalten werden konnte.



67

Krischer: Hinrichtungen als Fortsetzung des vormodernen Strafverfahrens

«which must be done by Confession»:
Die frühneuzeitliche Hinrichtung als Fortsetzung des Verfahrens

Warum versuchte die Obrigkeit eigentlich mit aller Macht, eine konsensuale

dying speech sicherzustellen – und was passierte, wenn sich die Verurteilten nicht
den Erwartungen fügten? Es lassen sich zahlreiche Beispiele dafür finden, dass

Verurteilte mit dissentierenden Reden erhebliche Irritationen und Reaktionen
seitens der Obrigkeit auslösten. Als zum Beispiel Henry Vane 1662 als Königsmörder

hingerichtet werden sollte, liess der Sheriff sogar Trompeten ertönen,
als Vane versuchte, sein Handeln, den good old cause, zu rechtfertigen.27 Zum
wirkungsvollsten Instrument, um die Wahrnehmung der Hinrichtung im Sinn der

Obrigkeit durchzusetzen, wurden allerdings ihre Versionen der dying speeches,

in denen das Geschehen – mal behutsam, mal aber auch sehr brachial – den

Vorstellungen von einer gelungenen Tötung angepasst wurden. So wurde zum

Beispiel der oben erwähnte Jesuit Garnet als jämmerlicher Feigling dargestellt,
der sich während seines Gebets ständig umgedreht und geschaut habe, ob nicht
doch noch ein Bote mit dem königlichen Gnadebriefnahe.28 Sein ganzes Verhalten

und sein Körper seien aber ein einziges Schuldeingeständnis gewesen: «Fear and

Guiltiness appearing on his face».29

Offenkundig war diese nachträgliche Deutung notwendig geworden, weil
Garnet, wie Berichte aus anderer Feder zeigen, auf dem Schafott tatsächlich
standhaft auf seiner Unschuld beharrt hatte.30 Ein Augenzeuge berichtete zum
Beispiel, dass die Zuschauer wegen Garnets Unschuldsbehauptung heftig
dagegen protestiert hatten, dass er noch bei lebendigem Leibe ausgeweidet werden
sollte. Einige stürmten sogar das Schafott und hängten sich an Garnets Beine,
um sein Sterben zu beschleunigen und ihn vor dem Leiden der anderen Strafen
zu bewahren.31 Obwohl Garnet in seinem Verfahren in der Londoner Guildhall
von seinen Anklägern regelrecht vorgeführt worden war, er sich mit seinen

eigenen Aussagen zudem buchstäblich um Kopf und Kragen geredet hatte,
beruhte die Legitimität des Todesurteils offenbar doch in erster Linie auf dem
Geständnis. Wenn der Verurteilte genau dies aber verweigerte, unterminierte
er damit die Legitimität des ganzen Verfahrens, was sich wiederum im gewaltsamen

Protest der Zuschauer äusserte. Obwohl die Obrigkeit die Übergriffe der
Zuschauer offenbar nicht verhindern konnte, so gelang es ihr doch – und zwar
überaus erfolgreich – die Erinnerung an die misslungene Hinrichtung durch die

Lancierung entsprechender Texte in ihrem Sinn zu korrigieren.32

Auf den englischen Hinrichtungsstätten der Frühen Neuzeit wurde nicht nur in
Garnets Fall missioniert, nachverhandelt und seitens der Zuschauer eingegriffen.

Man stand dabei um 1600 erst am Beginn einer Entwicklung, die am Ende
des 17. Jahrhunderts ihren Höhepunkt erreicht hatte. Jeder Verurteilte – und bei



traverse 2008/2

68

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne

Weitem nicht nur Hochverräter – der die gewünschte konsensuale dying speech

verweigerte, der anstelle einer Bitte um Vergebung und dem Geständnis der
Schuld Unschuldsbekundungen oder sogar Vorwürfe des Justizmords äusserte,

nahm damit buchstäblich das eigene Verfahren wieder auf. Entscheidend ist nun,
dass die Obrigkeit auf solche Vorstösse der Verurteilten stets in irgendeiner Art
und Weise einging und damit zugeben musste, dass auch für sie mit dem Urteil
das Verfahren noch nicht zu Ende war. Den letzten Worten, the words of a dying
man, wurde im 16. und 17. Jahrhundert eine dem Eid gleiche Verbindlichkeit und

Wahrheitsfähigkeit zugeschrieben, weil diese Worte ja schon vor dem Angesicht
Gottes als dem ewigen Richter geäussert wurden. Die auf dem Schafott vom
Todeskandidaten behauptete Unschuld erfüllte damit buchstäblich die Funktion
eines Reinigungseids, der in der Lage war, das gesamte Verfahren vor Gericht
zu diskreditieren.33

Reden von Verurteilten waren auch Kennzeichen der kontinentalen Hinrichtungen,

und genauso wie in England ging es dort um ein Schuldbekenntnis in
der Öffentlichkeit als Zeichen für «die Bereitschaft, den Tod als gerechte Strafe
hinzunehmen, ja als Zeuge wahrerBussgesinnung, eben als Armer Sünder, in den

Tod zu gehen».34 Erklärt wird dies für den Kontinent als Kompensation für den

nichtöffentlichen, geheimen und in aller Regel auf der Folter beruhenden Gang

des Inquisitionsverfahrens. Das englischeVerfahren war allerdings stetsöffentlich,
mündlich und folterfrei35 – und deswegen wird man nach anderen Erklärungen
suchen müssen. Wenn viele Verurteilte – und bei Weitem nicht nur die aufgrund
fadenscheiniger oder erfundener Beweise verurteilten politischen Delinquenten
– auf dem Schafott mit ihrem Dissens die Zuschauer irritierten und die Obrigkeit
provozierten, dann liegt die Vermutung nahe, dass gerade das ursprünglich aus

seelsorgerischen Gründen errichtete und von der protestantischen Busstheologie
geformte diskursive Forum bei der Hinrichtung die strukturellen Defizite des

traditionellen englischen Verfahrens eklatant zum Ausdruck brachte.

Während im kontinentalen Inquisitionsverfahren das Schuldgeständnis im
Mittelpunkt stand, stand der Angeklagte bei einem Common-Law-Gerichtsverfahren

zu Beginn vor der Alternative, sich zu den in der Anklageschrift erhobenen

Vorwürfen entweder für schuldig oder für unschuldig zu bekennen. Welche
Alternative der Angeklagte zunächst wählte, blieb ihm überlassen. Die englischen
Richter forderten den Angeklagten allerdings häufig dazu auf, sich zunächst für
unschuldig zu bekennen. Offenbar setzte man darauf, dass die nachfolgende
Beweisaufnahme in Form von Zeugenverhören vor der zuschauenden Öffentlichkeit
und den zwölf Geschworenen besonders gut dazu geeignet war, von der Schuld
zu überzeugen.36 So sehr die englischen Juristen ihr öffentliches Strafverfahren
auch in Abgrenzung zum klandestinen und auf der Folter beruhenden kontinentalen

Inquisitionsprozess lobten: Die immer gegenwärtige Öffentlichkeit aus



69

Krischer: Hinrichtungen als Fortsetzung des vormodernen Strafverfahrens

allen sozialen Ständen und ein Verzicht auf Folter allein reichte zur Herstellung
eines verbindlichen Urteils jedenfalls nicht aus – sie wurde für das Verfahren
unter Umständensogar zum Problem. Bisweilen fiel den Zuschauern auf, dass die

Ankläger die Beweise arg strapazierten und die Zeugen beeinflussten. Doch eine
solche Einschätzung setzte eine sehr genaue Kenntnis des Falls voraus, welche die

meisten Zuschauer – häufig eher an den dramatischen, unterhaltenden Aspekten
des Verfahrens interessiert – nicht mitbrachten.37 Was aber für alle Zuschauer

sichtbar wurde, war der Umstand, dass derAngeklagte buchstäblich auf einsamem

Posten kämpfte. Bis 1696 galt in Hochverratsfällen nämlich die Regel, dass sich
Angeklagte im Verfahren ohne Strafverteidiger selbst verteidigen mussten. Unter
solchen Bedingungen fiel es den versierten Kronanwälten zwar nicht schwer,

die Geschworenen zu einem Schuldspruch zu überreden.38 Gleichzeitig aber

wurde dem zwangsläufig in eigener Sache aktiven Angeklagten enormer Raum

zur Selbstdarstellung gegeben. Viele Angeklagte gestalteten ihre Verteidigung
so, dass sie damit auch die Sympathien des Publikums gewannen. Der Drucker
JohnTwyn beispielsweise, der 1663 ein monarchiekritisches Pamphlet publiziert
hatte – schon dies konnte im Zeitalter der Restauration als Hochverrat gewertet
werden – verteidigte sich im engeren Sinn zwar nicht sehr geschickt. Er wurde
am Ende zum Tode verurteilt. Twyn schaffte es aber mit seiner immer wieder
gegebenen Erklärung, «I am a poor Man, I have a Family and three small Children,

I am ignorant of the Law» seinen Richter aus dem Konzept zu bringen.39

Vor allem aber blieb dem Angeklagten die Möglichkeit, demonstrativ an dem

zu Beginn des Verfahrens, beim Plädoyer, geäusserten Bekenntnis «not guilty»
festzuhalten und darauf selbst dann noch zu beharren, wenn er schon längst

verurteilt und zum Schafott gekarrt worden war. DerAngeklagte behielt dort das

letzte Wort. Und genau diese Standhaftigkeit war für die Gerichte unerträglich:
Bis zur Strafrechtsreform am Ende des 17. Jahrhunderts besass das englische

Verfahren daher die Tendenz, den Angeklagten gewissermassen persönlich von
seiner Schuld zu «überzeugen» und die Darstellung dieser «Überzeugung» in
Form der Rolle des geständigen, reumütigen, zum Sterben bereiten Sünders als

Legitimation obrigkeitlichen Tötens zu nutzen.40

Die Legitimationsweise des traditionellen englischen Verfahrens beruhte im Fall
der Todesstrafe nicht allein auf Elementen wie dem Zeugen- und Kreuzverhör,
sondern, ebenso wie der Inquisitionsprozess, auch auf dem Geständnis – beim
Inquisitionsverfahren schonwährend des Prozesses,41 beim common law-Verfahren

aber spätestens vor der Tötung. Die Funktion der physischen Gewalt der Folter
im Inquisitionsverfahren erfüllte im englischen Verfahren eine Art diskursiver
Gewalt: zum Beispiel die Polemik der Anklage, die subtile Technik der
Kreuzverhöre oder die Strafpredigt der Richter, die dem Angeklagten stets nahe legte,

mit Rücksicht auf sein Seelenheil der Entscheidung der zwölf Geschworenen zu



traverse 2008/2

70

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne

folgen und sich selbst schuldig zu bekennen: “Yours is the most grievous and

highest Treason, and the most complicated of all Wickedness that ever I knew
[…]. Do not think of any Time here, make your Peace with God, which must be

done by Confession […]. God have mercy upon you; and if you do so, he will
have mercy upon you.”42

Mit dem Todesurteil und der anschliessenden Strafpredigt formulierte der Richter
also zugleich eine bestimmte Erwartungshaltung der Obrigkeit an den

Delinquenten, die dieser bei seiner Hinrichtung erst noch zu erfüllen hatte. Deswegen

bildete die Hinrichtung eine direkte Fortsetzung des vormodernen Verfahrens.
Die auf dem englischen Schafott geforderte confession des Verurteilten bildete
die Korrektur seiner im Verfahren behaupteten Unschuld. Sie war Geständnis

und Beichte eines als Sünde verstandenen Verbrechens, aber auch zugleich die
Aufgabe der im Verfahren verteidigten Position angeblich nicht schuldig zu sein.

Im Falle eines Bekenntnisses auf dem Schafott wurde das Gerichtsurteil vor einer
grösseren Öffentlichkeit noch einmal bestätigt, wurden so alle Zweifel an der

Rechtmässigkeit des obrigkeitlichen Tötens ausgeräumt. Wer konnte ein Urteil in
Frage stellen, das der Betroffene demonstrativ überzeugt akzeptierte? Korrigierte
ein Verurteilter aber sein Unschuldsbekenntnis nicht, konnte ein Verurteilter
die Busspraxis beziehungsweise deren Verweigerung gegen das Gerichtsurteil
ausspielen, und daher versuchten Seelsorger, Sheriffs und sogarAngehörige des

Gerichtsbis zuletzt, den Verurteiltendochnochumzustimmen undzum Geständnis

zu bewegen. In vielen Fällen gelang es der Obrigkeit, Dissens auf dem Schafott
in Form fingierter dying speeches nachträglich ihren Erwartungen anzupassen.

Doch während der Welle von Hochverratsprozessen in der späten Stuartzeit, vor
allem zwischen 1678 und 1685, boten solche Strategien keine tragfähige Lösung
mehr. Hochverräter, denen nicht selten die Sympathien der Zuschauer galten,
brachten mit ihren Unschuldsbehauptungen das traditionelle Strafverfahren
endgültig in die Krise. Deren Bewältigung in der Strafrechtsreform von 1696

kann hier nicht mehr behandelt werden.43 Allerdings möchte ich zum Abschluss
– zusammenfassend und ausblickend – auf drei Aspekte verweisen:
Erstens: Es ist in der Geschichtswissenschaft üblich, Hinrichtungen als symbo-lisch-

zeremonielle Inszenierungen zu untersuchen und als wesentliches Element
der vormodernen Strafkultur zu verstehen. Tötungsrituale dienten der expressiven

Wiederherstellung der gottgewollten Ordnung und integrierten dabei ganz
unterschiedliche Interessen: zum einen der Obrigkeit an der Eliminierung devianter
Subjekte, zum anderen der Zuschauer an der «fachgerechten» Tötung und nicht
zuletztauch des «armen Sünders» an einemSterbeakt, der die Gefahr der Verzweifelung

verhüten sollte.44 Gleichwohl stellt sich die Frage, ob man mit der üblichen
Deutung der Hinrichtungsrituale wirklich deren primäre Funktion und Bedeutung

erfasst hat, zumal dann, wenn ein so auffälliger Wandel vom körperzentrierten



71

Krischer: Hinrichtungen als Fortsetzung des vormodernen Strafverfahrens

Strafritual des Mittelalters zum verbalen Ritual der dying speechder beginnenden

Neuzeit festzustellen ist wie in England. Dieser Wandel ist nur zu verstehen,

wenn manHinrichtungsrituale in erster Linie als Bestandteile des Strafverfahrens

selbst betrachtet. Hinrichtungen wurden ohne Zweifel von den Zeitgenossen auch

als soziale Übergangsrituale mit magischen Qualitäten verstanden, doch dabei
handelte es sich um sekundäre Zuschreibungen, die von der rechtlichen Qualität
des Rituals zu unterscheiden sind. Eine «gelungene» Hinrichtung bestätigte nicht
schon die gesamte soziale und gottgewollte) Ordnung, sondern zunächst nur die

Verbindlichkeit des im Strafverfahren gesprochenen Todesurteils.
Zweitens: Trotz des Bedeutungsverlusts der Tötungsrituale für die Legitimation
derTodesstrafe wurden diese in England noch im frühen 19. Jahrhundert in mehr
oder weniger vollständiger Weise fortgeführt. Auch im Zeitalter der Aufklärung
haben Krone und Regierung die Körper ihrer Feinde in entsetzlicher Weise
niedergemetzelt, von der Brutalität bei der Hinrichtung gewöhnlicher Delinquenten
ganz zu schweigen.45 Selbst wenn performatives Töten zur Legitimation des

Urteils nicht mehr zwingend notwendig war, gab es offenbar doch Faktoren,
die zu dessen Konservierung führten, zum Beispiel religiöse Vorstellungen oder
das Festhalten an Rechtstraditionen. Aber erst als die überkommenen Rituale
des Tötens für die Legitimität einer Hinrichtung nicht mehr konstitutiv waren,

wurden sie mit anderen Sinnzuschreibungen versehen. Erst im 18. Jahrhundert

wurde das Töten beispielsweise als Medium zur Abschreckung empfohlen.
Drittens: Diese neuen Sinnzuschreibungen boten sich nicht zuletzt deshalb an,

weil im Verlauf des 18. Jahrhunderts die Hinrichtungsreden für das Verfahren
an Bedeutung verloren hatten. Beteuerten Hochverräter wie Christopher Layer
1723 oder Edmund Clavering 1746 ihre Unschuld und klagten über Justizmord,
soverhallte dies regelrecht ungehört. Die Obrigkeit verwandte keine Energiemehr
darauf, dissentierende Reden zu verhindern oder zu vertuschen.46 Die Busspraxis

konnte nicht mehr gegen das Verfahren ausgespielt werden, die Strafjustiz wurde
zunehmend autonomer gegenüber der Religion. Es wäre aber noch zu klären, ob
diese Differenzierung nicht nur ein Beispiel für die Säkularisierung des Rechts

darstellte, sondern auch eine latente Folge der seit1696 gebotenen professionellen
Strafverteidigung war: Wenn der Angeklagte während des Verfahrens schwieg
und sein Anwalt die Szene dominierte – ein Anwalt, der alles Menschenmögliche

für seinen Mandanten tat und am Ende doch nicht siegte –, dann verloren
hartnäckig aufrechterhaltene Unschuldsbehauptungen ihre Glaubwürdigkeit. Es

gehört möglicherweise zu den Paradoxien von Rechtsreformen wie dem Treason

Trial Act von 1696, auf der einen Seite die Situation des Angeklagten gestärkt
zu haben, auf der anderen Seite aber auch die Macht des Verfahrens selbst, das

sich vom Konsens oder Dissens der Betroffenen unabhängig machte.47 Anstatt
Obrigkeit und Publikum zu irritieren und durch seinen Gewissensvorbehalt die



traverse 2008/2

72

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne

Legitimität des Urteils in Frage zu stellen, wurde ein renitenter Verurteilter nun

zum verwerflichen Beispiel einer von Natur aus verbrecherischen Person, die
zum Nutzen der Gesellschaft zu eliminieren war.48 Spätestens in der Mitte des

18. Jahrhunderts hatten Hinrichtungsreden jegliche performative Bedeutung
verloren. Das Hinrichtungsritual fungierte nicht mehr als Prüfstein für das
Urteil, Verfahren und Strafvollzug bildeten zunehmend voneinander unabhängige

Sequenzen. Die öffentliche Hinrichtung wurde in England allerdings erst 1868

endgültig abgeschafft. Damit endete zwar die lange Tradition sichtbaren Tötens,

nicht aber das obrigkeitliche Töten an sich, das sich im 19. Jahrhundert vielmehr
auf eine ungleich grössere Macht des Rechts, auf eine Legitimation allein durch
Verfahren und nicht durch Konsens der Betroffenen oder die Wirksamkeit von
Ritualen gründen konnte.49

Anmerkungen

1 Alle Zitate aus Sollom Emlyn Hg.), A Complete Collection of State-Trials, and Proceedings
for High-Treason […], London 1742, Bd. 1, 243.

2 Zur Spiegelstrafe vgl. Richard van Dülmen, Theater des Schreckens. Gerichtspraxis und
Hinrichtungsrituale in der frühen Neuzeit, München 1985, 108 ff., mit der älteren Literatur.

3 John Bellamy, The Law of Treason in England in the Later Middle Ages, Cambridge 1970.
4 Vgl. zur spätmittelalterlichen Entwicklung der Todesstrafe fürVerräter Katherine Royer,

« The Body in Parts. Reading the Execution Ritual in Late Medieval England» Historical
Reflections / Reflexions Historiques 29/2 2003), 319–339, hier 328 ff.

5 Vgl. Michel Foucault, Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt

a. M. 1994, 61.
6 Emlyn wie Anm. 1), 309.
7 Vgl. John Morris, The Condition of Catholics under James I. Father Gerard’s Narrative

of the Gunpowder Plot, London 1871, 296.
8 Vgl. Gerd Schwerhoff, Köln im Kreuzverhör. Kriminalität, Herrschaft und Gesellschaft

in einer frühneuzeitlichen Stadt, Bonn 1991, 153 ff.
9 Katherine Royer, «Dead Men Talking. Truth, Texts and the Scaffold in Early Modern

England» in Simon Deveraux, Paul Griffiths Hg.), Penal Practice and Culture 1500–1900.
Punishing the English, Hampshire 2004, 63–84, hier 65.

10 Grundlegend dazu John Bellamy, The Tudor Law of Treason. An Introduction, London 1979.
11 Vgl. «Chronicle of Lanercost» zit. nach Royer wie Anm. 4), 328.
12 Grundlegend dazu Peter Schuster, «Hinrichtungsrituale in der Frühen Neuzeit. Anfragen

aus dem Mittelalter» in Harriet Rudolph, Helga Schnabel-Schüle Hg.), Justiz Justice
Justicia? Rahmenbedingungen von Strafjustiz im frühneuzeitlichen Europa,Trier 2003,

213–233, 222 ff.
13 Schuster wieAnm. 12), 221 ff.
14 Ebd., 227.
15 Ebd., 232.
16 Vgl. dazu schon Alois Hahn, «Zur Soziologie der Beichte und anderer Formen institutiona¬

lisierter Bekenntnisse » Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie 34 1982),
407–434.

17 Vgl. die unter dem Akronym Gracious Menewe vermutlich Thomas Becon) erschienene

Schrift Aplaine subuersyon or turnyng vp syde down of all the argumentes, that the Pope-



73

Krischer: Hinrichtungen als Fortsetzung des vormodernen Strafverfahrens

catholykes can make for the maintenaunce of auricular confession […], o. O. vermutlich
Wesel) 1555.

18 Vgl. [Anonym], Sin dismantled, shewing the loathsomeness thereof, in laying it open
by confession […], London 1664, 17.

19 [Anonym], The Arraignment, Iudgement, Confession, and Execution of Humfrey Stafford
Gentleman […], London 1607, 10 f.

20 [Anonym] wie Anm. 18), 43.
21 Deswegen verwundert es nicht, dass es im frühneuzeitlichen England keine professionel¬

len, ständisch abgegrenzten Scharfrichter gab wie im alten Reich. Vgl. Jutta Nowosadkto,
«‹Scharfrichter› – ‹Hangman›. Zwei soziokulturelle Varianten im Umgang mit dem Vollzug
der Todesstrafe» Archiv für Kulturgeschichte 74 1992), 147–172, hier 164 f.

22 Zitat: [Anonym], A true report of the inditement, arraignment, conuiction, condemnation,
and execution of Iohn VVeldon, VVilliam Hartley, and Robert Sutton […], London 1588, 9.
Vgl. dazu Peter Lake, Michael Questier, «Prisons, Priests and People» in Nicholas Tyacke
Hg.), England’s Long Reformation, London 1998, 195–233.

23 [Anonym], The Dying Speeches and Behaviour Of the Several State Prisoners […], London
1730, 363.

24 Vgl. James A. Sharpe, «Last Dying Speeches. Religion, Ideology and Public Execution in
Seventeenth-Century England» Past and Present 107 1985), 144–167.

25 Vgl. Michel Foucault, Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Geschichte der Gouvernementalität

I. Vorlesungen am Collège de France 1977–1978, hg. v. Michel Sennelart, Frank¬

furt a. M. 2006, 239–277; zum Begriff «Persona-Wechsel» vgl. Heinz D. Kittsteiner,
Die Entstehung des modernen Gewissens, Frankfurt a. M. 1995, 332 ff.

26 Vgl. die Beispiele bei Lacey Baldwin Smith, «English Treason Trials and Confessions
in the 16th Century» Journal of the History of Ideas 15 1954), 471–498.

27 [Anonym] wie Anm. 23), 297.
28 Vgl. zur Inszenierung königlicher Gnadenerweise: K. J. Kesselring, Mercy and Authority

in the Tudor State, Cambridge 2003, 136–162.
29 [Anonym] wie Anm. 23), 76.
30 Morris wie Anm. 7), 291; vgl. dazu Peter Lake, Michael Questier, «Agency, Appropriation

and Rhetoric under the Gallows. Puritans, Romanists and the State in Early Modern England»
Past and Present 153 1996), 64–107.

31 Vgl.Philip Caraman, HenryGarnet1555–1606 and the Gunpowder Plot, London 1964,430–440.
32 So wurde die obrigkeitliche Version des Hinrichtungsgeschehens noch im 18. Jahrhundert

publiziert. Vgl. [Anonym] wie Anm. 23), 76–80.
33 Vgl. dazu jetzt Andrea McKenzie, «God’s Tribunal. Guilt, Innocence, and Execution

in England, 1675–1775» Cultural and Social History – The Journal of the Social History
Society 3/2 2006), 121– 144.

34 Van Dülmen wieAnm. 2), 89.
35 Vgl. John H. Langbein, Torture and the Law of Proof. Europe and England in theAncien

Régime, Chicago 1977.
36 Vgl. John Hamilton Baker, «Criminal courts and procedure at common law 1550–1800»

in James Swanston Cockburn Hg.), Crime in England, 1550–1800, o. O. 1977, 15–48.
37 Vgl. dazu die entsprechenden Aussagen von Samuel Pepys, Diary and Correspondence […],

Philadelphia 1855, Bd. 3, 229–231.
38 Vgl. dazu John H. Langbein, The Origins of Adversary Criminal Trial, Oxford 2003, 1–105.
39 Emlyn wieAnm. 1), Bd. 2, 529.
40 Genau darin unterscheiden sich vormoderne und moderne Strafverfahren: Wird in der

Moderne ein Straftäter zum Tode verurteilt, geht dies nicht einher mit einem Rollenwechsel
zum «armen Sünder» Moderne Legitimation durchVerfahren wird nicht durch

Innenverankerung im Verurteilten, sondern durch komplexe Prozesse sozialer Isolierung geleistet.
Vgl. Niklas Luhmann, Legitimation durch Verfahren, 3. Aufl., Frankfurt a. M. 1993, 32 f.



traverse 2008/2

74

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne

41 Vgl. Gerd Kleinheyer, «Zur Rolle des Geständnisses im Strafverfahren des späten

Mittelalters und der frühen Neuzeit» in Gerd Kleinheyer, Paul Mikat Hg.), Beiträge zur
Rechtsgeschichte, Paderborn 1979, 367–384.
42 So die Strafpredigt im Fall von John Twyn.Vgl. Emlyn wie Anm. 1), Bd. 2, 538.
43 Vgl. Alexander H. Shapiro, «Political Theory and the Growth of Defensive Safeguards

in Criminal Procedure. The Origins of the Treason Trials Act of 1696» Law and History
Review 11 1993), 215–255.

44 Vgl. Jürgen Martschukat, Inszeniertes Töten. Eine Geschichte der Todesstrafe vom 17. bis
zum 19. Jahrhundert, Köln 2000, 1–53.

45 Vgl. V. A. C. Gatrell, The Hanging Tree. Execution and the English People 1770–1868,
Oxford 1996.

46 Vgl. Daniel Szechi, «The Jacobite Theatre of Death» in Eveline Cruickshanks, Jeremy Black
Hg.), The Jacobite Challenge, Glasgow 1988, 57–73.

47 Vgl. zu dieser Tendenz generell Niklas Luhmann, Rechtssoziologie, 3. Aufl., Opladen 1987,
259–266.

48 Vgl. Martin Madan, Thoughts on Executive Justice, With Respect to our Criminal Laws,
Particularly on the Circuits. Dedicated to the Judges of Assize, London 1785.

49 Randall McGowen, «Civilizing Punishment.The End of the Public Execution in England»
Journal of British Studies 33 1994), 257–282.

Résumé

L’exécution comme part de la procédure pénale.
Les rituels publics de l’exécution des coupables anglais
de haute trahison à l’époque moderne

AuXVIe siècle, l’importance des rituels d’homicides effectués par l’ordre connaît

un changement dramatique. Si au bas Moyen Age l’accomplissement correct et

effectif de l’acte de tuer se trouve au centre de l’intérêt, après la réformation,
l’attention de l’ordre et des spectateurs se porte sur les évènements préliminaires

de l’exécution, sur les paroles, les actes et l’attitude du délinquant. Il
s’agit d’expliquer les raisons des changements survenus à travers l’exemple de

l’exécution d’accusés de haute trahison enAngleterre aux XVIe et XVIIe siècles.

L’auteur propose d’interpréter l’exécution non seulement comme l’accomplissement

d’une sentence désormais irrévocable, mais comme la continuation de la
procédure. Avant l’époque moderne, de considérables problèmes de légitimation
pèsent sur les procédures qui ne s’expliquent pas entièrement par la torture et

l’exclusion du public, présentes dans les procédures d’inquisition. Bien que

les procédures anglaises aient toujours renoncé à la torture et à l’exclusion du

public, le refus de la part du délinquant de prononcer un discours d’aveu ou de

confession sur l’échafaud ébranle la validité de la sentence capitale.

Traduction: Romano Mero)


	Hinrichtungen als Fortsetzung des vormodernen Strafverfahrens : die Rituale obrigkeitlichen Tötens am Beispiel englischer Hochverräter in der Frühen Neuzeit

