Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]

Band: 15 (2008)
Heft: 2
Artikel: Hinrichtungen als Fortsetzung des vormodernen Strafverfahrens : die

Rituale obrigkeitlichen Totens am Beispiel englischer Hochverrater in
der Frihen Neuzeit

Autor: Krischer, André
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-99641

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-99641
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

62

Hinrichtungen als Fortsetzung
des vormodernen Strafverfahrens

Die Rituale obrigkeitlichen Tétens
am Beispiel englischer Hochverrédter in der Frithen Neuzeit

André Krischer

Als die Pulverfassverschworer um Guy Fawkes im Januar 1605 wegen Hoch-
verrats vor Gericht standen, erlduterte der Chefanklager Edward Coke aus-
fithrlich den Sinn der Strafe, welche die Verurteilten zu erwarten hatten: Ein
Verriter werde vom Gefangnis zur Hinrichtungsstitte geschleift, weil er es
nicht mehr wert sei, die Erde zu betreten, aus der er selbst geschaffen worden
sei. Da er seine natiirliche Bestimmung pervertiert habe, werde er riickwiirts an
einen Pferdeschwanz gebunden. Sein Kopf schleife daber durch den Schmutz
der Strasse, so dass er nicht mehr die Luft der Menschen atme. Zum gleichen
Zweck werde ein Hochverrdter anschliessend stranguliert — «hanged up by
the Neck between Heaven and Earth, as deemed unworthy of both, or either».
Doch noch lebend werde er wieder vom Galgen geschnitten und lebend miisse
er es erdulden, dass ithm seine Genitalien abgetrennt und vor seinen Augen
verbrannt werden — «unfit to leave any Generation after him». Anschliessend
werde er ausgeweidet, werden ithm Gediarme und Innereien herausgerissen und
ebenfalls verbrannt — denn in seinem Inneren habe er den Verrat ersonnen und
beschlossen. Dann werde der Kopf abgeschnitien, in dem der morderische Plan
schliesslich konzipiert worden war. Am Ende werde der Korper des Verriters
gevierteilt und die Viertel an verschiedenen Orten gut sichtbar zur Schau
gestellt, um von den Menschen verabscheut zu werden und den Vogeln zum
Frass zu dienen.!

Was Edward Coke — im 17. Jahrhundert oberste Autoritit des englischen Com-
mon law — erlduterte, war die Hinrichtung als ein performatives Ritual. Das
heisst, jede einzelne Handlung besass eine bestimmte Bedeutung, die einzelnen
Schritte der Hinrichtung im englischen Common Law spiegelten Facetten des
zu bestrafenden und zu vergeltenden Delikts «Hochverrat».*> Das Ritual bildete
gewissermassen die Inversion der Perversion, die der vormoderne Diskurs dem
Hochverratsdelikt zuschrieb: Der Verriter, dessen boser, geradezu monstroser
Wille es war, den Konig zu téten und damit die Ordnung aller Dinge zum Einsturz
zu bringen,* konnte nicht nur einfach getdtet werden, das wiire dem begangenen
Delikt nicht angemessen gewesen. Der Hochverriter verlor vielmehr unmittelbar



Krischer: Hinrichtungen als Fortsetzung des vormodernen Strafverfahrens

mit dem Urteil seine Daseinsberechtigung als Teil der Menschheit und musste
von nun an entsprechend «unmenschlich» behandelt werden, beispielsweise
indem man ihn mit dem Kopf unten und den Fiissen oben, zur Richtstitte zerrte.
Eine Form der Todesstrafe allein, und se1 sie noch so schindlich, war fiir einen
Hochverriter nicht genug. Er sollte viele Tode erleiden und doch nicht sofort
sterben.* Die Marter zitierte die Qualen der Holle, von denen es keine Erlosung
gibt.® Der Korper des Verriters und seine «denkenden» Organe mussten sukzes-
sive physisch vernichtet werden und dabei die Vergeltung der Tat zum Ausdruck
bringen. Am Ende siauberten Aasfresser die Erde von seinen Uberresten. Bei
dieser Form der Hinrichtung sprachen die Rituale des obrigkeitlichen Totens
gewissermassen fiir sich, und es ist sehr wahrscheinlich, dass zumindest ein Teil
der Zuschauer, die bei den 6ffentlichen Hinrichtungen anwesend waren, deren
Bedeutung und das zugrunde liegende Talionsprinzip auch verstand. Der Korper
des Verriters avancierte zu einer Art Text, der die Geschichte des Verbrechens
und dessen Vergeltung offenbarte.

Als aber der Jesuit Henry Garnet — er und nicht etwa Guy Fawkes galt der Krone
als Drahtzicher der Pulverfassverschworung — am 3. Mai 1606 hingerichtet wurde,
berichteten die obrigkeitlich autorisierten Darstellungen nichts von den Ritualen
des Totens, von denen Edward Coke gesprochen hatte.® Wie ist diese Leerstelle
zu erkldren? Man konnte vermuten, dass es zu den blossen Drohgebirden des
forensischen Diskurses zidhlte, wenn die Ankliger eine Marter ankiindigten,
die dann aber so nicht vollzogen wurde. Allerdings weiss man aus anderen
Quellen, dass zumindest der tote Leib Garnets durchaus noch in traditioneller
Weise bestraft worden war.” Dieses Phiinomen haben die Kriminalititshistoriker
wiederum als gewohnliche Diskrepanz zwischen Norm und Praxis bei Todes-
strafen erkliart: Henker toteten in vielen Fillen den Delinquenten, bevor die
eigentliche Marter begann.® Aber es geht mir nicht nur darum, dass die furcht-
baren Rituale der Vergeltung wie das Ausweiden und Vierteilen nur am toten
Leib vollzogen wurden, sondern auch darum, dass die Rituale der physischen
Vernichtung im Laufe des 16. Jahrhunderts prinzipiell an Bedeutung verloren
hatten. Stattdessen richtete sich die Aufmerksamkeit auf das Geschehen, bevor
der Henker iiberhaupt erst in Aktion trat. Seit dem 16. Jahrhundert standen bei
der Hinrichtung nicht mehr der stumme Korper des Verriters und die iiber-
kommenen Rituale im Mittelpunkt, sondern der Verriter selbst, und zwar als
sprechendes, gewissermassen moralisches Subjekt. Die Historikerin Katherine
Royer hat dieses Phinomen mit der Formel «from the body to behaviour in the
execution» auf den Punkt gebracht.” Im Zentrum der Aufmerksamkeit stand
bei Hinrichtungen der dead man talking und nicht dessen Zerstiickelung. Zu
fragen ist allerdings, wie dieser Wandel eigentlich zu erkliren ist und welche
Konsequenzen daraus fiir das Verstiandnis frithneuzeitlicher Hinrichtungen in

63



64

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne traverse 2008/2

England zu zichen sind. Dazu gehe ich zunichst auf den Wandel der Todesstrafe
zwischen Spitmittelalter und beginnender Neuzeit ein und skizziere dann die
Prinzipien der nachreformatorischen Hinrichtung. Im zweiten Teil erldutere ich
meine These, dass die frithneuzeitliche Erscheinungsform von Hinrichtungen,
thre historisch verdnderlichen Symbole und Rituale, von der sozialen Logik
des Strafverfahrens geprigt worden war. Verfahren und Hinrichtung bildeten
bis zum 18. Jahrhundert eine Finheit, und zwar fiir die Delinquenten ebenso
wie fiir Obrigkeit und Zuschauer. Das Delikt Hochverrat bietet sich fiir diese
Fragestellung deswegen an, weil sich dabei aussergewohnliche Delinquenten,
die zumeist der politisch-sozialen Elite angehorten, und aussergewdhnlich
grausame Todesstrafen, die auch ohne selektiven Sanktionsverzicht exekutiert
wurden, addierten. Hochverratsverfahren bildeten geradezu das Paradebeispiel
fiir die totende Strafjustiz, sie wurden langfristig prigend fiir das englische
Strafverfahren als solches. !

Vom nonverbalen Ritual zum ritualisierten Diskurs:
Hinrichtungen im Ubergang von Spatmittelalter und Friiher Neuzeit

Wenn Chroniken 1m spétmittelalterlichen England iiber Hinrichtungen berich-
ten, dann lesen sich diese Texte in der Tat wie Cokes kurzer Strafspiegel: Die
Verurteilten erleiden in diesen Texten stumm und passiv ihr Schicksal. Auf
ihren Korpern kiinden die vollstreckten Rituale von Schuld und Siihne.!' Es
gehorte allerdings zu den Gelingensbedingungen solcher Rituale, in der vor-
geschricbenen Form auch tatsdchlich ausgefiihrt zu werden. Viel hing dabei
davon ab, dass der Henker sein blutiges Handwerk perfekt beherrschie: Die
reibungslos verlaufene Totung des Delinquenten konstituierte geradezu die
Legitimitit des ganzen Aktes, wihrend ein Fehlschlag oder ein gerissenes
Galgenseil auf ein Eingreifen Gottes zugunsten des Delinquenten schliessen
liessen und bisweilen dazu fithrten, den Todeskandidaten wieder freizulassen.!®
Spitmittelalterliche Hinrichtungen beruhten auf performativen Ritualen, die
ebenso scheitern wie gelingen konnten und deshalb im Grunde Gottesurteile
waren. Erstim 15. Jahrhundert avancierten Hinrichtungen zu christlich gepriagten
Akten. Dies dusserte sich konkret darin, dass iiblich wurde, dem Todeskandi-
daten eine seelsorgerische Betreuung zu gewihren.'® Diese Neuerung hatte nun
eine ganze Reihe latenter, nicht intendierter Folgen, die aber fir die weitere
Entwicklung der o6ffentlichen Todesstrafe in der Frithen Neuzeit massgeblich
wurden. Im vorreformatorischen Europa fiihrte die Einbeziehung von Seelsor-
gern in die Strafjustiz zunichst zu einer Konkurrenz zwischen weltlicher und
geistlicher Rechtsprechung, wie Peter Schuster gezeigt hat: Die Beichtviter



Krischer: Hinrichtungen als Fortsetzung des vormodernen Strafverfahrens

neigten offenbar immer wieder dazu, den Verurteilten nach der Beichte nicht
nur von seinen Siinden, sondern auch vom Verbrechen loszusprechen — und
damit die Legitimitit des Gerichts zu untergraben.'* Infolge der Reformation
kam es allerdings gerade zu einer engen Verzahnung, zu einer Art Kooperation
von Strafrecht und Religion, welche «die das Mittelalter prigende Spannung
von weltlicher und gottlicher Rechtsprechung aufhob».!> Schon im England
Heinrichs VIII. diente die geistliche Betreuung nun in erster Linie zur Herstel -
lung und Darstellung einer neuen Rolle des Verurteilten, ndmlich des «armen
Siinders», der auf dem Schafott mit seinem Schuldbekenntnis zugleich auch
die Geltung des Gerichtsurteils zum Ausdruck brachte. Die confessio auf der
Richtstitte war Beichte und Gestindnis zugleich. '®

Neu war allerdings nicht das Schuld- und Siindenbekenntnis an sich, sondern
dessen demonstrativ 6ffentliche Inszenierung bei Hinrichtungen, was in die-
ser Form nicht zufillig erst in der zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts iiblich
geworden war. Diese Inszenierung erfolgte ndmlich in Reaktion auf die nach
dem Konzil von Trient propagierte, in der Bibel aber nicht belegte Ohrenbeichte
der Popecatholykes.!” Anstelle der nur gefliisterten, allein fiir den Seelsorger
horbaren Worte schirften die anglikanischen Busslehren ein, dass es gerade
auf eine fiir alle — fiir die Gemeinde im Gottesdienst oder die Zuschauer bei
der Hinrichtung — hor- und sichtbare Reue ankomme.!'® Als Zeichen wahrer
Bussgesinnung galt beispielsweise, wenn ein Delinquent «beate his breast,
lifting vp his hands and eyes towards heauen».'” Die Korrespondenz von
«inward sorrow and the outward demeanour thereof»?® avancierte damit zum
neuen Symbolismus sowohl in der nachreformatorischen Busspraxis als auch
be1 Hinrichtungen. Deswegen verlagerte sich auch die ganze Aufmerksamkeit
von Hinrichtungspublizistik und Anwesenden auf das Geschehen, bevor mit
den Totungsritualen begonnen wurde. Es handelte sich beim o6ffentlichen
Schuldbekenntnis, ber dem es auf die Worte ebenso ankam wie auf das, was
der Verurteilte tat, um ein konfessionelles Distinktionsmerkmal, das sowohl
in der Liturgie der Church of England seinen festen Platz erhielt als auch 1m
Hinrichtungszeremoniell, das nicht zuféllig auch erst seit dieser Zeit vermehrt
die Ziige einer von den Geistlichen dominierten Liturgie des Sterbens aufwies.
Es ist nicht zu iibersehen, dass die Rolle des Geistlichen die des Henkers seit
1550 vollig in den Schatten stellte und thn zum blossen Vollzugsgehilfen
degradierte.?! Auf der auch von den Quellen so bezeichneten Biihne (theater)
des Schafotts agierten Geistliche, die im Auftrag der Obrigkeit bis zuletzt
darum bemiiht waren, den renitenten Delinquenten doch noch zum Gestind-
nis zu iiberreden («to perswade him to retentance, and to aske her maiesty
forgiuenes»).”* Nicht zufillig verlor das Handeln des Henkers zur gleichen
Zeit auch seinen traditionellen symbolischen Mehrwert und seine Qualitit als

65



66

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne traverse 2008/2

performatives Ritual: Schlug er daneben oder riss das Seil, dann wurde dies
nicht mehr als Indiz fiir die Unrechtmissigkeit des ganzen Verfahrens gewertet,
sondern als technischer Fehlgriff, der sich durch einen zweiten und womoglich
auch dritten Schlag korrigieren liess.? Die Rechtmissigkeit der obrigkeitlichen
Totung stand nicht mehr unter den Bedingungen des Gelingens nonverbaler
Rituale, sondern beruhte auf einer Art Konsens(fassade) der Verurteilten mit
thren Urteilen in Form von Konfessionsreden, die unter der Rubrik last dying
speeches seit der Mitte des 16. Jahrhunderts zu den serell iiberlieferten, ge-
druckten Quellen gehoren.” Nicht zufillig trugen gedruckte dying speeches
auch den Untertitel The behaviour, confession, and execution, weil es i1m Text
tatsdchlich vor allem um das Bekenntnis bezichungsweise Gestandnis und das
sichtbare Verhalten des noch lebenden Verurteilten ging. Die protestantischen
Reiche hatten sich in diesem Zusammenhang durch die Integration des Klerus
in ihre Herrschaftsapparate ein erhebliches Potenzial an «pastoraler Macht»
erschlossen, ndmlich auf Analyse-, Reflexions- und Fithrungstechniken wie der
Beichte oder der permanenten seelsorgerischen Therapie beruhende Chancen
zum erfolgreichen «Persona-Wechsel» vom Verurteilten zum gehorsamen
«armen Siinder».? Allerdings war damit keineswegs ausgeschlossen, dass sich
der Todeskandidat auf dem Schafott nicht doch noch renitent zeigte, womit
selbst dann zu rechnen war, wenn die Schuld des Verurteilten evident war und
er mit seiner Unschuldsbehauptung sein Seelenheil riskierte. Die seelsorgerische
Betreuung englischer Delinquenten vor der Hinrichtung schuf ein 6ffentliches
Forum, auf dem allerdings ein (aus welchen Motiven auch immer gespeister)
Konsens mit dem Urteil ebenso moglich war wie Dissens, die Widerrufung des
Gestdandnisses oder die Klage iiber Justizmord.

Zwar hatten die dving speeches die Bedeutung der traditionellen, nonverba-
len Tétungsrituale abgeldst. Aber die inhaltlich und rhetorisch hochgradig
schematischen Reden nahmen nun selbst den Charakter performativer, ver-
baler Rituale an. Sie wurden zu Sprechakten, insofern eine unumstrittene und
rechtmissige Hinrichtung davon abhing, dass der Verurteilte die erwarteten
Worte auch dusserte. In nicht wenigen Fillen haben Hochverriter des 16. und
frithen 17. Jahrhunderts nun tatsdchlich solche konsensualen dying speeches
vorgetragen — einige, weil sie zu threr irdischen Schuld nicht auch noch andere
Siinden addieren wollten, andere, und zwar zu Recht und zu Unrecht Verur-
teilte, aufgrund von Erpressung und nicht etwa wegen eines erfolgreichen
seelsorgerischen Bekehrungsprozesses zum bussfertigen Siinder.”® Aber auf
die wahren Griinde fiir die verbale Konsensfassade kam es bei der 6ffentlichen
Hinrichtung nicht an, sondern allein darauf, dass diese Fassade bis zum Tod
aufrechterhalten werden konnte.



Krischer: Hinrichtungen als Fortsetzung des vormodernen Strafverfahrens

«which must be done by Confession»:
Die frithneuzeitliche Hinrichtung als Fortsetzung des Verfahrens

Warum versuchte die Obrigkeit eigentlich mit aller Macht, eine konsensuale
dying speech sicherzustellen — und was passierte, wenn sich die Verurteilten nicht
den Erwartungen fiigten? Es lassen sich zahlreiche Beispiele dafiir finden, dass
Verurteilte mit dissentierenden Reden erhebliche Irritationen und Reaktionen
seitens der Obrigkeit auslosten. Als zum Beispiel Henry Vane 1662 als Konigs-
morder hingerichtet werden sollte, liess der Sheriff sogar Trompeten erténen,
als Vane versuchte, sein Handeln, den good old cause, zu rechtfertigen.”” Zum
wirkungsvollsten Instrument, um die Wahrnehmung der Hinrichtung im Sinn der
Obrigkeit durchzusetzen, wurden allerdings thre Versionen der dying speeches,
in denen das Geschehen — mal behutsam, mal aber auch sehr brachial — den
Vorstellungen von einer gelungenen Tétung angepasst wurden. So wurde zum
Beispiel der oben erwihnte Jesuit Garnet als jammerlicher Feigling dargestellt,
der sich wihrend seines Gebets stindig umgedreht und geschaut habe, ob nicht
doch noch ein Bote mit dem koniglichen Gnadebrief nahe.?® Sein ganzes Verhalten
und sein Korper seien aber ein einziges Schuldeingestindnis gewesen: «Fear and
Guiltiness appearing on his face».”

Offenkundig war diese nachtrigliche Deutung notwendig geworden, weil
Garnet, wie Berichte aus anderer Feder zeigen, auf dem Schafott tatsidchlich
standhaft auf seiner Unschuld beharrt hatte.*° Ein Augenzeuge berichtete zum
Beispiel, dass die Zuschauer wegen Garnets Unschuldsbehauptung heftig da-
gegen protestiert hatten, dass er noch bei lebendigem [.eibe ausgeweidet werden
sollte. Einige stiirmten sogar das Schafott und hdngten sich an Garnets Beine,
um sein Sterben zu beschleunigen und ihn vor dem Leiden der anderen Strafen
zu bewahren.’! Obwohl Garnet in seinem Verfahren in der Londoner Guildhall
von seinen Ankldgern regelrecht vorgefithrt worden war, er sich mit seinen
eigenen Aussagen zudem buchstiblich um Kopf und Kragen geredet hatte,
beruhte die Legitimitit des Todesurteils offenbar doch in erster Linie auf dem
Gestindnis. Wenn der Verurteilte genau dies aber verweigerte, unterminierte
er damit die [egitimitit des ganzen Verfahrens, was sich wiederum im gewalt-
samen Protest der Zuschauer dusserte. Obwohl die Obrigkeit die Ubergriffe der
Zuschauer offenbar nicht verhindern konnte, so gelang es ihr doch — und zwar
itberaus erfolgreich — die Erinnerung an die misslungene Hinrichtung durch die
Lancierung entsprechender Texte in ihrem Sinn zu korrigieren.*

Auf den englischen Hinrichtungsstitten der Frithen Neuzeit wurde nicht nur in
Garnets Fall missioniert, nachverhandelt und seitens der Zuschauer eingegrif-
fen. Man stand dabei um 1600 erst am Beginn einer Entwicklung, die am Ende
des 17. Jahrhunderts ithren Hohepunkt erreicht hatte. Jeder Verurteilte — und bei

67



68

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne traverse 2008/2

Weitem nicht nur Hochverriter — der die gewiinschte konsensuale dying speech
verweigerte, der anstelle einer Bitte um Vergebung und dem Gestindnis der
Schuld Unschuldsbekundungen oder sogar Vorwiirfe des Justizmords dusserte,
nahm damit buchstiblich das eigene Verfahren wieder auf. Entscheidend ist nun,
dass die Obrigkeit auf solche Vorstosse der Verurteilten stets in irgendeiner Art
und Weise einging und damit zugeben musste, dass auch fiir sie mit dem Urteil
das Verfahren noch nicht zu Ende war. Den letzten Worten, the words of a dying
man, wurde im 16. und 17. Jahrhundert eine dem Eid gleiche Verbindlichkeit und
Wahrheitsfahigkeit zugeschrieben, weil diese Worte ja schon vor dem Angesicht
Gottes als dem ewigen Richter gedussert wurden. Die auf dem Schafott vom
Todeskandidaten behauptete Unschuld erfiilltec damit buchstiblich die Funktion
eines Reinigungseids, der in der LLage war, das gesamte Verfahren vor Gericht
zu diskreditieren.®

Reden von Verurteilten waren auch Kennzeichen der kontinentalen Hinrich-
tungen, und genauso wie in England ging es dort um ein Schuldbekenntnis in
der Offentlichkeit als Zeichen fiir «die Bereitschaft, den Tod als gerechte Strafe
hinzunehmen, ja als Zeuge wahrer Bussgesinnung, eben als Armer Siinder, in den
Tod zu gehen» ** Erklért wird dies fiir den Kontinent als Kompensation fiir den
nichtoffentlichen, geheimen und in aller Regel auf der Folter beruhenden Gang
des Inquisitionsverfahrens. Das englische Verfahren war allerdings stets 6ffentlich,
miindlich und folterfrei’> — und deswegen wird man nach anderen Erklirungen
suchen miissen. Wenn viele Verurteilte — und bei Weitem nicht nur die aufgrund
fadenscheiniger oder erfundener Beweise verurteilten politischen Delinquenten
—auf dem Schafott mit threm Dissens die Zuschauer irritierten und die Obrigkeit
provozierten, dann liegt die Vermutung nahe, dass gerade das urspriinglich aus
seelsorgerischen Griinden errichtete und von der protestantischen Busstheologie
geformte diskursive Forum bei der Hinrichtung die strukturellen Defizite des
traditionellen englischen Verfahrens eklatant zum Ausdruck brachte.

Wihrend im kontinentalen Inquisitionsverfahren das Schuldgestindnis im Mit-
telpunkt stand, stand der Angeklagte bei einem Common-Law-Gerichtsverfah-
ren zu Beginn vor der Alternative, sich zu den in der Anklageschrift ethobenen
Vorwiirfen entweder fiir schuldig oder fiir unschuldig zu bekennen. Welche Al-
ternative der Angeklagte zunichst wihlte, blieb 1thm iiberlassen. Die englischen
Richter forderten den Angeklagten allerdings hiufig dazu auf, sich zundchst fiir
unschuldig zu bekennen. Offenbar setzte man darauf, dass die nachfolgende Be-
weisaufnahme in Form von Zeugenverhodren vor der zuschauenden Offentlichkeit
und den zwolf Geschworenen besonders gut dazu geeignet war, von der Schuld
zu iiberzeugen.*® So sehr die englischen Juristen ihr 6ffentliches Strafverfahren
auch in Abgrenzung zum klandestinen und auf der Folter beruhenden kontinen-
talen Inquisitionsprozess lobten: Die immer gegenwirtige Offentlichkeit aus



Krischer: Hinrichtungen als Fortsetzung des vormodernen Strafverfahrens

allen sozialen Stinden und ein Verzicht auf Folter allein reichte zur Herstellung
eines verbindlichen Urteils jedenfalls nicht aus — sie wurde fiir das Verfahren
unter Umstdnden sogar zum Problem. Bisweilen fiel den Zuschauemn auf, dass die
Ankliger die Beweise arg strapazierten und die Zeugen beeinflussten. Doch eine
solche Finschiitzung setzte eine sehr genaue Kenntnis des Falls voraus, welche die
meisten Zuschauer — hiufig eher an den dramatischen, unterhaltenden Aspekten
des Verfahrens interessiert — nicht mitbrachten’” Was aber fiir alle Zuschauer
sichtbar wurde, war der Umstand, dass der Angeklagte buchstiblich auf einsamem
Posten kimpfie. Bis 1696 galt in Hochverratsfillen namlich die Regel, dass sich
Angeklagte im Verfahren ohne Strafverteidiger selbst verteidigen mussten. Unter
solchen Bedingungen fiel es den versierten Kronanwilten zwar nicht schwer,
die Geschworenen zu einem Schuldspruch zu iiberreden.’® Gleichzeitig aber
wurde dem zwangsliaufig in eigener Sache aktiven Angeklagten enormer Raum
zur Selbstdarstellung gegeben. Viele Angeklagte gestalteten ihre Verteidigung
s0, dass sie damit auch die Sympathien des Publikums gewannen. Der Drucker
John Twyn beispielsweise, der 1663 ein monarchiekritisches Pamphlet publiziert
hatte — schon dies konnte 1im Zeitalter der Restauration als Hochverrat gewertet
werden — verteidigte sich im engeren Sinn zwar nicht sehr geschickt. Er wurde
am Ende zum Tode verurteilt. Twyn schaffte es aber mit seiner immer wieder
gegebenen Erklirung, «I am a poor Man, | have a Family and three small Child-
ren, I am ignorant of the Law», seinen Richter aus dem Konzept zu bringen.>
Vor allem aber blieb dem Angeklagten die Moglichkeit, demonstrativ an dem
zu Beginn des Verfahrens, beim Pladoyer, gedusserten Bekenntnis «not guilty»
festzuhalten und darauf selbst dann noch zu beharren, wenn er schon lingst
verurteilt und zum Schafott gekarrt worden war. Der Angeklagte behielt dort das
letzte Wort. Und genau diese Standhaftigkeit war fiir die Gerichte unertraglich:
Bis zur Strafrechtsreform am Ende des 17. Jahrhunderts besass das englische
Verfahren daher die Tendenz, den Angeklagten gewissermassen personlich von
seiner Schuld zu «iiberzeugen» und die Darstellung dieser «Uberzeugung» in
Form der Rolle des gestindigen, reumiitigen, zum Sterben bereiten Siinders als
Legitimation obrigkeitlichen Tétens zu nutzen.*

Die Legitimationsweise des traditionellen englischen Verfahrens beruhte im Fall
der Todesstrafe nicht allein auf Elementen wie dem Zeugen- und Kreuzverhor,
sondern, ebenso wie der Inquisitionsprozess, auch auf dem Gestiandnis — beim
Inquisitionsverfahren schon wihrend des Prozesses,*! beim common law-Verfahren
aber spitestens vor der Totung. Die Funktion der physischen Gewalt der Folter
im Inquisitionsverfahren erfiillte im englischen Verfahren eine Art diskursiver
Gewalt: zum Beispiel die Polemik der Anklage, die subtile Technik der Kreuz-
verhore oder die Strafpredigt der Richter, die dem Angeklagten stets nahe legte,
mit Riicksicht auf sein Seelenheil der Entscheidung der zwolf Geschworenen zu

69



70

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne traverse 2008/2

folgen und sich selbst schuldig zu bekennen: “Yours is the most grievous and
highest Treason, and the most complicated of all Wickedness that ever I knew
[...]. Do not think of any Time here, make your Peace with God, which must be
done by Confession [...]. God have mercy upon you; and if you do so, he will
have mercy upon you.”#

Mit dem Todesurteil und der anschliessenden Strafpredigt formulierte der Richter
also zugleich eine bestimmte Erwartungshaltung der Obrigkeit an den Delin-
quenten, die dieser bei seiner Hinrichtung erst noch zu erfiillen hatte. Deswegen
bildete die Hinrichtung eine direkte Fortsetzung des vormodernen Verfahrens.
Die auf dem englischen Schafott geforderte confession des Verurteilten bildete
die Korrektur seiner im Verfahren behaupteten Unschuld. Sie war Gestindnis
und Beichte eines als Siinde verstandenen Verbrechens, aber auch zugleich die
Aufgabe der im Verfahren verteidigten Position angeblich nicht schuldig zu sein.
Im Falle eines Bekenntnisses auf dem Schafott wurde das Gerichtsurteil vor einer
grosseren Offentlichkeit noch einmal bestitigt, wurden so alle Zweifel an der
Rechtmissigkeit des obrigkeitlichen Totens ausgerdaumt. Wer konnte ein Urteil in
Frage stellen, das der Betroffene demonstrativ iiberzeugt akzeptierte ? Korrigierte
ein Verurteilter aber sein Unschuldsbekenntnis nicht, konnte ein Verurteilter
die Busspraxis bezichungsweise deren Verweigerung gegen das Gerichtsurteil
ausspielen, und daher versuchten Seelsorger, Sheriffs und sogar Angehorige des
Gerchts bis zuletzt, den Verurteilten doch noch umzustimmen und zum Gestindnis
7u bewegen. In vielen Fillen gelang es der Obrigkeit, Dissens auf dem Schafott
in Form fingierter dying speeches nachtriglich ihren Erwartungen anzupassen.
Doch wihrend der Welle von Hochverratsprozessen in der spiten Stuartzeit, vor
allem zwischen 1678 und 1685, boten solche Strategien keine tragfahige .osung
mehr. Hochverriter, denen nicht selten die Sympathien der Zuschauer galten,
brachten mit ihren Unschuldsbehauptungen das traditionelle Strafverfahren
endgiilug in die Krise. Deren Bewiltigung in der Strafrechtsreform von 1696
kann hier nicht mehr behandelt werden.®® Allerdings mochte ich zum Abschluss
— zusammenfassend und ausblickend — auf drei Aspekte verweisen:

Erstens: Es ist in der Geschichtswissenschaft iiblich, Hinrichtungen als symbo-
lisch-zeremonielle Inszenierungen zu untersuchen und als wesentliches Element
der vormodernen Strafkultur zu verstehen. Totungsrituale dienten der expressiven
Wiederherstellung der gottgewollten Ordnung und integrierten dabei ganz unter-
schiedliche Interessen: zum einen der Obrigkeit an der Eliminierung devianter
Subjekte, zum anderen der Zuschauer an der «fachgerechten» Totung und nicht
zuletzt auch des «armen Siinders» an einem Sterbeakt, der die Gefahr der Verzwei-
felung verhiiten sollte.** Gleichwohl stellt sich die Frage, ob man mit der iiblichen
Deutung der Hinrichtungsrituale wirklich deren primére Funktion und Bedeutung
erfasst hat, zumal dann, wenn ein so auffilliger Wandel vom korperzentrierten



Krischer: Hinrichtungen als Fortsetzung des vormodernen Strafverfahrens

Strafritual des Mittelalters zum verbalen Ritual der dving speech der beginnenden
Neuzeit festzustellen ist wie in England. Dieser Wandel ist nur zu verstehen,
wenn man Hinrichtungsrituale in erster Linie als Bestandteile des Strafverfahrens
selbst betrachtet. Hinrichtungen wurden ohne Zweifel von den Zeitgenossen auch
als soziale Ubergangsrituale mit magischen Qualititen verstanden, doch dabei
handelte es sich um sekundire Zuschreibungen, die von der rechtlichen Qualitéit
des Rituals zu unterscheiden sind. Fine «gelungene» Hinrichtung bestitigte nicht
schon die gesamte soziale (und gottgewollte) Ordnung, sondern zunichst nur die
Verbindlichkeit des im Strafverfahren gesprochenen Todesurteils.

Zweitens: Trotz des Bedeutungsverlusts der Tétungsrituale fiir die Legitimation
der Todesstrafe wurden diese in England noch im frithen 19. Jahrhundert in mehr
oder weniger vollstindiger Weise fortgefiihrt. Auch im Zeitalter der Aufkldrung
haben Krone und Regierung die Korper ihrer Feinde in entsetzlicher Weise nie-
dergemetzelt, von der Brutalitit bei der Hinrichtung gewohnlicher Delinquenten
ganz zu schweigen.® Selbst wenn performatives Toten zur Legitimation des
Urteils nicht mehr zwingend notwendig war, gab es offenbar doch Faktoren,
die zu dessen Konservierung fiihrten, zum Beispiel religiose Vorstellungen oder
das Festhalten an Rechtstraditionen. Aber erst als die iiberkommenen Rituale
des Totens fiir die Legitimitit einer Hinrichtung nicht mehr konstitutiv waren,
wurden sie mit anderen Sinnzuschreibungen versehen. Erst im 18. Jahrhundert
wurde das Toten beispielsweise als Medium zur Abschreckung empfohlen.
Drittens: Diese neuen Sinnzuschreibungen boten sich nicht zuletzt deshalb an,
weil 1m Verlauf des 18. Jahrhunderts die Hinrichtungsreden fiir das Verfahren
an Bedeutung verloren hatten. Beteuerten Hochverriter wie Christopher Layer
1723 oder Edmund Clavering 1746 ihre Unschuld und klagten iiber Justizmord,
so verhallte dies regelrecht ungehort. Die Obrigkeit verwandte keine Energie mehr
darauf, dissentierende Reden zu verhindern oder zu vertuschen.* Die Busspraxis
konnte nicht mehr gegen das Verfahren ausgespielt werden, die Strafjustiz wurde
zunehmend autonomer gegeniiber der Religion. Es wire aber noch zu kliren, ob
diese Differenzierung nicht nur ein Beispiel fiir die Sikularisierung des Rechts
darstellte, sondern auch eine latente Folge der seit 1696 gebotenen professionellen
Strafverteidigung war: Wenn der Angeklagte wihrend des Verfahrens schwieg
und sein Anwalt die Szene dominierte — ein Anwalt, der alles Menschenmog-
liche fiir seinen Mandanten tat und am Ende doch nicht siegte —, dann verloren
hartnédckig aufrechterhaltene Unschuldsbehauptungen ihre Glaubwiirdigkeit. Es
gehort moglicherweise zu den Paradoxien von Rechtsreformen wie dem Treason
Trial Act von 1696, auf der einen Seite die Situation des Angeklagten gestirkt
zu haben, auf der anderen Seite aber auch die Macht des Verfahrens selbst, das
sich vom Konsens oder Dissens der Betroffenen unabhiingig machte.*” Anstatt
Obrigkeit und Publikum zu irritieren und durch seinen Gewissensvorbehalt die

71



72

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne traverse 2008/2

Legitimitit des Urteils in Frage zu stellen, wurde ein renitenter Verurteilter nun
zum verwerflichen Beispiel einer von Natur aus verbrecherischen Person, die
zum Nutzen der Gesellschaft zu eliminieren war.*® Spitestens in der Mitte des
18. Jahrhunderts hatten Hinrichtungsreden jegliche performative Bedeutung
verloren. Das Hinrichtungsritual fungierte nicht mehr als Priifstein fiir das Ur-
teil, Verfahren und Strafvollzug bildeten zunehmend voneinander unabhingige
Sequenzen. Die dffentliche Hinrichtung wurde in England allerdings erst 1868
endgiiltig abgeschafft. Damit endete zwar die lange Tradition sichtbaren T6tens,
nicht aber das obrigkeitliche Toten an sich, das sich im 19. Jahrhundert vielmehr
aufl eine ungleich grossere Macht des Rechts, auf eine Legitimation allein durch
Verfahren und nicht durch Konsens der Betroffenen oder die Wirksamkeit von
Ritualen griinden konnte.*

Anmerkungen

1 Alle Zitate aus Sollom Emlyn (Hg.), A Complete Collection of State-Trials, and Proceedings
for High-Treason [...], London 1742, Bd. 1, 243.

2 Zur Spiegelstrafe vgl. Richard van Diillmen, Theater des Schreckens. Gerichtspraxis und
Hinrichtungsrituale in der frithen Neuzeit, Miinchen 1985, 108 ff., mit der ilteren Literatur.

3 John Bellamy, The Law of Treasown in England in the Later Middle Ages, Cambridge 1970.

4 Vel zur spitmittelalterlichen Entwicklung der Todesstrafe fiir Verriter Katherine Royer,
«The Body in Parts. Reading the Execution Ritual in Late Medieval England», Hisrorical
Reflections / Reflexions Historiques 29/2 (2003), 319-339, hier 328 ff.

5 Vgl Michel Foucault, Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefiingnisses, Frank-

furt a. M. 1994, ol.

Emlyn (wie Anm. 1), 309.

7 Vgl John Morris, The Condition of Catholics under James I. Father Gerard’s Narrative
of the Gunpowder Plot, London 1871, 296.

8 Vgl. Gerd Schwerhoff, Kéin im Kreuzverhor. Kriminalitit, Herrschaft und Gesellschaft
in einer friithneuzeitlichen Stadt, Bonn 1991, 153 ff.

9 Katherine Royer, «Dead Men Talking. Truth, Texts and the Scaffold in Early Modern
England», in Simon Deveraux, Paul Griffiths (Hg.), Penal Practice and Culture 1500-1900.
Punishing the English, Hampshire 2004, 63-84, hier 65.

10 Grundlegend dazu John Bellamy, The Tudor Law of Treason. An Introduction, London 1979,

11 Vgl «Chronicle of Lanercost», zit. nach Royer (wie Anm. 4), 328.

12 Grundlegend dazu Peter Schuster, «Hinrichtungsrituale in der Frithen Neuzeit. Anfragen
aus dem Mittelalter» in Harriet Rudolph, Helga Schnabel-Schiile (Hg.), Justiz = Justice
= Justicia? Rahmenbedingungen von Strafjustiz im friihneuzeitlichen Europa, Trier 2003,
213-233, 222 fT.

13 Schuster (wie Anm. 12), 221 ff.

14 Ebd., 227.

15 Ebd., 232.

16 Vgl dazu schon Alois Hahn, «Zur Soziologie der Beichte und anderer Formen institutiona-
lisierter Bekenntnisses», Kélner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie 34 (1982),
407-434.

17 Vgl. die unter dem Akronym Gracious Menewe (vermutlich Thomas Becon) erschienene
Schrift A plaine subuwersyon or turnyng vp svde down of all the argumentes, that the Pope-

o



Krischer: Hinrichtungen als Fortsetzung des vormodernen Strafverfahrens

18

19

20
21

22

23

24

25

26

27
28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39
40

catholvkes can make for the maintenaunce of auricular confession [...], 0. O. (vermutlich
Wesel) 1555.

Vel. [Anonyml], Sin dismantled, shewing the loathsomeness thereof, in layving it open

by confession [...], London 1664, 17.

[Anonym)], The Arraignment, ludgement, Confession, and Execution of Humfrey Stafford
Gentleman {...], London 1607, 10 f.

[Anonym] (wie Anm. 18), 43.

Deswegen verwundert es nicht, dass es im frithneuzeitlichen England keine professionel-
len, stindisch abgegrenzten Scharfrichter gab wie im alten Reich. Vgl. Jutta Nowosadkto,
««Scharfrichters — (Hangman>. Zwei soziokulturelle Varianten im Umgang mit dem Vollzug
der Todesstrafe», Archiv fiir Kulturgeschichte 74 (1992), 147-172, hier 164 f.

Zitat: [Anonym)], A true report of the inditement, arraignment, conuiction, condemnation,
and execution of lohn VVeldon, VVilliam Hartley, and Robert Sutton [...], London 1588, 9.
Vel. dazu Peter Lake, Michael Questier, «Prisons, Priests and People», in Nicholas Tyacke
(Hg.), England’s Long Reformation, London 1998, 195-233.

[Anonym], The Dying Speeches and Behaviour Of the Several State Prisoners [...], London
1730, 363.

Vgl. James A. Sharpe, «l.ast Dying Speeches. Religion, Ideology and Public Execution in
Seventeenth-Century England», Past and Present 107 (19853), 144-167.

Vel. Michel Foucault, Sicherheit, Territorium, Bevdlkerung. Geschichte der Gouvernemen-
talitit I. Vorlesungen am Collége de France 1977-1978, hg. v. Michel Sennelart, Frank-
furt a. M. 2006, 239-277; zum Begriff «Persona-Wechsel» vgl. Heinz D. Kittsteiner,

Die Entstehung des modernen Gewissens, Frankfurt a. M. 1995, 332 ff.

Vel. die Beispiele bei Lacey Baldwin Smith, «English Treason Trials and Confessions

in the 16th Century», Journal of the History of Ideas 15 (1954), 471-498.

[Anonym] (wie Anm. 23), 297.

Vel. zur Inszenierung koniglicher Gnadenerweise: K. J. Kesselring, Mercy and Authority

in the Tudor State, Cambridge 2003, 136-162.

[Anonym] (wie Anm. 23), 76.

Morris (wie Anm. 7), 291; vgl. dazu Peter Lake, Michael Questier, «Agency, Appropriation
and Rhetoric under the Gallows. Puritans, Romanists and the State in Early Modern England»,
Past and Present 153 (1996), 64-107.

Vel. Philip Caraman, Henry Garnet 1555—1606 and the Gunpowder Plot, London 1964, 430—440.
So wurde die obrigkeitliche Version des Hinrichtungsgeschehens noch im 18. Jahrhundert
publiziert. Vgl. [Anonym] (wie Anm. 23), 76-80.

Vgl. dazu jetzt Andrea McKenzie, «God’s Tribunal. Guilt, Innocence, and Execution

in England, 1675-1775», Cultural and Social History — The Journal of the Social History
Society 3/2 (2006), 121-144.

Van Diilmen (wie Anm. 2), 89.

Vgl. John H. Langbein, Torture and the Law of Proof. Europe and England in the Ancien
Régime, Chicago 1977.

Vel. John Hamilton Baker, «Criminal courts and procedure at common law 1550—-1800»,

in James Swanston Cockburn (Hg.), Crime in England, 1550-1800, o. O. 1977, 15-48.

Vgl. dazu die entsprechenden Aussagen von Samuel Pepys, Diary and Correspondence [...],
Philadelphia 1855, Bd. 3, 229-231.

Vel. dazu John H. Langbein, The Origins of Adversary Criminal Trial, Oxford 2003, 1-105.
Emlyn (wie Anm. 1), Bd. 2, 529.

(Genau darin unterscheiden sich vormoderne und moderne Strafverfahren: Wird in der
Moderne ein Straftiter zum Tode verurteilt, geht dies nicht einher mit einem Rollenwechsel
zum «armen Siinder». Moderne Legitimation durch Verfahren wird nicht durch Innen-
verankerung im Verurteilten, sondern durch komplexe Prozesse sozialer Isolierung geleistet.
Vgl. Niklas Luhmann, Legitimation durch Verfahren, 3. Aufl., Frankfurt a. M. 1993, 32 1.

73



74

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne traverse 2008/2

41 Vgl. Gerd Kleinheyer, «Zur Rolle des Gestindnisses im Strafverfahren des spiten Mittel-
alters und der frithen Neuzeit», in Gerd Kleinheyer, Paul Mikat (Hg.), Beitrédge zur Rechts-
geschichte, Paderborn 1979, 367-384.

42 So die Strafpredigt im Fall von John Twyn. Vgl. Emlyn (wie Anm. 1), Bd. 2, 538.

43 Vgl Alexander H. Shapiro, «Political Theory and the Growth of Defensive Safeguards
in Criminal Procedure. The Origins of the Treason Trials Act of 1696», Law and History
Review 11 (1993), 215-255.

44 Vgl Jurgen Martschukat, Inszeniertes Toten. Eine Geschichte der Todesstrafe vom 17. bis
zum 19. Jahrhundert, Koln 2000, 1-53.

45 Vel V. A. C. Gatrell, The Hanging Tree. Execution and the English People 17701868,
Oxford 1996.

46 Vgl. Daniel Szechi, «The Jacobite Theatre of Death», in Eveline Cruickshanks, Jeremy Black
(Hg.), The Jacobite Challenge, Glasgow 1988, 57-73.

47 Vgl. zu dieser Tendenz generell Niklas Luhmann, Rechtssoziologie, 3. Aufl., Opladen 1987,
259-260.

48 Vgl Martin Madan, Thoughts on Executive Justice, With Respect to our Criminal Laws,
Particularly on the Circuits. Dedicated to the Judges of Assize, London 1785.

49 Randall McGowen, «Civilizing Punishment. The End of the Public Execution in England»,
Journal of British Studies 33 (1994), 257-282.

Résumé

L'exécution comme part de la procédure pénale.
Les rituels publics de I'exécution des coupables anglais
de haute trahison a I'époque moderne

Au XVle siecle, I'importance des rituels d” homicides effectués par I’ ordre connait
un changement dramatique. Si au bas Moyen Age I’ accomplissement correct et
effecuf de I’acte de tuer se trouve au centre de 1’ intérét, apres la réformation,
I’attention de 1’ordre et des spectateurs se porte sur les évenements prélimi-
naires de 1’exécution, sur les paroles, les actes et I'attitude du délinquant. I1
s’agit d’expliquer les raisons des changements survenus a travers I’exemple de
I'exécution d’accusés de haute trahison en Angleterre aux XVIe et X VIle siecles.
[ auteur propose d’interpréter 1’exécution non seulement comme 1’accomplis-
sement d’une sentence désormais irrévocable, mais comme la continuation de la
procédure. Avant I’époque moderne, de considérables probléemes de Iégitimation
pesent sur les procédures qui ne s expliquent pas entierement par la torture et
I’exclusion du public, présentes dans les procédures d’inquisition. Bien que
les procédures anglaises aient toujours renoncé a la torture et a I’exclusion du
public, le refus de la part du délinquant de prononcer un discours d’aveu ou de
confession sur I’échafaud ébranle la validité de la sentence capitale.

(Traduction: Romano Mero)



	Hinrichtungen als Fortsetzung des vormodernen Strafverfahrens : die Rituale obrigkeitlichen Tötens am Beispiel englischer Hochverräter in der Frühen Neuzeit

