Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]

Band: 15 (2008)

Heft: 2

Artikel: Gefallene Helden : gesellschaftliche Wirkkraft und politische
Instrumentalisierung von mittelalterlichen Schlachttoten

Autor: Hugener, Rainer

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-99637

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-99637
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gefallene Helden

Gesellschaftliche Wirkkraft und politische Instrumentalisierung
von mittelalterlichen Schlachttoten

Rainer Hugener

Der gewaltsame Tod auf dem Schlachtfeld war in der spdtmittelalterlichen Eid-
genossenschaft stets prisent.! Nicht nur in Kriegszeiten, und nicht nur fiir die
Kéampfer der eidgendssischen Heerhaufen und Soldner in fremden Diensten:
Jahrlich wiederkehrende Gedenkfeiern fiir die Gefallenen, sogenannte Schlacht-
jahrzeiten, sorgten dafiir, dass der Blutzoll der eidgendssischen Freiheits-, Erobe-
rungs- und Glaubenskriege allseits in Erinnerung blieb. In ihrer Form entsprechen
diese Feiern den Jahrzeiten, die vor allem von wohlhabenderen Geschlechtern fiir
verstorbene Verwandte in Kldstern und Kirchen gestiftet wurden, damit alljahrlich
am Todestag fiir deren Seelenheil gebetet werde.? «Zu ewigem Gedichtnis» trug
man thre Namen unter dem entsprechenden Datum in den Kalender der eigens
zu diesem Zweck gefiihrten Jahrzeitbiicher ein. Fiir jene, die auf den Schlacht-
feldern einen gewaltsamen Tod gefunden hatten, setzten seit dem ausgehenden
Spatmittelalter hingegen die Obrigkeiten der eidgenossischen Orte kollektive
Gedenkfeiern auf, die ebenfalls in den Jahrzeitbiichern festgehalten wurden.?
Am Jahrestag der entsprechenden Schlachten hatte der Pfarrer im Gottesdienst
die Namen der Gefallenen zu verkiinden und einen Bericht zum Schlachtverlauf
zu verlesen; bisweilen etablierte sich eine Wallfahrt auf das Schlachtfeld, wie
es zum Gedenken an die Schlachten bei Sempach (1386), Nifels (1388) und am
Stoss (1405) heute noch iiblich ist.*

Diese Gedenkfeiern stellten fiir alle Beteiligten einprigsame Erlebnisse dar
und schufen einen stets aktuellen Bezug zu der glorreichen, als gemeinsam
empfundenen Vergangenheit. In dieser Form von «volkstiimlicher Geschichts-
vermittlung»® entfaltete sich die eidgenossische Vergangenheit als Abfolge von
Schlachten entlang der schier endlos scheinenden Listen von Gefallenen. Diese
Totenlisten brachten das Opfer, das die Eidgenossen fiir Freiheit und Glauben
aufgebracht hatten, sinnfillig zum Ausdruck und bekriftgten so die eidgenossische
Befreiungstradition, jene Erzdhlung von der Vertreibung der fremden Herren,
die seit dem 15. Jahrhundert chronikalisch verbreitet wurde und das historische
Selbstverstindnis der Eidgenossen nachhaltig prigte.® Die Schlachten bildeten
Stationen eines gemeinsamen leidens- und Erlosungswegs, einer konsequenten,

15



16

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne traverse 2008/2

teleologischen Entwicklung. In dieser Sichtweise war die eidgentssische Kriegs-
geschichte zugleich Heilsgeschichte. Das oft allein schon numerisch bestitigte
Schlachtengliick — den fantastisch hohen Verlustzahlen der Gegner stand in
dieser Art der Kriegsberichterstattung meist lediglich eine Handvoll getoteter
Eidgenossen gegeniiber — wurde zum Beweis gottlicher Gunst, mit der sich die
eidgenodssischen Obrigkeiten noch legitimierten, als die grossen Erfolge lingst
der Vergangenheit angehdrten. Durch die Einbindung in den Gottesdienst erhielt
diese Art der Geschichtsbetrachtung eine sakrale Aura: Die Niahe zur Eucharis-
tiefeier assoziierte den gewaltsamen Tod der gefallenen Vorfahren unweigerlich
mit dem Opfertod Christi. Dadurch wurde ihre vorbildhafte Aufopferung zum
verpflichtenden Erbe fiir die Nachwelt stilisiert. Thr gewaltsames Hinscheiden
verkorperte Gemeinschaftssinn, Kampf- und Opferbereitschaft. Personifiziert
wurden diese Tugenden durch gefallene Helden wie beispielsweise Uli Rotach,
von dem das ilteste Appenzeller Jahrzeitbuch von 1566 zu berichten weiss, dass
er in der Schlacht am Stoss (1405) gegen zwolf Feinde gekdmpft und mehrere
von thnen getdtet habe, bevor er in eine brennende Scheune gedriingt worden und
verbrannt sei: «Ist der Uli Rottach, den die fiend an dem gaden hand verbrent,
sunst hand sy in niid mégen umbringen, yren zwollf sind an ym gsin, us deren
hatt er guott thail erleitt.»’

Die im Jahrzeitbuch erstmals iiberlieferte Heldentat stellt bis heute einen wich-
tigen Kristallisationspunkt des appenzellischen Geschichtsbewusstseins und
ganz speziell des katholischen Innerrhoder Kantonsteils dar.® Es kann und soll
im Folgenden aber nicht um die oft und bis heute kontrovers behandelte Frage
gehen, ob die hier — 161 Jahre nach dem Ereignis — iiberlieferte Heldentat einer
historischen Tatsache entspricht oder nicht. Mit Recht wurde dies unldngst als
«Glaubensfrage» bezeichnet.” Vielmehr stehen hier Uberlegungen zur gesellschaft-
lichen Wirkkraft von mittelalterlichen Schlachttoten im Vordergrund. Konkret
geht es um die Frage, wie das Gedenken an eine Schlacht und einen gefallenen
Helden wie Uli Rotach im Lauf der Zeit zu unterschiedlichen politischen Zwecken
instrumentalisiert wurde.

Bisher ging die Forschung davon aus, dass Schlachtjahrzeiten und Schlacht-
wallfahrten unmittelbar nach dem blutigen Ereignis aufgesetzt wurden und vor
allem die Sorge um das Seelenheil der Verstorbenen widerspiegeln. Demgegeniiber
stellt der hier gewéhlte kommunikationshistorische Zugang aktuelle Gebrauchs-
situationen ins Zentrum. Indem die Uberlieferungen zu den Appenzeller Gedenk-
feiern fiir die Schlacht am Stoss kritisch gepriift und in ihren zeitgendssischen
Kontext eingebettet werden, zeigt sich, dass bei dieser Art des Totengedenkens
weniger das Seelenheil der Gefallenen als vielmehr deren Stlisierung zu «Triagern
herrschender Wertvorstellungen»'® im Vordergrund stand, die je nach Bedarf mit
neuen Bedeutungen aufgeladen werden konnten. '



Hugener: Gefallene Helden

Die Schlachtjahrzeit:
Gefallenengedenken und Geschichtsbewusstsein

Der ilteste Bericht zu Uli Rotachs heldenhaftem Tod findet sich im Appenzeller
Jahrzeitbuch, das 1566 neu angelegt wurde, nachdem ein dlteres Buch dem gros-
sen Dorfbrand von 1560 zum Opfer gefallen war. Die Befiirworter von Rotachs
Historizitit wie auch deren Kritiker stiitzten thre Argumentation seit jeher auf die
Frage, ob der Eintrag im Jahrzeitbuch von erster Hand stamme oder einen Nachtrag
darstelle. Denn ein Eintrag von spiterer Hand liesse an einem entsprechenden
Vermerk 1m alteren, verbrannten Buch und damit an einer weit zuriickreichenden
Tradition mit Recht zweifeln. Wihrend die kaum endgiiltig zu beantwortende
Frage nach dem palidografischen Befund alle Aufmerksamkeit auf sich zog, wurde
der Kontext des iiberlieferten Berichts bislang zu wenig beriicksichtigt: Die Notiz
findet sich im Anhang des Buchs, wo unter der Jahreszahl 1515 derer gedacht
wird, «die da sind umkomen an der boBbenn schlacht Maylannd und am StoB,
Gossow und an anderen miner herren notten».'* Zunichst werden die Namen
von rund 60 Appenzellern aufgefiihrt, die 1515 bei Mailand (Marignano) fielen,
als dem eidgendssischen Heer seine bislang grosste Niederlage widerfuhr. Es
folgt der bekannte Eintrag zur Schlacht am Stoss und Rotachs Heldentod. Zum
Schluss wird summarisch jener gedacht, die 1403 bei einem Gefecht um Gossau
gefallen waren und deren Namen alle «in dem alten jarzitbuch verbronnen» seien.
Es handelt sich also um eine kollektive Jahrzeit zum Gedenken an die Gefallenen
mehrerer wichtigen Schlachten, wie sie am Ende des Spatmittelalters vielerorts
in der Eidgenossenschaft eingerichtet wurden.

Weil man der spezifischen Form dieser Uberlieferung bislang keine Beachtung
geschenkt hat, blieb ein wesentliches Detail unberiicksichtigt: das Datum.
Wie aus der Uberschrift hervorgeht, fand das Gedenken alljahrlich am Tag der
Kreuzeserhohung (14. September) statt. An diesem Datum hatte 1m Jahr 1515
die Schlacht bei Marignano stattgefunden. Das gesamte Schlachtengedenken in
seiner hier iiberlieferten Form kann folglich frithestens 1515 entstanden sein. Hiitte
schon zuvor eine kollektive Schlachtjahrzeit fiir die Gefallenen vom Stoss, von
Gossau und «anderen miner herren ndtten» bestanden, so sicher nicht zufillig
zum 14. September, sondern zum 17. Juni (Schlacht am Stoss 1405) oder zum
29. November (Gefecht bei Gossau 1403), und das Gedenken fiir Marignano
hitte man dann dieser bestehenden Feier hinzugefiigt.

Genau so war e¢s namlich mit den Schlachtjahrzeiten, die sich in den eidgends-
sischen Orten an der Wende zum 16. Jahrhundert allmdhlich verfestigten. Im
Nachgang der Burgunderkriege wurde das Gedenken aller fiir erwéhnenswert
erachteter Kiimpfe aul das Datum der Schlacht von Murten, den Zehntausend-
rittertag (22. Juni), gelegt.” In Appenzell, das sich nur zogernd und noch nicht als

17



18

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne traverse 2008/2

vollwertiger Ort der Eidgenossenschaft an den Burgunderkrie gen beteiligt hatte, '
konnte man indessen schlecht an dieses Datum ankniipfen. Stattdessen wurde
hier mit Marignano die erste grosse Schlacht nach dem «Beitritt» Appenzells zur
Eidgenossenschaft (1513) gewihlt. Offensichtlich wollten die Appenzeller nach
threm «Beiltritt» an die bestehende eidgendssische Tradition der Schlachtjahrzeit-
feiern ankniipfen.’® Auch in anderen Orten, die erst spit zur Eidgenossenschaft
stiessen, ldsst sich beobachten, wie eidgendssische Rituale adaptiert wurden: In
Basel etwa verordnete der Rat nach dem «Beitritt» 1501, das charakteristische
Beten mit ausgebreiteten, «zertanen» Armen einzufithren.'®

Wihrend die Liste von rund 60 Namen bei Marignano eine zeitgendssische
Uberlieferung oder zumindest eine lebendige Erinnerung der Nachkommen
nahelegt, spricht die Tatsache, dass von der Schlacht am Stoss neben dem Hel-
den Uli Rotach nur gerade ein einziger und von Gossau iiberhaupt kein Name
iiberliefert ist, gegen ein kontinuierliches, in die Zeit der Appenzellerkriege
zuriickreichendes Schlachtengedenken — obwohl man allen Grund gehabt hitte,
etwa den 20 Appenzellern zu gedenken, die 1403 beim Gefecht um Gossau wie
Uli Rotach in einem brennenden Haus umgekommen sein sollen.!” Die Episode
um den Appenzeller Freiheitshelden stellt vielleicht eine — positiv umgedeutete
— Reminiszenz an dieses Ereignis dar.'®

Dass die Niederlage von Marignano urspriinglich im Zentrum des appenzellischen
Schlachtengedenkens stand, geht aus dem Datum und aus dem zahlenmissigen
Ubergewicht der verzeichneten Marignano-Kéampfer deutlich hervor. Vieles spricht
also gegen die verbreitete Annahme, «dass seit frithester Zeit eine Schlachtjahrzeit
gefeiert wurde, durch die das Geschehen alljahrlich erinnert [ ... ] wurde».! Die
viel diskutierte Frage, ob der Eintrag zu Uli Rotach 1m Jahrzeitbuch von erster
Hand stammt, wird damit hinféllig: Die hier iiberlieferte Tradition entstand erst
nach 1515 und damit mindestens 110 Jahre nach dem Schlachtgeschehen.
Normalerweise bleibt in Schlachtjahrzeiten jedoch die Chronologie der Ereig-
nisse gewahrt. Dass hier Stoss und Gossau erst nach Marignano folgen, wirkt
aufgepfropft und deutet darauf hin, dass die gesamte Riickblende auf die
Appenzellerkriege noch spiter, ndmlich erst zum Zeitpunkt der Neuanlage des
Jahrzeitbuchs 1566, beigefiigt wurde. Der Verfasser des neuen Jahrzeitbuchs,
der Schulmeister und spitere LLandammann Bartholomidus Dihler (erwihnt
1555-1587), gehorte namlich zu jener massgebenden Gruppe von katholischen
Politikern, welche die vor allem durch gemeinsame Interessen am Solddienst
gegebenen Bezichungen zu den Innerschweizer Orten durch die Berufung auf
gleiche religiose Briuche und eine gemeinsame historische Entwicklung starken
wollte.”® Die Marignano-Schlachtjahrzeit, welche aufgrund des gemeinsamen
Gedenkritus und des hohen Blutzolls der Appenzeller die enge Verbindung mit der
Eidgenossenschaft sinnféllig zum Ausdruck brachte, eignete sich hervorragend,



Hugener: Gefallene Helden

an die Heldentaten der eidgendssischen Belfreiungstradition anzukniipfen. Vor
diesem Hintergrund erstaunt es wenig, dass ausgerechnet zu diesem Zeitpunkt
und in dieser Form des Totengedenkens die heroische Tat eines Appenzeller
Freiheitskimpfers erstmals erwihnt wird. Ubrigens konnte ausgerechnet 1566
mit der Ablosung des Todfallrechts der letzte Rest dbtischer Herrschaft iiber das
Land Appenzell beseitigt werden; dies mag die Erinnerung an den appenzellischen
«Fretheitskampf» — versinnbildlicht in der heroischen Tat eines Finzelnen — zu-
satzlich befliigelt haben.*! Es ist daher durchaus wahrscheinlich, dass der Verfasser
Dihler die «Chance» des Dorfbrandes nutzte, um die Marignano-Schlachtjahrzeit
im neu angelegten Jahrzeitbuch um Elemente einer appenzellischen Befreiungs-
tradition zu erweitern.

Kurz darauf, um 1570, liess die Appenzeller Regierung die Schlacht mit der
Rotach-Episode durch den St. Galler Kiinstler Caspar Hagenbuch den Jiinge-
ren (um 1525-1579) in einem fiir das neue Rathaus angefertigten Gemalde
bildlich darstellen. Das beigefiigte Gedicht mmmt Bezug auf die Fiirbitte der
Schlachtjahrzeit: «Uoli Rotach e landman schon / Zuo einem stadel thet er
ston / Der fynden zehen meiner sum / Die mochten in nit bringen um / Doch
hands den stadel anziindt / Den guoten man daran verbrennt / Dem gott und uns
ouch gnedig sy / Wer das beger sprech Amen fry.»*> Auch das 1585 angelegte
Landbuch enthilt eine Schlachtdarstellung mit Rotach-Szene. Der gewaltsame
Tod des Helden wurde somit von offizieller Seite binnen weniger Jahre gleich
dreifach medienwirksam in Wort und Bild umgesetzt und damit zum festen Be-
standteil eines obrigkeitlich sanktionierten Geschichtsbildes, mit dem die neuen
katholischen Krifte im Appenzeller Rat ithr Zusammenwirken mit der ebenfalls
altglaubigen Innerschweiz als logische Folge einer parallelen historischen Ent-
wicklung legitimieren wollten.

Die Wallfahrt:
Gefallenengedenken und Konfessionalisierung

Noch heute gedenkt man der Gefallenen der Schlacht —und allen voran Uli Rotach
—1im katholischen Innerrhoden mit einer alljahrlich am Bonifatiustag (14. Mai)
durchgefiihrten Wallfahrt auf den Stoss. Nach giangiger Sicht hiitten «wohl schon
kurz nach dem Schlachtgeschehen [...] die Appenzeller eine Dankeswallfahrt
zum Stoss versprochen».” Erstmals erwihnt werden Wallfahrten auf den Stoss
allerdings erst im Appenzeller Landteilungsbrief von 1597. Angesichts der Auf-
teilung 1n einen katholischen Innerrhoder und einen reformierten Ausserrhoder
Kantonsteil ist die Rede davon, dass es den Innerrhodern gestattet sein soll, «das
sy die capellen uff dem Stoss, alda vor zyten die schlacht beschechen ist, inn

19



20

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne traverse 2008/2

irem kosten wol nach catholischem bruch zieren [...] und dahin ire criitzgeng
und walferten heimbsch und fréombd wie bisshar thun».>* Die Formulierung legt
einerseits ein schon seit einiger Zeit gingiges Wallfahrtswesen nahe, ldsst aber
gleichzeitig eher auf allgemeine Prozessionen unterschiedlicher Natur schliessen.
Erst in den Ratsprotokollen des 17. Jahrhunderts erscheint die Stosswallfahrt
als fixe Institution zum 14. Mai. Angesichts dieser Uberlieferungslage muss
vermutet werden, dass vor 1597 gar keine institutionalisierte Schlachtwallfahrt
bestand: Die Kosten dafiir hdtten sich mit Sicherheit in den iiberlieferten Rech-
nungsbiichern niedergeschlagen, und auch im Jahrzeitbuch fehlt jeder Hinweis
auf eine Prozession zum 14. Mai, obwohl Wallfahrtstermine normalerweise in
den Jahrzeitbiichern verzeichnet wurden.

Erst als sich angesichts konfessioneller Gegensitze die Teilung des Landes ab-
zeichnete, erlangten solche spezifisch katholischen Briuche ein stirkeres, auch
politisches Gewicht. Deshalb nahm man das Recht der Innerrhoder Katholiken
auf die Wallfahrten zum Stoss — durch protestantisches Gebiet — in den Landtei-
lungsbrief auf und hob deren Tradition («wie bisshar») hervor. Vielerorts wurden
im Zug der Gegenreformation Prozessionen wiederbelebt oder neu geschaffen,
mit denen man die eigene Rechtgliaubigkeit demonstrieren und sich zugleich von
der reformierten Gegenpartei abgrenzen konnte.? Da Wallfahrten und Jahrzeit-
feiern in den reformierten Orten abgeschafft worden waren, war diese Form des
ostentativen Totengedenkens besonders geeignet, konfessionelle Distinktion zum
Ausdruck zu bringen. So auch in Appenzell, wo der Zug durch protestantisches
Gebiet regelmissig zu wiisten Schlidgereien fiihrte, weil die Protestanten am
katholischen Feiertag ihre Werktitigkeit zur Schau stellten, indem sie ihr Vieh
mitten durch die Prozession tricben.?® Ein Vergleich mit der Situation in Nord-
irland — wenn auch unter umgekehrien konfessionellen Vorzeichen — dringt sich
auf: Hier gedenkt der protestantische Oranier-Orden alljihrlich der Schlacht am
Boyne von 1690 mit Mérschen, die durch katholische Gebiete fithren und noch
heute regelmissig in Ausschreitungen enden.

Wieso wurde als Wallfahrtstermin der Bonifatiustag (14. Mai) festgelegt? Eine
besondere Bonifatius-Verehrung lédsst sich in Appenzell vorgingig nicht nach-
weisen.?’” Die Schlacht am Stoss hatte am 17. Juni stattgefunden, ihr Gedenken
fiel aber, wie gezeigt wurde, zusammen mit Marignano und Gossau auf den
14. September. Die geldufige Erklirung, der Termin sei mit Riicksicht auf die
Heuernte vom 17. Juni auf den 14. Mai verlegt worden,”® vermag deshalb nicht zu
iiberzeugen. Wihlten die Appenzeller das Datum aufgrund einer Verwechslung mit
der Schlacht bei Vogelinsegg, die am 15. Mai 1403 stattgefunden hatte? Dieser
Fehler war bereits dem Verfasser der Klingenberger Chronik unterlaufen: In der
lateinischen Angabe datierte er die Schlacht am Stoss korrekt auf den Tag vor
Fronleichnam, der 1405 tatsichlich auf den 17. Juni fiel. In der anschliessenden



Hugener: Gefallene Helden

deutschen Erlduterung verwendete der Chronist hingegen die fiir die Schlacht
bei Vogelinsegg iibliche Datierung, Mittwoch nach Pankratiustag (12. Mai).” Im
Jahr der Appenzeller Landteilung, die bei der Ausprigung einer verbindlichen
Stosswallfahrt eine wichtige Rolle gespielt zu haben scheint, fiel der Mittwoch
nach Pankratius tatséichlich auf den Bonifatiustag.

Es deutet somit alles darauf hin, dass die Appenzeller das genaue Datum der
Schlacht am Stoss im 16. Jahrhundert gar nicht kannten. Erst als es im Zusam-
menhang mit der Landteilung darum ging, «altes» katholisches Brauchtum zu
propagieren, richteten sie eine feste Wallfahrt ein, fiir die sie das — falsche — Datum
aus der Chronistik iibernahmen. Weniger die Schlacht selbst als vielmehr das
Gedenken an sie 1im katholischen Habitus wurde so zu einem zentralen Element
eines spezifisch innerrhodischen Geschichtsbewusstseins, bei dem die Abgrenzung
gegen den reformierten ausserrhodischen Kantonsteil — nicht St. Gallen oder
Habsburg — im Vordergrund stand. Mit dem zur Schau getragenen Gefallenen-
gedenken beanspruchten die Innerrhoder den Appenzeller Helden allein fiir sich
und inszenierten sich so als rechtmissige Hiiter der Vergangenheit.

Der Fahrtbrief:
Gefallenengedenken und geistige Landesverteidigung

Eine erneute sakrale Uberhdhung erfuhr das Schlachtengedenken kurz vor
Ausbruch des Zweiten Weltkriegs. Das Fehlen einer schriftlichen Tradition,
das iiberhaupt erst zu Zweifeln an der Historizitit der Rotach-Episode gefiihrt
hatte, machte sich auch bei der Stosswallfahrt bemerkbar. Es fehlte dem Anlass
die Verkiindigung eines alten, verbindlichen Dokuments nach Vorbild des so-
genannten Nifelser Fahrtbriefs, der in Glarus seit dem 15. Jahrhundert bei der
jahrlichen Prozession aufs Schlachtfeld verlesen wird. Dass man in Appenzell
itber kein derartiges Dokument verfiigte, schrieb man allein der Nachlidssigkeit
der Vorfahren zu: «Es war nachzuholen, was eigentlich von den Altvorderen zu
erwarten gewesen wire, als sie das Wallfahrtsgelobnis machten.»*® Mit dieser
Begriindung liess die Innerrhoder Regierung 1936 durch Ratsschreiber Albert
Koller (1904-1956) den Text fiir einen eigenen Stossfahrtbrief ausarbeiten und
1939 durch Eduard Achilles Gessler (1880-1947), Konservator der Waffen-
und Uniformensammlung am Schweizerischen IL.andesmuseum, ins Mittelhoch-
deutsche «iibersetzen». Mit dem verwendeten Pergament, dem Landessiegel, der
Imitation einer gotischen Handschrift und mit prichtigen farbigen Initialen wurde
dem Dokument ein «ansehnliches, urkundliches Gewand», der «Charakter einer
alt-ehrwiirdigen Urkunde» verliehen.’! In dieser Form wird der Fahrtbrief seither
auf der Stosswallfahrt feierlich verkiindet: «Kund und ze wissen tuend wir allen

21



22

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne traverse 2008/2

denen / so die Kriizvart gen dem Stoss verrichten / wie unser Altvorderen die
Friheit gewunnen habent [...].»%

Die Erzédhlung stiitzt sich auf die Klingenberger Chronik, auf Konrad Justinger und
Aegidius Tschudi. Die Rotach-Episode wurde aus dem Appenzeller Jahrzeitbuch
itbernommen; aus den dort nicht niher spezifizierten fiend sind jetzt Osterreicher
geworden. Auch die Gelallenenliste, charakteristisches Merkmal jeder Schlacht-
jahrzeit, beruht auf dem Fintrag im Jahrzeitbuch. Doch nicht nur: Denn wihrend
dort neben Uli Rotach nur ein einziger weiterer Name erwihnt wird, kennt der
Fahrtbrief noch 15 weitere Namen. Diese stammen aus einem Verzeichnis, das
erst im 17. Jahrhundert durch den geschichtsinteressierten Benediktinerpater
Desiderius Wetter (1683—1751) im Kloster St. Gallen angelegt worden war und
vermutlich aus einem alten Waffenrodel des Klosters kompiliert ist.** So hatte
die Schar von Gefallenen, derer man zwar seit dem 16. Jahrhundert alljihrlich
gedachte, die aber in Ermangelung einer zeitgendssischen Uberlieferung mit
Ausnahme des Helden Uli Rotach namenlos geblieben war, schliesslich doch
noch alte appenzellische Namen erhalten.

Im Fahrtbriel findet sich alles vereint, was dem damaligen Geschichtsbild ent-
sprach: urspriingliche Freiheit und demokratische Strukturen, Erbfeindschaft mit
Osterreich, bose Vogte, Burgenbruch, eidgendssisch-biindische Hilfeleistung,
Kampf gegen eine Ubermacht und Sieg dank Gottes Hilfe. Selten lisst sich so
gut wie an diesem Beispiel verfolgen, wie verschiedene, teils widerspriichliche
Uberlieferungsstringe zu einem linearen, staatskonformen Geschichtsbild ver-
einheitlicht werden. Es handelt sich um die hochoffizielle Nachherstellung einer
schriftlichen Tradition, die aufgrund ihrer feierlichen liturgischen Inszenierung
auf der Wallfahrt in sakrale Sphiren enthoben erscheint und sich «jeder kritisch-
wissenschaftlichen Diskussion entzicht».** Entsprechend stellte Walter Schlipfer
in der Appenzeller Geschichte 1964 Klar: «Auch die appenzellische Uberlieferung,
die im Volk fest verwurzelt ist, hat in unserer geistigen Landesverteidigung ihre
Funktion, und es ist daher nicht angebracht, diese Tradition, die einen historischen
Kern enthilt, mit allzu kritischen Augen zu betrachten.»*

Schlusswort

Die Erinnerung an die Gefallenen vom Stoss diente zu verschiedenen Zeiten un-
terschiedlichen Zwecken. Die Schlachtjahrzeit entstand in ihrer iiberlieferten Form
erst nach dem «Beitritt» Appenzells zur Eidgenossenschaft. Nach der Niederlage
bei Marignano wurde damit an eine als typisch eidgendssisch empfundene Form
des Totengedenkens angekniipft. Um die enge Verbindung zu den Innerschweizer
Orten und die schicksalhaften Parallelen zu den Heldentaten der eidgendssischen



Hugener: Gefallene Helden

Befreiungstradition zu betonen, erlangte die — allenfalls miindlich {iberlieferte
— Episode eines heldenmiitigen Appenzellers in der zweiten Hilfte des 16. Jahr-
hunderts plotzlich grosse Bedeutung, wurde auf offiziellen Dokumenten in Wort
und Bild festgehalten und damit zum obrigkeitlich sanktionierten Geschichtsbild.
Angesichts der Konfessionalisierung und der daraus resultierenden Landteilung
1597 gewann der katholische Ritus des Totengedenkens an Bedeutung, mit dem
sich die Innerrhoder von den protestantischen Ausserrhodern abgrenzen und
zugleich ihre eigene Rechtgliubigkeit demonsitrieren konnten. Erst zu diesem
Zeitpunkt erhielt die Stosswallfahrt ihren bis heute verbindlichen Charakter.
Besonders deutlich tritt die politische, geradezu staatserhaltende Funktion, die man
dem Gedenken an e¢inen gefallenen Helden wie Ul Rotach beimass, in der Zeit
des Zweiten Weltkriegs zutage: Mit dem pseudomittelalterlichen Stossfahrtbrief
schuf die Innerrhoder Regierung ein offizielles «Glaubensbekenntnis» zu einer
Tradition, die allein schon aufgrund ihres (erhofften) Nutzens fiir die geistige
Landesverteidigung gerechtfertigt erschien und daher nicht mehr hinterfragt
werden durfte. Der gefallene Held wurde zur Chiffre, sein gewaltsamer Hinschied
verkorperte fiir nachahmenswert befundene Tugenden wie Pflichterfiillung und
Opferbereitschaft. Wenn in diesen Jahren auf dem Stoss wie an anderen alteid-
gendssischen Schlachtorten militdrische Beforderungsfeiern und Fahnenweihen
durchgefiihrt wurden, entstand unweigerlich ein Bezug zu diesen Idealen.*® Hier
fand die Verherrlichung des gewaltsamen Todes thren Hohepunkt.

Der Fall Uli Rotach zeigt, welch ein Eigenleben ein angeblich oder tatsichlich
Gefallener «post mortem» entfalten konnte. Die Gedenkfeierlichkeiten fiir
den Helden waren Ausdruck eines zunidchst eidgendssisch ausgerichteten, sich
dann regional und konfessionell verengenden Geschichtsbewusstseins, das sich
schliesslich angesichts der dusseren Bedrohung im Zweiten Weltkrieg wieder auf
«schweizerische» Tugenden erweiterte. Das Beispiel macht deutlich, dass man
mit der Beurteilung dieser Form der Uberlieferung vorsichtig umzugehen hat: im
Gegensatz. zum reguldren Gedenken an Verstorbene dienten Schlachtjahrzeiten
und Schlachtwallfahrten nicht einfach nur dem Seelenheil der Gefallenen, son-
dern sind Bestandteil eines aktiven und bewussten Prozesses der Traditions- und
Identititsbildung. Anhand liturgischer Gedenkfeiern wurde nicht nur aktiv in
Erinnerung gerufen, sondern auch aktiv vergessen: An die Verlierer von Gossau
erinnerte sich bei der Neuanlage des Jahrzeitbuchs 1566 bezeichnenderweise
niemand mehr.

23



24

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne traverse 2008/2

Anmerkungen

1

10

11

Fiir Hinweise und Anregungen danke ich Roger Sablonier, Simon Teuscher, Regula Schmid,
Stefan Sonderegger, Christoph Baumgartner, Nathalie Biisser, Michael Jucker und Andrea
Kauer.

Zum spitmittelalterlichen Jahrzeitgedenken allgemein vgl. Peter-Johannes Schuler, «Das
Anniversar. Zu Mentalitidt und Familienbewusstsein im Spitmittelalter», in Ders. (Hg.), Die
Familie als sozialer und historischer Verband. Untersuchungen zum Spdtmittelalter und zur
Jfriihen Neuzeit, Sigmaringen 1987, 67—117, mit Uberblick iiber die memoria-Forschung; dazu
neuerdings Michael Borgolte, «Zur Lage der deutschen Memoria-Forschung», in Ders. et al.
(Hg.), Memoria. Ricordare e dimenticare nella cultura del medioevo, Bologna 2005, 21-28.
Fiir die Innerschweizer Orte finden sich die entsprechenden Belegstellen bei Rudolf Hengge-
ler (Hg.), Das Schlachtenjahrzeit der Eidgenossen nach den innerschweizerischen Jahrzeit-
biichern (Quellen zur Schweizer Geschichte 11/3), Basel 1940. Eine kritische Untersuchung
steht noch aus; in der Literatur wird stets pauschal aufl Henggelers Edition verwiesen, so bei:
Guy P. Marchal, «Die <Alten Eidgenossen> im Wandel der Zeiten. Das Bild der frithen Eid-
genossen im Traditionsbewusstsein und in der Identitdtsvorstellung der Schweizer vom

15. bis ins 20. Jahrhundert», in Historischer Verein der Fiinf Orte (Hg.), Innerschweiz und
Jriihe Eidgenossenschaft, Olten 1990, Bd. 2, 317; Bernhard Stettler, Die Eidgenossenschafi
im 15. Jahrhundert. Die Suche nach einem gemeinsamen Nenner, Zurich 2004, 366 f. Gern
beruft man sich auf «altschweizerisches gemeinsames Brauchtum», so Hermann Bischof-
berger, «Die Stosswallfahrt», Innerrhoder Geschichisfreund 44 (2003), 47. Erst in jungerer
Zeit wurde die Forschung auf dhnliche Gebrduche ausserhalb der Eidgenossenschaft auf-
merksam: Klaus Graf, «Schlachtengedenken im Spdtmittelalter. Riten und Medien der Pri-
sentation kollektiver Identitit», in Detlef Altenburg et al. (Hg.), Feste und Feiern im Mittel-
alter, Paderborner Symposion des Medidvistenverbandes, Sigmaringen 1991, 63—69.

Walter Escher, «Gedenktage. Schlachten — Belagerungen und Mordnéchte — andere histo-
rische Ereignisse», in Paul Geiger et al. (Hg.), Atlas der schweizerischen Volkskunde, Bd. 112,
Basel 1974, 867-898; Georg Kreis, «Schlachtjahrzeiten», Historisches Lexikon der Schweiz,
www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D24627.php (9. 8. 1999).

Marchal (wie Anm. 3), 317.

Vgl. Peter Kaiser, «Befreiungstradition», Historisches Lexikon der Schweiz, Basel 2003, 11,
151-154, mit weiterfithrender Literatur.

Landesarchiv Appenzell Innerrhoden (ILAAI), P 222a, Bl. 73 r. Die Signatur wird in der
gesamten Literatur filschlich mit P 228a angegeben.

Appenzellische Autoren versuchten wiederholt, die Existenz Uli Rotachs zu beweisen, vgl.
etwa: Oskar Geiger, Festschrift zur Enthiillung des Uli Rottach-Denkmals und zur Feier des
500jiihrigen Geddchtnistages der Schlacht am Stoss, Appenzell 1905, 25-39; Rainald Fischer,
«Die Uli Rotach-Frage», Innerrhoder Geschichtsfreund 4 (1956), 32-53; zuletzt Hermann
Bischofberger, «Uli Rotach», Innerrhoder Geschichtsfreund 45 (2004), 7-29, bes. 17 f. Noch
im Historischen Lexikon der Schweiz hilt der Appenzeller Gymnasiallehrer und Kapuziner-
pater Rainald Fischer, gestiitzt auf seine eigenen Publikationen, fest: «Neuere Forschungen
erweisen den Tod Rotachs in der Schlacht als sicher.» Rainald Fischer, «Rotach, Uli»,
Historisches Lexikon der Schweiz, www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D18894.php (11. 2. 2005).
Roland Inauen, Matthias Weishaupt, «Uli Rotach. Ein besonderes Kapitel appenzellischer
Erinnerungskultur», Appenzellische Jahrbiicher 132 (2004), 98-117, hier 116.

Georg Kreis, «Gefallenendenkmiler in kriegsverschontem Land. Zum politischen Totenkult
der Schweiz», in Reinhart Koselleck, Michael Jeismann (Hg.), Der politische Totenkult.
Kriegsdenkmdiler in der Moderne, Miinchen 1994, 129-143, hier 131.

Programmatisch zu den Themenkreisen Erinnerungskultur und kulturelles Gedéchtnis: Jan
Assmann, Das kulturelle Geddchmis. Schrift, Erinnerung und politische Identitdt in friihen
Hochkulturen, Miinchen 1992; Johannes Fried, Der Schieier der Erinnerung. Grundziige



Hugener: Gefallene Helden

12
13
14

15

16

17

18

19
20

21

22
23
24
25

26
27

28
29

30
31

etner historischen Memorik, Miinchen 2004; in verknappter Form Ders., «Erinnerung und
Vergessen. Die Gegenwart stiftet die Einheit der Vergangenheits, Historische Zeitschrift 273
(2002), 561-593.

LAAI (wie Anm. 7), Bl. 73 .

In Ermangelung einer kritischen Untersuchung vgl. Henggeler (wie Anm. 3).

Rainald Fischer, «Appenzell (Kanton). Herrschaft, Politik und Verfassung vom Hochmittel-
alter bis zur Landteilung (1597)», Historisches Lexikon der Schweiz, Basel 2002, I, 387.
Vgl.: Rudolf Gamper, «Die Schlacht am Stoss. Chronikalische Erzahlungen», in Peter Nie-
derhiuser, Alois Niederstitter (Hg.), Die Appenzellerkriege — eine Krisenzeit am Bodensee?
(Forschungen zur Geschichte Vorarlbergs 7), Konstanz 2006, 153—173, hier 153 f.; Stefan
Sonderegger, «Appenzell, Teil der Bodenseeregion», Schriften des Vereins fiir Geschichte
des Bodensees und seiner Umgebung 110 (1992), 3-9, hier 3 f.

Claudius Sieber-I.ehmann, «Neue Verhiltnisse. Das eidgenossische Basel zu Beginn des
16. Jahrhunderts», in Marco Bellabarba et al. (Hg.), Identita territoriali e cultura politica
nella prima eta moderna. Territoriale Identitit und politische Kultur in der Friihen Neuzeit,
Bologna 1998, 271-299, bes. 283.

Reimchronik des Appenzellerkrieges ( 14001404 ) (Mitteilungen zur vaterlindischen
Geschichte 35), hg. v. Traugott Schiess, St. Gallen 1913—-1919, Verse 2722-2770. Zum
toposartigen, altbekannte Erzidhlmotive aufgreifenden Charakter der Rotach-Episode vgl.:
Viktor Schlumpf, Die frummen edlen puren. Untersuchung zum Stilzusammenhang zwischen
den historischen Volksliedern der Alten Eidgenossenschaft und der deutschen Heldenepik
(Geist und Werk der Zeiten 19), Ziirich 1969, 137-143; Georg Kreis, «Jubilden und Schlacht-
gedanken. Zivile Uberlegungen zur <militirischen> Erinnerungskultur in der Schweiz»,
Appenzeller Jahrbiicher 132 (2004), 13-27.

Inauen/Weishaupt (wie Anm. 9), 113—-1106. Bemerkenswerterweise sollen die Verluste

der Appenzeller am Stoss gemdss spiterer Tradition genau gleich hoch ausgefallen sein

wie beim Uberfall auf Gossau 1403.

Gamper (wie Anm. 15), 169.

Achilles Weishaupt, «Appenzell (Kanton). Von der Reformation zur Landteilung (1597)»,
Historisches Lexikon der Schweiz, Basel 2002, I, 391 f., hier 392; Hermann Bischofberger,
«Didhler, Bartholomius», Historisches Lexikon der Schweiz, Basel 2004, IV, 568.
Inauen/Weishaupt (wie Anm. 9), 112. Besonders betont wird die Bedeutung der Konkurrenz
mit St. Gallen bei Stefan Sonderegger, «Weit weg und doch nah dran. Blick ins Mittelalter
mit Quellen aus dem Stadtarchiv St. Gallen», Newjahrsblatt des Historischen Vereins

des Kantons St. Gallen 148 (2008), 7-39, bes. 25-33.

Abbildung bei Inauen/Weishaupt (wie Anm. 9), 99, 114 1.

Bischofberger (wie Anm. 3), 47.

Appenzeller Urkundenbuch, hg. v. Traugott Schiess, Trogen 1934, II, 873—-881, hier 880.
Annemarie Briickner, «Wallfahrt», Lexikon des Mittelalters, Miinchen 1997, VIII, Sp. 1980 f.
Auch andere «halb vergessene katholische Brauche» liessen die Innerrhoder im Vorfeld

der Landteilung aufleben. Weishaupt (wie Anm. 20), 392.

Bischofberger (wie Anm. 3), 55-57.

Ebd., 49. Ohne Bezug zum Schlachttermin fand auch in Menzingen (Z(3) am Bonifatiustag
zum Dank fiir den Sieg bei Kappel (11. 10. 1531) alljdhrlich eine Wallfahrt nach Einsiedeln
statt. Henggeler (wie Anm. 3), 325.

Bischofberger (wie Anm. 3), 49.

Die sog. Klingenberger Chronik des Eberhard Wuest, Stadtschreiber von Rapperswil,

hg. v. Bernhard Stettler, St. Gallen 2007, 163, mit Anm. 207. Vgl. auch Bernhard Stettler:
«Die Appenzellerkriege in der Chronistik», Appenzellische Jahrbiicher 132 (2004), 28-40,
hier 32.

Albert Koller, «Der Stoss-Fahrtbriel», Appenzellische Jahrbiicher 72 (1944), 73 1.

Koller (wie Anm. 30), 74. Ein weiteres Dokument, das Bestandteil symbolischer Kommu-

25



26

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne traverse 2008/2

32

33

34
35
36

nikation und ritueller Inszenierung ist, wurde in Appenzell von offizieller Seite ebenfalls neu
hergestellt: seit 1962 wird zur Landsgemeinde statt des echten Landbuchs von 1585 aus kon-
servatorischen Griinden nur noch eine Attrappe mitgefiihit, die in einen alten Einband mit der
Aufschrift Dizionario italiano eingekleidet ist und deren Seiten bezeichnenderweise leer sind.
Hermann Bischofberger, Rechisarchiologie und Rechtliche Volkskunde des eidgendssischen
Standes Appenzell Innerrhoden. Ein Inventar im Vergleich zur Entwicklung anderer Regionen,
Appenzell 1999, Bd. 1, 58.

Koller (wie Anm. 30), 74. Allzu blutige Passagen strich Ratsschreiber Franz Breitenmoser
(m Amt 1972-2008) durch. Bischofberger (wie Anm. 3), 55, mit Anm. 72.

Beitrdige zur Geschichte Innerrhodens (1300-1730). Aus der handschriftlichen Landes-
Chronik des Conventualen Pater Desiderius Wetter, hg. v. Carl Rusch, Appenzell 1912,

3. Walfenrodel ediert in: Appenzeller Urkundenbuch, hg. v. Traugott Schiess, Trogen 1913, [,
730-730.

Inaven/Weishaupt (wie Anm. 9), 109.

Walter Schlipfer, Appenzeller Geschichte, Urndsch 1964, Bd. 1, 164 f.

Kreis (wie Anm. 10), 133.

Résumé

Les héros tombés au champ de gloire: répercussions sociales
et instrumentalisation politique des morts des champs de bataille

Dans la Confédération du bas Moyen Age, la mort violente sur le champ de
bataille est omniprésente avec les cérémonies de commémoration collectives
dédiées aux soldats tombés. Mais les célébrations liturgiques dépassent la simple
commémoration des défunts: I’exemple de la bataille au Stoss (1405) avec son
héros prétendument tombé Uli Rotach montre que, selon les temps différents, les
commémorations de bataille sont exploitées a des fins politiques diverses.

(Traduction: Romano Mero)



	Gefallene Helden : gesellschaftliche Wirkkraft und politische Instrumentalisierung von mittelalterlichen Schlachttoten

