
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 15 (2008)

Heft: 2

Artikel: Gefallene Helden : gesellschaftliche Wirkkraft und politische
Instrumentalisierung von mittelalterlichen Schlachttoten

Autor: Hugener, Rainer

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-99637

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-99637
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


15

Gefallene Helden
Gesellschaftliche Wirkkraft und politische Instrumentalisierung
von mittelalterlichen Schlachttoten

Rainer Hugener

Der gewaltsame Tod auf dem Schlachtfeld war in der spätmittelalterlichen
Eidgenossenschaft stets präsent.1 Nicht nur in Kriegszeiten, und nicht nur für die

Kämpfer der eidgenössischen Heerhaufen und Söldner in fremden Diensten:
Jährlich wiederkehrende Gedenkfeiern für die Gefallenen, sogenannte
Schlachtjahrzeiten, sorgten dafür, dass der Blutzoll der eidgenössischen Freiheits-, Erobe-rungs-

und Glaubenskriege allseits in Erinnerung blieb. In ihrer Form entsprechen

diese Feiern den Jahrzeiten, die vor allem von wohlhabenderen Geschlechtern für
verstorbeneVerwandte in Klöstern und Kirchen gestiftetwurden,damit alljährlich
am Todestag für deren Seelenheil gebetet werde.2 «Zu ewigem Gedächtnis» trug
man ihre Namen unter dem entsprechenden Datum in den Kalender der eigens

zu diesem Zweck geführten Jahrzeitbücher ein. Für jene, die auf den Schlachtfeldern

einen gewaltsamen Tod gefunden hatten, setzten seit dem ausgehenden

Spätmittelalter hingegen die Obrigkeiten der eidgenössischen Orte kollektive
Gedenkfeiern auf, die ebenfalls in den Jahrzeitbüchern festgehalten wurden.3

Am Jahrestag der entsprechenden Schlachten hatte der Pfarrer im Gottesdienst

die Namen der Gefallenen zu verkünden und einen Bericht zum Schlachtverlauf
zu verlesen; bisweilen etablierte sich eine Wallfahrt auf das Schlachtfeld, wie
es zum Gedenken an die Schlachten bei Sempach 1386), Näfels 1388) und am

Stoss 1405) heute noch üblich ist.4

Diese Gedenkfeiern stellten für alle Beteiligten einprägsame Erlebnisse dar

und schufen einen stets aktuellen Bezug zu der glorreichen, als gemeinsam
empfundenen Vergangenheit. In dieser Form von «volkstümlicher Geschichtsvermittlung

»5 entfaltete sich die eidgenössische Vergangenheit als Abfolge von
Schlachten entlang der schier endlos scheinenden Listen von Gefallenen. Diese

Totenlisten brachten das Opfer, das die Eidgenossen für Freiheit und Glauben
aufgebrachthatten,sinnfällig zumAusdruck undbekräftigten so dieeidgenössische

Befreiungstradition, jene Erzählung von der Vertreibung der fremden Herren,
die seit dem 15. Jahrhundert chronikalisch verbreitet wurde und das historische
Selbstverständnis der Eidgenossen nachhaltig prägte. 6 Die Schlachten bildeten
Stationen eines gemeinsamen Leidens- und Erlösungswegs, einer konsequenten,



traverse 2008/2

16

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne

teleologischen Entwicklung. In dieser Sichtweise war die eidgenössische
Kriegsgeschichte zugleich Heilsgeschichte. Das oft allein schon numerisch bestätigte
Schlachtenglück – den fantastisch hohen Verlustzahlen der Gegner stand in
dieser Art der Kriegsberichterstattung meist lediglich eine Handvoll getöteter
Eidgenossen gegenüber – wurde zum Beweis göttlicher Gunst, mit der sich die
eidgenössischen Obrigkeiten noch legitimierten, als die grossen Erfolge längst
der Vergangenheit angehörten. Durch die Einbindung in den Gottesdienst erhielt
diese Art der Geschichtsbetrachtung eine sakrale Aura: Die Nähe zur Eucharistiefeier

assoziierte den gewaltsamen Tod der gefallenen Vorfahren unweigerlich
mit dem Opfertod Christi. Dadurch wurde ihre vorbildhafte Aufopferung zum
verpflichtenden Erbe für die Nachwelt stilisiert. Ihr gewaltsames Hinscheiden
verkörperte Gemeinschaftssinn, Kampf- und Opferbereitschaft. Personifiziert
wurden diese Tugenden durch gefallene Helden wie beispielsweise Uli Rotach,

von dem das ältesteAppenzeller Jahrzeitbuch von 1566 zu berichten weiss, dass

er in der Schlacht am Stoss 1405) gegen zwölf Feinde gekämpft und mehrere

von ihnen getötet habe, bevor er in eine brennende Scheune gedrängt worden und
verbrannt sei: «Ist der Uli Rottach, den die fiend an dem gaden hand verbrent,
sunst hand sy in nüd mögen umbringen, yren zwölff sind an ym gsin, us deren

hatt er guott thail erleitt.»7

Die im Jahrzeitbuch erstmals überlieferte Heldentat stellt bis heute einen wichtigen

Kristallisationspunkt des appenzellischen Geschichtsbewusstseins und
ganz speziell des katholischen Innerrhoder Kantonsteils dar.8 Es kann und soll
im Folgenden aber nicht um die oft und bis heute kontrovers behandelte Frage

gehen, ob die hier – 161 Jahre nach dem Ereignis – überlieferte Heldentat einer

historischen Tatsache entspricht oder nicht. Mit Recht wurde dies unlängst als
«Glaubensfrage» bezeichnet.9 Vielmehr stehen hier Überlegungen zur gesellschaftlichen

Wirkkraft von mittelalterlichen Schlachttoten im Vordergrund. Konkret
geht es um die Frage, wie das Gedenken an eine Schlacht und einen gefallenen
Helden wie UliRotach im Lauf der Zeit zu unterschiedlichen politischenZwecken
instrumentalisiert wurde.
Bisher ging die Forschung davon aus, dass Schlachtjahrzeiten und
Schlachtwallfahrten unmittelbar nach dem blutigen Ereignis aufgesetzt wurden und vor
allem die Sorge um das Seelenheil derVerstorbenen widerspiegeln. Demgegenüber

stellt der hier gewählte kommunikationshistorische Zugang aktuelle Gebrauchssituationen

ins Zentrum. Indem die Überlieferungen zu denAppenzeller Gedenkfeiern

für die Schlacht am Stoss kritisch geprüft und in ihren zeitgenössischen

Kontext eingebettet werden, zeigt sich, dass bei dieser Art des Totengedenkens

weniger das Seelenheil der Gefallenen als vielmehr deren Stilisierung zu «Trägern
herrschender Wertvorstellungen»10 im Vordergrund stand, die je nach Bedarf mit
neuen Bedeutungen aufgeladen werden konnten.11



17

Hugener: Gefallene Helden

Die Schlachtjahrzeit:
Gefallenengedenken und Geschichtsbewusstsein

Der älteste Bericht zu Uli Rotachs heldenhaftem Tod findet sich im Appenzeller
Jahrzeitbuch, das 1566 neu angelegt wurde, nachdem ein älteres Buch dem grossen

Dorfbrand von 1560 zum Opfer gefallen war. Die Befürworter von Rotachs

Historizität wie auch deren Kritiker stützten ihre Argumentation seit jeher auf die
Frage, ob der Eintrag im Jahrzeitbuch von erster Hand stamme oder einen Nachtrag

darstelle. Denn ein Eintrag von späterer Hand liesse an einem entsprechenden

Vermerk im älteren, verbrannten Buch und damit an einer weit zurückreichenden

Tradition mit Recht zweifeln. Während die kaum endgültig zu beantwortende

Frage nach dem paläografischen Befund alleAufmerksamkeit auf sich zog, wurde
der Kontext des überlieferten Berichts bislang zu wenig berücksichtigt: Die Notiz
findet sich im Anhang des Buchs, wo unter der Jahreszahl 1515 derer gedacht

wird, «die da sind umkomen an der bößenn schlacht Maylannd und am Stoß,

Gossow und an anderen miner herren nötten».12 Zunächst werden die Namen
von rund 60 Appenzellern aufgeführt, die 1515 bei Mailand Marignano) fielen,
als dem eidgenössischen Heer seine bislang grösste Niederlage widerfuhr. Es

folgt der bekannte Eintrag zur Schlacht am Stoss und Rotachs Heldentod. Zum
Schluss wird summarisch jener gedacht, die 1403 bei einem Gefecht um Gossau

gefallen waren und deren Namen alle «in dem alten jarzitbuch verbronnen» seien.

Es handelt sich also um eine kollektive Jahrzeit zum Gedenken an die Gefallenen
mehrerer wichtigen Schlachten, wie sie am Ende des Spätmittelalters vielerorts
in der Eidgenossenschaft eingerichtet wurden.
Weil man der spezifischen Form dieser Überlieferung bislang keine Beachtung
geschenkt hat, blieb ein wesentliches Detail unberücksichtigt: das Datum.
Wie aus der Überschrift hervorgeht, fand das Gedenken alljährlich am Tag der

Kreuzeserhöhung 14. September) statt. An diesem Datum hatte im Jahr 1515
die Schlacht bei Marignano stattgefunden. Das gesamte Schlachtengedenken in
seiner hier überlieferten Formkann folglich frühestens 1515 entstanden sein. Hätte

schon zuvor eine kollektive Schlachtjahrzeit für die Gefallenen vom Stoss, von
Gossau und «anderen miner herren nötten» bestanden, so sicher nicht zufällig
zum 14. September, sondern zum 17. Juni Schlacht am Stoss 1405) oder zum
29. November Gefecht bei Gossau 1403), und das Gedenken für Marignano
hätte man dann dieser bestehenden Feier hinzugefügt.
Genau so war es nämlich mit den Schlachtjahrzeiten, die sich in den eidgenössischen

Orten an der Wende zum 16. Jahrhundert allmählich verfestigten. Im
Nachgang der Burgunderkriege wurde das Gedenken aller für erwähnenswert
erachteter Kämpfe auf das Datum der Schlacht von Murten, den Zehntausendrittertag

22. Juni), gelegt.13 InAppenzell, das sich nur zögernd und noch nicht als



traverse 2008/2

18

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne

vollwertiger Ort der Eidgenossenschaft an den Burgunderkriegen beteiligt hatte,14

konnte man indessen schlecht an dieses Datum anknüpfen. Stattdessen wurde
hier mit Marignano die erste grosse Schlacht nach dem «Beitritt»Appenzells zur
Eidgenossenschaft 1513) gewählt. Offensichtlich wollten die Appenzeller nach

ihrem «Beitritt» an die bestehende eidgenössischeTradition der Schlachtjahrzeitfeiern

anknüpfen.15 Auch in anderen Orten, die erst spät zur Eidgenossenschaft
stiessen, lässt sich beobachten, wie eidgenössische Rituale adaptiert wurden: In
Basel etwa verordnete der Rat nach dem «Beitritt» 1501, das charakteristische
Beten mit ausgebreiteten, «zertanen» Armen einzuführen.16

Während die Liste von rund 60 Namen bei Marignano eine zeitgenössische

Überlieferung oder zumindest eine lebendige Erinnerung der Nachkommen
nahelegt, spricht die Tatsache, dass von der Schlacht am Stoss neben dem Helden

Uli Rotach nur gerade ein einziger und von Gossau überhaupt kein Name

überliefert ist, gegen ein kontinuierliches, in die Zeit der Appenzellerkriege
zurückreichendes Schlachtengedenken – obwohl man allen Grund gehabt hätte,

etwa den 20 Appenzellern zu gedenken, die 1403 beim Gefecht um Gossau wie
Uli Rotach in einem brennenden Haus umgekommen sein sollen.17 Die Episode
um den Appenzeller Freiheitshelden stellt vielleicht eine – positiv umgedeutete

– Reminiszenz an dieses Ereignis dar.18

DassdieNiederlage von Marignano ursprünglich im Zentrum des appenzellischen

Schlachtengedenkens stand, geht aus dem Datum und aus dem zahlenmässigen

Übergewicht der verzeichneten Marignano-Kämpfer deutlich hervor. Vieles spricht
also gegen die verbreiteteAnnahme, «dass seit frühester Zeit eine Schlachtjahrzeit
gefeiert wurde, durch die das Geschehen alljährlich erinnert […] wurde».19 Die
viel diskutierte Frage, ob der Eintrag zu Uli Rotach im Jahrzeitbuch von erster

Hand stammt, wird damit hinfällig: Die hier überlieferte Tradition entstand erst
nach 1515 und damit mindestens 110 Jahre nach dem Schlachtgeschehen.

Normalerweise bleibt in Schlachtjahrzeiten jedoch die Chronologie der Ereignisse

gewahrt. Dass hier Stoss und Gossau erst nach Marignano folgen, wirkt
aufgepfropft und deutet darauf hin, dass die gesamte Rückblende auf die
Appenzellerkriege noch später, nämlich erst zum Zeitpunkt der Neuanlage des

Jahrzeitbuchs 1566, beigefügt wurde. Der Verfasser des neuen Jahrzeitbuchs,

der Schulmeister und spätere Landammann Bartholomäus Dähler erwähnt
1555–1587), gehörte nämlich zu jener massgebenden Gruppe von katholischen
Politikern, welche die vor allem durch gemeinsame Interessen am Solddienst
gegebenen Beziehungen zu den Innerschweizer Orten durch die Berufung auf
gleiche religiöse Bräuche und eine gemeinsame historische Entwicklung stärken

wollte.20 Die Marignano-Schlachtjahrzeit, welche aufgrund des gemeinsamen
Gedenkritus und des hohen Blutzolls derAppenzeller die enge Verbindung mit der

Eidgenossenschaft sinnfällig zum Ausdruck brachte, eignete sich hervorragend,



19

Hugener: Gefallene Helden

an die Heldentaten der eidgenössischen Befreiungstradition anzuknüpfen. Vor

diesem Hintergrund erstaunt es wenig, dass ausgerechnet zu diesem Zeitpunkt
und in dieser Form des Totengedenkens die heroische Tat eines Appenzeller
Freiheitskämpfers erstmals erwähnt wird. Übrigens konnte ausgerechnet 1566

mit der Ablösung des Todfallrechts der letzte Rest äbtischer Herrschaft über das

LandAppenzell beseitigt werden; diesmag die Erinnerungan den appenzellischen

«Freiheitskampf» – versinnbildlicht in der heroischen Tat eines Einzelnen –
zusätzlich beflügelt haben.21 Es ist daher durchaus wahrscheinlich, dass derVerfasser

Dähler die «Chance» des Dorfbrandes nutzte, um die Marignano-Schlachtjahrzeit
im neu angelegten Jahrzeitbuch um Elemente einer appenzellischen Befreiungstradition

zu erweitern.

Kurz darauf, um 1570, liess die Appenzeller Regierung die Schlacht mit der

Rotach-Episode durch den St. Galler Künstler Caspar Hagenbuch den Jüngeren

um 1525–1579) in einem für das neue Rathaus angefertigten Gemälde

bildlich darstellen. Das beigefügte Gedicht nimmt Bezug auf die Fürbitte der

Schlachtjahrzeit: «Uoli Rotach ein landman schon / Zuo einem stadel thet er
ston / Der fynden zehen meiner sum / Die mochten in nit bringen um / Doch
hands den stadel anzündt / Den guoten man daran verbrennt / Dem gott und uns

ouch gnedig sy / Wer das beger sprech Amen fry.»22 Auch das 1585 angelegte

Landbuch enthält eine Schlachtdarstellung mit Rotach-Szene. Der gewaltsame
Tod des Helden wurde somit von offizieller Seite binnen weniger Jahre gleich
dreifach medienwirksam in Wort und Bild umgesetzt und damit zum festen
Bestandteil eines obrigkeitlich sanktionierten Geschichtsbildes, mit dem die neuen

katholischen Kräfte im Appenzeller Rat ihr Zusammenwirken mit der ebenfalls
altgläubigen Innerschweiz als logische Folge einer parallelen historischen
Entwicklung legitimieren wollten.

Die Wallfahrt:
Gefallenengedenken und Konfessionalisierung

Noch heute gedenktmander Gefallenen der Schlacht – und allen voranUli Rotach

– im katholischen Innerrhoden mit einer alljährlich am Bonifatiustag 14. Mai)
durchgeführten Wallfahrt auf den Stoss. Nach gängiger Sicht hätten «wohl schon

kurz nach dem Schlachtgeschehen […] die Appenzeller eine Dankeswallfahrt
zum Stoss versprochen».23 Erstmals erwähnt werden Wallfahrten auf den Stoss

allerdings erst im Appenzeller Landteilungsbrief von 1597. Angesichts der
Aufteilung in einen katholischen Innerrhoder und einen reformierten Ausserrhoder
Kantonsteil ist die Rede davon, dass es den Innerrhodern gestattet sein soll, «das

sy die capellen uff dem Stoss, alda vor zyten die schlacht beschechen ist, inn



traverse 2008/2

20

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne

irem kosten wol nach catholischem bruch zieren […] und dahin ire crützgeng
und walferten heimbsch und frömbd wie bisshar thun».24 Die Formulierung legt
einerseits ein schon seit einiger Zeit gängiges Wallfahrtswesen nahe, lässt aber

gleichzeitig eher auf allgemeine Prozessionen unterschiedlicher Natur schliessen.

Erst in den Ratsprotokollen des 17. Jahrhunderts erscheint die Stosswallfahrt
als fixe Institution zum 14. Mai. Angesichts dieser Überlieferungslage muss

vermutet werden, dass vor 1597 gar keine institutionalisierte Schlachtwallfahrt
bestand: Die Kosten dafür hätten sich mit Sicherheit in den überlieferten
Rechnungsbüchern niedergeschlagen, und auch im Jahrzeitbuch fehlt jeder Hinweis
auf eine Prozession zum 14. Mai, obwohl Wallfahrtstermine normalerweise in
den Jahrzeitbüchern verzeichnet wurden.
Erst als sich angesichts konfessioneller Gegensätze die Teilung des Landes
abzeichnete, erlangten solche spezifisch katholischen Bräuche ein stärkeres, auch

politisches Gewicht. Deshalb nahm man das Recht der Innerrhoder Katholiken
auf die Wallfahrten zum Stoss – durch protestantisches Gebiet – in den
Landteilungsbrief auf und hob deren Tradition «wie bisshar» hervor. Vielerorts wurden
im Zug der Gegenreformation Prozessionen wiederbelebt oder neu geschaffen,

mit denen man die eigene Rechtgläubigkeit demonstrieren und sich zugleich von
der reformierten Gegenpartei abgrenzen konnte.25 Da Wallfahrten und Jahrzeitfeiern

in den reformierten Orten abgeschafft worden waren, war diese Form des

ostentativenTotengedenkens besonders geeignet, konfessionelle Distinktion zum
Ausdruck zu bringen. So auch in Appenzell, wo der Zug durch protestantisches

Gebiet regelmässig zu wüsten Schlägereien führte, weil die Protestanten am
katholischen Feiertag ihre Werktätigkeit zur Schau stellten, indem sie ihr Vieh
mitten durch die Prozession trieben.26 Ein Vergleich mit der Situation in Nordirland

– wenn auch unter umgekehrten konfessionellen Vorzeichen – drängt sich
auf: Hier gedenkt der protestantische Oranier-Orden alljährlich der Schlacht am
Boyne von 1690 mit Märschen, die durch katholische Gebiete führen und noch
heute regelmässig in Ausschreitungen enden.

Wieso wurde als Wallfahrtstermin der Bonifatiustag 14. Mai) festgelegt? Eine
besondere Bonifatius-Verehrung lässt sich in Appenzell vorgängig nicht
nachweisen.27 Die Schlacht am Stoss hatte am 17. Juni stattgefunden, ihr Gedenken

fiel aber, wie gezeigt wurde, zusammen mit Marignano und Gossau auf den

14. September. Die geläufige Erklärung, der Termin sei mit Rücksicht auf die
Heuernte vom 17. Juni auf den 14. Mai verlegt worden,28 vermag deshalb nicht zu
überzeugen. Wählten dieAppenzeller das Datum aufgrund einerVerwechslung mit
der Schlacht bei Vögelinsegg, die am 15. Mai 1403 stattgefunden hatte? Dieser
Fehler war bereits dem Verfasser der Klingenberger Chronik unterlaufen: In der
lateinischen Angabe datierte er die Schlacht am Stoss korrekt auf den Tag vor
Fronleichnam, der 1405 tatsächlich auf den 17. Juni fiel. In der anschliessenden



21

Hugener: Gefallene Helden

deutschen Erläuterung verwendete der Chronist hingegen die für die Schlacht
bei Vögelinsegg übliche Datierung, Mittwoch nach Pankratiustag 12. Mai).29 Im
Jahr der Appenzeller Landteilung, die bei der Ausprägung einer verbindlichen
Stosswallfahrt eine wichtige Rolle gespielt zu haben scheint, fiel der Mittwoch
nach Pankratius tatsächlich auf den Bonifatiustag.
Es deutet somit alles darauf hin, dass die Appenzeller das genaue Datum der
Schlacht am Stoss im 16. Jahrhundert gar nicht kannten. Erst als es im
Zusammenhang mit der Landteilung darum ging, «altes» katholisches Brauchtum zu

propagieren, richtetensie eine feste Wallfahrt ein, für diesie das– falsche – Datum
aus der Chronistik übernahmen. Weniger die Schlacht selbst als vielmehr das

Gedenken an sie im katholischen Habitus wurde so zu einem zentralen Element
eines spezifisch innerrhodischen Geschichtsbewusstseins,beidem dieAbgrenzung
gegen den reformierten ausserrhodischen Kantonsteil – nicht St. Gallen oder
Habsburg – im Vordergrund stand. Mit dem zur Schau getragenen Gefallenengedenken

beanspruchten die Innerrhoder den Appenzeller Helden allein für sich

und inszenierten sich so als rechtmässige Hüter der Vergangenheit.

Der Fahrtbrief:
Gefallenengedenken und geistige Landesverteidigung

Eine erneute sakrale Überhöhung erfuhr das Schlachtengedenken kurz vor
Ausbruch des Zweiten Weltkriegs. Das Fehlen einer schriftlichen Tradition,
das überhaupt erst zu Zweifeln an der Historizität der Rotach-Episode geführt
hatte, machte sich auch bei der Stosswallfahrt bemerkbar. Es fehlte dem Anlass

die Verkündigung eines alten, verbindlichen Dokuments nach Vorbild des

sogenannten Näfelser Fahrtbriefs, der in Glarus seit dem 15. Jahrhundert bei der

jährlichen Prozession aufs Schlachtfeld verlesen wird. Dass man in Appenzell
über kein derartiges Dokument verfügte, schrieb man allein der Nachlässigkeit
der Vorfahren zu: «Es war nachzuholen, was eigentlich von den Altvorderen zu

erwarten gewesen wäre, als sie das Wallfahrtsgelöbnis machten.»30 Mit dieser

Begründung liess die Innerrhoder Regierung 1936 durch Ratsschreiber Albert
Koller 1904–1956) den Text für einen eigenen Stossfahrtbrief ausarbeiten und

1939 durch Eduard Achilles Gessler 1880–1947), Konservator der Waffen-und

Uniformensammlung am Schweizerischen Landesmuseum, ins Mittelhochdeutsche

«übersetzen» Mit dem verwendeten Pergament, dem Landessiegel, der

Imitation einer gotischen Handschrift und mit prächtigen farbigen Initialen wurde
dem Dokument ein «ansehnliches, urkundliches Gewand» der «Charakter einer
alt-ehrwürdigen Urkunde» verliehen.31 In dieser Form wird der Fahrtbrief seither

auf der Stosswallfahrt feierlich verkündet: «Kund und ze wissen tuend wir allen



traverse 2008/2

22

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne

denen / so die Krüzvart gen dem Stoss verrichten / wie unser Altvorderen die
Friheit gewunnen habent […].»32

DieErzählung stützt sichauf die Klingenberger Chronik, auf Konrad Justinger und

AegidiusTschudi. Die Rotach-Episode wurde aus dem Appenzeller Jahrzeitbuch

übernommen; aus den dort nicht näher spezifizierten fiend sind jetzt Österreicher
geworden.Auch die Gefallenenliste, charakteristisches Merkmal jeder Schlachtjahrzeit,

beruht auf dem Eintrag im Jahrzeitbuch. Doch nicht nur: Denn während

dort neben Uli Rotach nur ein einziger weiterer Name erwähnt wird, kennt der

Fahrtbrief noch 15 weitere Namen. Diese stammen aus einem Verzeichnis, das

erst im 17. Jahrhundert durch den geschichtsinteressierten Benediktinerpater
Desiderius Wetter 1683–1751) im Kloster St. Gallen angelegt worden war und

vermutlich aus einem alten Waffenrodel des Klosters kompiliert ist.33 So hatte

die Schar von Gefallenen, derer man zwar seit dem 16. Jahrhundert alljährlich
gedachte, die aber in Ermangelung einer zeitgenössischen Überlieferung mit
Ausnahme des Helden Uli Rotach namenlos geblieben war, schliesslich doch
noch alte appenzellische Namen erhalten.

Im Fahrtbrief findet sich alles vereint, was dem damaligen Geschichtsbild
entsprach: ursprüngliche Freiheit und demokratische Strukturen, Erbfeindschaft mit
Österreich, böse Vögte, Burgenbruch, eidgenössisch-bündische Hilfeleistung,
Kampf gegen eine Übermacht und Sieg dank Gottes Hilfe. Selten lässt sich so

gut wie an diesem Beispiel verfolgen, wie verschiedene, teils widersprüchliche
Überlieferungsstränge zu einem linearen, staatskonformen Geschichtsbild
vereinheitlicht werden. Es handelt sich um die hochoffizielle Nachherstellung einer

schriftlichen Tradition, die aufgrund ihrer feierlichen liturgischen Inszenierung
auf der Wallfahrt in sakrale Sphären enthoben erscheint und sich «jeder
kritischwissenschaftlichen Diskussion entzieht».34 Entsprechend stellte Walter Schläpfer

in derAppenzellerGeschichte 1964 klar: «Auch die appenzellische Überlieferung,
die im Volk fest verwurzelt ist, hat in unserer geistigen Landesverteidigung ihre
Funktion, und es ist daher nicht angebracht, dieseTradition, dieeinen historischen

Kern enthält, mit allzu kritischen Augen zu betrachten.»35

Schlusswort

Die Erinnerung an die Gefallenen vom Stoss diente zu verschiedenen Zeiten
unterschiedlichen Zwecken. Die Schlachtjahrzeit entstand in ihrer überlieferten Form

erst nach dem «Beitritt»Appenzells zur Eidgenossenschaft. Nach der Niederlage

bei Marignano wurde damit an eine als typisch eidgenössisch empfundene Form
desTotengedenkens angeknüpft. Umdie engeVerbindung zu den Innerschweizer
Orten und die schicksalhaften Parallelen zu den Heldentaten der eidgenössischen



23

Hugener: Gefallene Helden

Befreiungstradition zu betonen, erlangte die – allenfalls mündlich überlieferte
– Episode eines heldenmütigen Appenzellers in der zweiten Hälfte des 16.
Jahrhunderts plötzlich grosse Bedeutung, wurde auf offiziellen Dokumenten in Wort
und Bild festgehalten und damit zum obrigkeitlich sanktionierten Geschichtsbild.
Angesichts der Konfessionalisierung und der daraus resultierenden Landteilung
1597 gewann der katholische Ritus des Totengedenkens an Bedeutung, mit dem

sich die Innerrhoder von den protestantischen Ausserrhodern abgrenzen und

zugleich ihre eigene Rechtgläubigkeit demonstrieren konnten. Erst zu diesem

Zeitpunkt erhielt die Stosswallfahrt ihren bis heute verbindlichen Charakter.
Besondersdeutlich tritt die politische, geradezu staatserhaltende Funktion, die man

dem Gedenken an einen gefallenen Helden wie Uli Rotach beimass, in der Zeit
des Zweiten Weltkriegs zutage: Mit dem pseudomittelalterlichen Stossfahrtbrief
schuf die Innerrhoder Regierung ein offizielles «Glaubensbekenntnis» zu einer

Tradition, die allein schon aufgrund ihres erhofften) Nutzens für die geistige

Landesverteidigung gerechtfertigt erschien und daher nicht mehr hinterfragt
werden durfte. Der gefallene Held wurde zur Chiffre, seingewaltsamer Hinschied
verkörperte für nachahmenswert befundene Tugenden wie Pflichterfüllung und

Opferbereitschaft. Wenn in diesen Jahren auf dem Stoss wie an anderen
alteidgenössischen Schlachtorten militärische Beförderungsfeiern und Fahnenweihen

durchgeführt wurden, entstand unweigerlich ein Bezug zu diesen Idealen.36 Hier
fand die Verherrlichung des gewaltsamen Todes ihren Höhepunkt.
Der Fall Uli Rotach zeigt, welch ein Eigenleben ein angeblich oder tatsächlich
Gefallener «post mortem» entfalten konnte. Die Gedenkfeierlichkeiten für
den Helden waren Ausdruck eines zunächst eidgenössisch ausgerichteten, sich
dann regional und konfessionell verengenden Geschichtsbewusstseins, das sich

schliesslich angesichts der äusseren Bedrohung im Zweiten Weltkrieg wieder auf
«schweizerische» Tugenden erweiterte. Das Beispiel macht deutlich, dass man

mit der Beurteilung dieser Form der Überlieferung vorsichtig umzugehen hat: im
Gegensatz zum regulären Gedenken an Verstorbene dienten Schlachtjahrzeiten
und Schlachtwallfahrten nicht einfach nur dem Seelenheil der Gefallenen,
sondern sind Bestandteil eines aktiven und bewussten Prozesses der Traditions- und
Identitätsbildung. Anhand liturgischer Gedenkfeiern wurde nicht nur aktiv in
Erinnerung gerufen, sondern auch aktiv vergessen: An die Verlierer von Gossau

erinnerte sich bei der Neuanlage des Jahrzeitbuchs 1566 bezeichnenderweise

niemand mehr.



traverse 2008/2

24

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne

Anmerkungen

1 Für Hinweise und Anregungen danke ich Roger Sablonier, Simon Teuscher, Regula Schmid,
Stefan Sonderegger, Christoph Baumgartner, Nathalie Büsser, Michael Jucker und Andrea
Kauer.

2 Zum spätmittelalterlichen Jahrzeitgedenken allgemein vgl. Peter-Johannes Schuler, «Das

Anniversar. Zu Mentalität und Familienbewusstsein im Spätmittelalter» in Ders. Hg.), Die
Familie als sozialer und historischer Verband. Untersuchungen zum Spätmittelalter und zur
frühen Neuzeit, Sigmaringen 1987, 67–117, mit Überblick über die memoria-Forschung; dazu

neuerdings Michael Borgolte, «Zur Lage der deutschen Memoria-Forschung» in Ders. et al.
Hg.), Memoria. Ricordare e dimenticare nella cultura del medioevo, Bologna 2005, 21–28.

3 Für die Innerschweizer Orte finden sich die entsprechenden Belegstellen bei Rudolf Henggeler

Hg.), Das Schlachtenjahrzeit der Eidgenossen nach den innerschweizerischen Jahrzeitbüchern

Quellen zur Schweizer Geschichte II/3), Basel 1940. Eine kritische Untersuchung
steht noch aus; in der Literatur wird stets pauschal auf Henggelers Edition verwiesen, so bei:
Guy P. Marchal, «Die ‹Alten Eidgenossen› im Wandel der Zeiten. Das Bild der frühen

Eidgenossen im Traditionsbewusstsein und in der Identitätsvorstellung der Schweizer vom
15. bis ins 20. Jahrhundert» in Historischer Verein der Fünf Orte Hg.), Innerschweiz und
frühe Eidgenossenschaft, Olten 1990, Bd. 2, 317; Bernhard Stettler, Die Eidgenossenschaft

im 15. Jahrhundert. Die Suche nach einem gemeinsamen Nenner, Zürich 2004, 366 f. Gern
beruft man sich auf «altschweizerisches gemeinsames Brauchtum» so Hermann

Bischofberger, «Die Stosswallfahrt» Innerrhoder Geschichtsfreund 44 2003), 47. Erst in jüngerer
Zeit wurde die Forschung auf ähnliche Gebräuche ausserhalb der Eidgenossenschaft

aufmerksam: Klaus Graf, «Schlachtengedenken im Spätmittelalter. Riten und Medien der Prä¬

sentation kollektiver Identität» in Detlef Altenburg et al. Hg.), Feste und Feiern im
Mittelalter, Paderborner Symposion des Mediävistenverbandes, Sigmaringen 1991, 63–69.

4 Walter Escher, «Gedenktage. Schlachten – Belagerungen und Mordnächte – andere
historische Ereignisse» in Paul Geiger et al. Hg.), Atlas der schweizerischen Volkskunde, Bd. I/2,

Basel 1974, 867–898; Georg Kreis, «Schlachtjahrzeiten» Historisches Lexikon der Schweiz,

www. hls-dhs-dss.ch/textes/d/D24627.php 9. 8. 1999).
5 Marchal wie Anm. 3), 317.
6 Vgl. Peter Kaiser, «Befreiungstradition» Historisches Lexikon der Schweiz, Basel 2003, II,

151–154, mit weiterführender Literatur.
7 Landesarchiv Appenzell Innerrhoden LAAI), P 222a, Bl. 73 r. Die Signatur wird in der

gesamten Literatur fälschlich mit P 228a angegeben.

8 Appenzellische Autoren versuchten wiederholt, die Existenz Uli Rotachs zu beweisen, vgl.
etwa: Oskar Geiger, Festschrift zur Enthüllung des Uli Rottach-Denkmals und zur Feier des

500jährigen Gedächtnistages der Schlacht am Stoss, Appenzell 1905, 25–39; Rainald Fischer,
«Die Uli Rotach-Frage» Innerrhoder Geschichtsfreund 4 1956), 32–53; zuletzt Hermann
Bischofberger, «Uli Rotach» Innerrhoder Geschichtsfreund 45 2004), 7–29, bes. 17 f. Noch
im Historischen Lexikon der Schweiz hält der Appenzeller Gymnasiallehrer und Kapuzinerpater

Rainald Fischer, gestützt auf seine eigenen Publikationen, fest: «Neuere Forschungen
erweisen den Tod Rotachs in der Schlacht als sicher.» Rainald Fischer, «Rotach, Uli»
Historisches Lexikon der Schweiz, www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D18894.php 11. 2. 2005).

9 Roland Inauen, Matthias Weishaupt, «Uli Rotach. Ein besonderes Kapitel appenzellischer
Erinnerungskultur» Appenzellische Jahrbücher 132 2004), 98–117, hier 116.

10 Georg Kreis, «Gefallenendenkmäler in kriegsverschontem Land. Zum politischen Totenkult
der Schweiz» in Reinhart Koselleck, Michael Jeismann Hg.), Der politische Totenkult.
Kriegsdenkmäler in der Moderne, München 1994, 129–143, hier 131.

11 Programmatisch zu den Themenkreisen Erinnerungskultur und kulturelles Gedächtnis: Jan

Assmann, Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identität in frühen
Hochkulturen, München 1992; Johannes Fried, Der Schleier der Erinnerung. Grundzüge



25

Hugener: Gefallene Helden

einer historischen Memorik, München 2004; in verknappter Form Ders., «Erinnerung und
Vergessen. Die Gegenwart stiftet die Einheit der Vergangenheit» Historische Zeitschrift 273
2002), 561–593.

12 LAAI wie Anm. 7), Bl. 73 r.

13 In Ermangelung einer kritischen Untersuchung vgl. Henggeler wie Anm. 3).
14 Rainald Fischer, «Appenzell Kanton). Herrschaft, Politik und Verfassung vom Hochmittelalter

bis zur Landteilung 1597)» Historisches Lexikon der Schweiz, Basel 2002, I, 387.
15 Vgl.: Rudolf Gamper, «Die Schlacht am Stoss. Chronikalische Erzählungen» in Peter Nie¬

derhäuser, Alois Niederstätter Hg.), Die Appenzellerkriege – eine Krisenzeit am Bodensee?

Forschungen zur Geschichte Vorarlbergs 7), Konstanz 2006, 153–173, hier 153 f.; Stefan
Sonderegger, «Appenzell, Teil der Bodenseeregion» Schriften des Vereins für Geschichte
des Bodensees und seiner Umgebung 110 1992), 3–9, hier 3 f.

16 Claudius Sieber-Lehmann, «Neue Verhältnisse. Das eidgenössische Basel zu Beginn des

16. Jahrhunderts» in Marco Bellabarba et al. Hg.), Identità territoriali e cultura politica
nella prima età moderna. Territoriale Identität und politische Kultur in der Frühen Neuzeit,
Bologna 1998, 271–299, bes. 283.

17 Reimchronik des Appenzellerkrieges 1400–1404) Mitteilungen zur vaterländischen
Geschichte 35), hg. v. Traugott Schiess, St. Gallen 1913–1919, Verse 2722–2770. Zum
toposartigen, altbekannte Erzählmotive aufgreifenden Charakter der Rotach-Episode vgl.:
Viktor Schlumpf, Die frummen edlen puren. Untersuchung zum Stilzusammenhang zwischen
den historischen Volksliedern der Alten Eidgenossenschaft und der deutschen Heldenepik
Geist und Werk der Zeiten 19), Zürich 1969, 137–143; Georg Kreis, «Jubiläen und

Schlachtgedanken. Zivile Überlegungen zur ‹militärischen› Erinnerungskultur in der Schweiz»
Appenzeller Jahrbücher 132 2004), 13–27.

18 Inauen/Weishaupt wie Anm. 9), 113–116. Bemerkenswerterweise sollen die Verluste
der Appenzeller am Stoss gemäss späterer Tradition genau gleich hoch ausgefallen sein
wie beim Überfall auf Gossau 1403.

19 Gamper wie Anm. 15), 169.
20 Achilles Weishaupt, «Appenzell Kanton). Von der Reformation zur Landteilung 1597)»

Historisches Lexikon der Schweiz, Basel 2002, I, 391 f., hier 392; Hermann Bischofberger,
«Dähler, Bartholomäus» Historisches Lexikon der Schweiz, Basel 2004, IV, 568.

21 Inauen/Weishaupt wie Anm. 9), 112. Besonders betont wird die Bedeutung der Konkurrenz
mit St. Gallen bei Stefan Sonderegger, «Weit weg und doch nah dran. Blick ins Mittelalter
mit Quellen aus dem Stadtarchiv St. Gallen» Neujahrsblatt des Historischen Vereins
des Kantons St. Gallen 148 2008), 7–39, bes. 25–33.

22 Abbildung bei Inauen/Weishaupt wie Anm. 9), 99, 114 f.
23 Bischofberger wie Anm. 3), 47.
24 Appenzeller Urkundenbuch, hg. v. Traugott Schiess, Trogen 1934, II, 873–881, hier 880.
25 Annemarie Brückner, «Wallfahrt» Lexikon des Mittelalters, München 1997, VIII, Sp. 1980 f.

Auch andere «halb vergessene katholische Bräuche» liessen die Innerrhoder im Vorfeld
der Landteilung aufleben. Weishaupt wie Anm. 20), 392.

26 Bischofberger wie Anm. 3), 55–57.
27 Ebd., 49. Ohne Bezug zum Schlachttermin fand auch in Menzingen ZG) am Bonifatiustag

zum Dank für den Sieg bei Kappel 11. 10. 1531) alljährlich eine Wallfahrt nach Einsiedeln
statt. Henggeler wie Anm. 3), 325.

28 Bischofberger wie Anm. 3), 49.
29 Die sog. Klingenberger Chronik des Eberhard Wuest, Stadtschreiber von Rapperswil,

hg. v. Bernhard Stettler, St. Gallen 2007, 163, mit Anm. 207. Vgl. auch Bernhard Stettler:
«DieAppenzellerkriege in der Chronistik» Appenzellische Jahrbücher 132 2004), 28–40,
hier 32.

30 Albert Koller, «Der Stoss-Fahrtbrief» Appenzellische Jahrbücher 72 1944), 73 f.
31 Koller wie Anm. 30), 74. Ein weiteres Dokument, das Bestandteil symbolischer Kommu-



traverse 2008/2

26

Der gewaltsame Tod in der Vormoderne

nikation und ritueller Inszenierung ist, wurde in Appenzell von offizieller Seite ebenfalls neu
hergestellt: seit 1962 wird zur Landsgemeinde statt des echten Landbuchs von 1585 aus
konservatorischen Gründen nur noch eineAttrappe mitgeführt, die in einen alten Einband mit der
Aufschrift Dizionario italiano eingekleidet ist und deren Seiten bezeichnenderweise leer sind.
Hermann Bischofberger, Rechtsarchäologie und Rechtliche Volkskunde des eidgenössischen
Standes Appenzell Innerrhoden. Ein Inventar im Vergleich zur Entwicklung anderer Regionen,
Appenzell 1999, Bd. 1, 58.

32 Koller wie Anm. 30), 74. Allzu blutige Passagen strich Ratsschreiber Franz Breitenmoser
imAmt 1972–2008) durch. Bischofberger wie Anm. 3), 55, mit Anm. 72.

33 Beiträge zur Geschichte Innerrhodens 1300–1730). Aus der handschriftlichen Landes-
Chronik des Conventualen Pater Desiderius Wetter, hg. v. Carl Rusch, Appenzell 1912,

3.Waffenrodel ediert in: Appenzeller Urkundenbuch, hg. v. Traugott Schiess, Trogen 1913, I,
730–736.

34 Inauen/Weishaupt wie Anm. 9), 109.
35 Walter Schläpfer, Appenzeller Geschichte, Urnäsch 1964, Bd. 1, 164 f.
36 Kreis wie Anm. 10), 133.

Résumé

Les héros tombés au champ de gloire: répercussions sociales
et instrumentalisation politique des morts des champs de bataille

Dans la Confédération du bas Moyen Age, la mort violente sur le champ de

bataille est omniprésente avec les cérémonies de commémoration collectives
dédiées aux soldats tombés. Mais les célébrations liturgiques dépassent la simple
commémoration des défunts: l’exemple de la bataille au Stoss 1405) avec son

héros prétendument tombé Uli Rotach montre que, selon les temps différents, les
commémorations de bataille sont exploitées à des fins politiques diverses.

Traduction: Romano Mero)


	Gefallene Helden : gesellschaftliche Wirkkraft und politische Instrumentalisierung von mittelalterlichen Schlachttoten

