
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 14 (2007)

Heft: 3

Artikel: TransLokal : ausländische Gaststätten in der Bundesrepublik
Deutschland

Autor: Möhring, Maren

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1728

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


85

TransLokal

Ausländische Gaststätten in der Bundesrepublik Deutschland

Maren Möhring

«Gute Zeiten für Gastwirte aus aller Welt» heisst es im Juli 1980 in einem
Artikel im Leverkusener Anzeiger, der die stark angewachsene Zahl ausländischer
Gastronomiebetriebe inLeverkusen behandelt.1 Unter der Überschrift Türken und
Thais rühren im Kochtopf wird auf die Diversifizierung der inder Bundesrepublik
angebotenen ausländischen Küche hingewiesen, die nun auch kleinere Städte

wie Leverkusen erreicht habe. Waren ausländische Gastronomiebetriebe vor dem

Zweiten Weltkrieg ein seltenes und hauptsächlich grossstädtisches Phänomen

gewesen, so fand seit den 1960er- und verstärkt in den 1970er- und 80er-Jahren

eine allmähliche Diffusion ausländischer Lokale auch in die Kleinstädte
und ländlichen Regionen Westdeutschlands statt. Im Zeitraum von 1975–1985
hat sich die Zahl ausländischer Restaurants in der BRD von circa 20’000 auf
40’000 erhöht; 1985 wurde jedes vierte Restaurant von einem nicht-deutschen

Besitzer geleitet. 2 Es waren vor allem Migrantinnen und Migranten aus dem

Mittelmeerraum, die, zum Teil im Zuge der bundesdeutschen Anwerbungspolitik
der Jahre 1955–1973 ins Land gekommen, sich im Gastronomiesektor selbständig

machten und ihre Speisen für ihre «Landsleute»3 oder aber von Anfang an

auch für den offenen Markt produzierten.
Die Geschichte der ausländischen Gastronomie in der Bundesrepublik ist demnach

eine Geschichte transnationaler Migration, zumindest bis in die 1980er-
Jahre hinein, und zugleich auch eine Geschichte der Internationalisierung des

bundesdeutschen Nahrungskonsums. Beide Prozesse lassen sich als zentrale

Elemente einer sowohl ökonomisch als auch kulturell verstandenen Globalisierung4

begreifen.

Der globale Transfer von Nahrungsgütern und kulinarischem Wissen weist eine
sehr lange und in weiten Strecken koloniale Tradition auf; Lebensmittel können
in dieser Hinsicht als Ur-commodity für Globalisierungsprozesse angesehen werden.

5 Seit dem 20. Jahrhundert haben immer mehr Menschen an der Internationalisierung

der Ernährung partizipiert; in Europa wurde eine Vielzahl «exotischer»
Nahrungsmittel spätestens seit der zweiten Jahrhunderthälfte für weite Teile der

Bevölkerung erschwinglich, und der einsetzende Massentourismus machte mehr



traverse 2007/3

86

Globalgeschichte

und mehr Konsumenten und Konsumentinnen vertraut mit fremden Speisen und
Ernährungsgewohnheiten.6 Die für eine Geschichte ausländischer Gastronomie
bedeutsamen Nahrungsmittel- und Wissenstransfers erfolgten innereuropäisch

wie auch über die Grenzen Europas hinaus; sie stellen ein prägnantes Beispiel
für mehrdimensionale, multilaterale und vor allem nicht allein vom sogenannten

Zentrum in die Peripherien verlaufende Übertragungen dar.7 «Ausländische
Spezialitätenrestaurants» – unter diesem Namen firmierten Gaststätten, die
ausländische Küche anboten, in der frühen Bundesrepublik – lassen sich als
Knotenpunkte derartiger globaler Transfers analysieren. Sie stellen «microspaces

of intercultural encounter and exchange» dar.8Anders als das bürgerliche Restaurant

des 19. Jahrhunderts, das regionale Speisen als Teil einer in der Entstehung

begriffenen) Nationalküche präsentierte und sich damit als Ort verstehen lässt,

an dem «die Nation konsumiert» wurde, kann das «ausländische Spezialitätenrestaurant

» als Ort gelten, an dem «die Welt konsumiert» wird.9

Bedeutet, «die Welt zu konsumieren» dass hier, in einer spezifischen Lokalität,

«das Globale» konsumiert wird? In den Debatten über Globalisierungs-beziehungsweise

Glokalisierungsprozesse ist das Verhältnis von Globalem und

Lokalem vielfach thematisiert worden. Hannes Siegrist etwa hat die moderne

Konsumkultur als ein Feld charakterisiert, das auf der «Dialektik zwischen der

Verallgemeinerung des ursprünglich) Lokalen und der Wiederverankerung des

Allgemeinen in bestimmten Räumen vor dem Hintergrundder Spannung zwischen

Homogenisierung, Differenzierung und Vermischung» beruhe.10 Diese Perspektive

erlaubt es, den Blick auf die zentrale Frage von Partikularisierung und
Universalisierung beim Transfer von Konsumgütern zu richten. Dabei scheint es mir
jedoch sinnvoll, die Idee eines «ursprünglich Lokalen» das dann Globalisierungsprozessen

ausgesetzt und in diesen transformiert wird, explizit zu verabschieden

und stattdessen das Verhältnis von Lokalem und Globalem als gleichursprünglich
zu denken, wie es das Konzept der «Glokalisierung» vorschlägt.

Global, lokal, translokal

«Glokalisierung» ist ein Begriff, der aus den japanischen business studies der
1980er-Jahre in eine Vielzahl gesellschaftlicher Bereiche und wissenschaftlicher
Disziplinen diffundiert und dort jeweils neu definiert worden ist. Gemeinsam

ist den zahlreichen Verwendungsweisen des Begriffs, dass sie dazu tendieren,
das Lokale und die Macht des Lokalen angesichts des Globalen zu betonen.11

Anders also als der Ansatz der «McDonaldisierung der Gesellschaft»,12 der vor
allem die im Zuge von Globalisierungsprozessen zu beobachtenden weltweiten
Homogenisierungstendenzen thematisiert, eröffnet das Konzept derGlokalisierung



87

Möhring: TransLokal

einen Blick auf das komplexe Wechselspiel von Globalem und Lokalem. Roland
Robertson hat deutlich gemacht,dass das Lokale und das Globale kein analytisches

Gegensatzpaar bilden, sondern sichwechselseitig bedingen: Lokalitätsei nicht das

Gegenteil, sondern ein Aspekt von Globalität, und Globalität wiederum komme
allein durch die Verflechtung verschiedener Lokalitäten zustande, die erst im
Zuge der Globalisierung als solche erfunden würden.13 Nimmt man die vielfach
postulierte Relationalität von Globalem und Lokalem ernst, dann bedeutet das

folglich zum einen, dass das Lokale nicht mehr als eine widerständige) Enklave
gegenüber dem homogenisierenden Globalen verstanden werden kann,14 und

zum anderen, dass beide Begriffe eher Prozesse denn eng gefasste geografische

Konzepte bezeichnen.15

An den Debatten über Glokalisierung sind zwei Aspekte besonders relevant
für eine Analyse ausländischer Gaststätten in der BRD. Das ist zum einen die
Frage nach Vorgängen der Homo- und Heterogenisierung sowie der Hybridisierung,

die sich anhand der in einem «ausländischen Spezialitätenrestaurant»
angebotenen Speisen untersuchen lassen. Zum anderen lenkt der Neologismus
Glokalisierung die Aufmerksamkeit auf räumliche Transformationsprozesse im
Zuge der Globalisierung. Die im Begriff der Glokalisierung implizierte «Mass-stabs-

und Ortsverflechtung» ist, so Dietrich Soyez, in «kaum einem anderen

Bereich unserer Alltagswelt so offensichtlich wie in der Gastronomie».16 Die
vielfältigen transnationalen und/oder transkulturellen Raumbezüge – sei es

hinsichtlich des Personals, der zubereiteten Nahrungsmittel und Speisen oder des

dort zirkulierenden Wissens – definieren das ausländische Restaurant als einen
translokalen Ort. «Translokal» verwende ich hier als übergreifende Bezeichnung
für verschiedene, unterschiedlich in- und extensive räumliche Beziehungen, die

den besagten Ort nicht zu einer abgeschlossenen Entität machen, sondern ihn für
zahlreiche lokale, regionale, nationale, globale) Kontexte öffnen.17 Anstatt zwei
spatial scales,18 «das Globale» und «das Lokale» zu privilegieren, ermöglicht
das Konzept der Translokalität, selektive Verknüpfungen auf verschiedenen

räumlichen Ebenen zu konzeptualisieren. Der Begriff der translocation, wie er

in den postcolonial studies diskutiert wird, eignet sich besonders gut, um der

räumlichen Dimension «geteilter Geschichten»19 gerecht zu werden. Er weist
konzeptuell auf die Durchquerung räumlicher Konstruktionen hin und lässt auch

konkurrierende Raumvorstellungen und damit Machtkämpfe um Räume in den

Blick geraten. Denn ungeachtet ihrer grossen Beliebtheit bei vielen Konsumenten

und Konsumentinnen waren und sind ausländische Gaststätten – als sichtbare

Emblemeder Immigration und einerglokalisierten Kultur– in der Bundesrepublik
keineswegs unumstritten.
Als Beispiel für ein allgegenwärtiges translokales Nahrungsmittel soll im
Folgenden das in Deutschland überaus populäre Fast Food «Dönerkebab» fungieren.



traverse 2007/3

88

Globalgeschichte

Gerade seine Translokalität ist es, die «den Döner» zu einem Gegenstand
wiederholter soziokultureller, symbolischer Auseinandersetzungen macht, in denen

sowohl seine Bedeutung als auch sein Ort in der bundesdeutschen Kultur immer
wieder aufs Neue verhandelt werden.

Der Dönerkebab als translokales Produkt

Während beim Essen im Restaurant noch immer die italienische Küche in der

Beliebtheitsskala der Deutschen ganz vorne liegt,20 ist der Dönerkebab gegen

Ende der 1980er-Jahre zum erfolgreichsten Fast Food avanciert. Er weist höhere

Verkaufszahlen auf als der Hamburger oder die Currywurst; 1997 wurden allein
in Berlin täglich 25, im Osten Deutschlands 35 und im Westen 140 Tonnen Döner
verkauft.21 Die Erfolgsgeschichte des Dönerkebabs begann Anfang der 1970er-
Jahre in Berlin, als türkische Imbisse ihn erstmals in ihr Sortiment aufnahmen.

In der Türkei war Dönerkebab nur als Tellergericht bekannt, als das er auch in
Berliner Restaurantsserviertwurde.22 Eswaren jedoch Imbisse in Berlin,die Döner
erstmals in einer Teigtasche, der pide, und damit auch zum Mitnehmen anboten.23

Uneinigkeit herrscht bis heute darüber, welcher Imbissbetreiber als erster auf die
Idee kam, Dönerkebab als Fast Food zu verkaufen. Eberhard Seidel-Pielen nennt
in seiner Studie Aufgespiesst. Wie der Döner über die Deutschen kam mehrere

Imbisse, die für sich beanspruchen, den Döner im Fladenbrot erfunden zu
haben.24 Sicher ist allein, dass es ihn zuerst in Kreuzberg, dem Stadtteil mit der bis
heute grössten Anzahl türkischer Migrantinnen und Migranten in Deutschland,

zu kaufen gab. Von Berlin aus trat der Dönerkebab dann seinen Siegeszug in der

restlichen Bundesrepublik an, und zwar zunächst in Städten mit einem hohen

Anteil an Migrantinnen und Migranten; Anfang der 1980er-Jahre war er dann in
den meisten Universitätsstädten erhältlich, bevor er 1990 in Ostdeutschland und

schliesslich auch in der westdeutschen Provinz einen neuerlichen Boom erlebte.25

Mittlerweile hat sich in Deutschland eine umfangreiche Döner-Industrie etabliert;
über 100 Betriebe produzieren das für den Dönerkebab benötigte Fleisch und

Brot.26 Diese gehören mehrheitlich deutsch-türkischen Unternehmern. Gemeinsam

mit den ebenfalls meist deutsch-türkischen Döner-Verkäufern bilden diese

ein in der Anfangszeit häufig lokales, mittlerweile aber meist überregionales
Netzwerk.27

Mit der Bezeichnung «deutsch-türkisch» sind hier alle in Deutschland lebenden

Menschen deutsch-)türkischer Herkunft gemeint. Die Schwierigkeit, eine
Umschreibung zu finden, die nicht die eine Seite einer transnationalen/translokalen
Existenzprivilegiert– so sie denn überhaupt als solche empfunden und praktiziert
wird –, verdeutlicht die Notwendigkeit, für derartige Phänomene neue Begrifflich-trav2007n3s019-



89

Möhring: TransLokal

keitenzu finden. Translokalität auf der Ebene derAkteure und Akteurinnensichtbar

zu machen, verlangt nach einer kritischen Reflexion der gängigen Terminologie.
Kann der Bindestrich in der Bezeichnung «deutsch-türkisch» zwar als adäquater

Hinweis auf einen Zwischenraum gelesen werden, so legt diese Umschreibung
doch den Akzent in problematischer Weise weiterhin auf das Türkischsein, das

als vorgängig und grundlegend erscheint.28 Dies gilt ebenso für die Charakterisierung

des Dönerkebabs als deutsch-türkisches Produkt.

Bei der Durchsetzung des Döners spielten verschiedene lokale Faktoren, auf
Produzenten- wie Konsumentenseite, eine entscheidende Rolle. Zu nennen ist
hier zunächst dieAnfang der 1970er-Jahre massiv angestiegeneArbeitslosigkeit,
von der Migrantinnenund Migranten überproportional stark betroffen waren, und

der 1974 in Kraft getretene Anwerbestopp für Gastarbeiter und Gastarbeiterinnen.

Um für sich selbst und die im Rahmen des Familiennachzugs eintreffenden
Verwandten ein Auskommen zu schaffen – und damit überhaupt einen legalen

Verbleib in der Bundesrepublik zu ermöglichen –, machten sich mehr und mehr
Migrantinnen undMigranten selbständig, vor allem im Nahrungsmittelsektor.29 In
dieser Hinsicht lässt sich der Döner als «Überlebensstrategie» charakterisieren.30

Er wurde als Produkt nicht nur für deutsch-türkische Kundinnen und Kunden,
sondern sehr schnell auch für den offenen Markt produziert31 und orientierte sich

daher auch an den lokalen Konsumgewohnheiten der nichttürkischen Berlinerinnen

und Berliner, die, wenn nicht für die Erfindung, so doch für den Erfolg des

Dönerkebabs mitverantwortlich sind. Der Döner als Fast Food reagierte auf die
deutsche Vorliebe, schnell etwas auf der Strasse zu essen, wie es die traditionsreiche

Kultur der Buletten-, Curry- und Bockwurststände nicht nur) in Berlin
ermöglichte.32 Das schnelle Hinunterschlingen eines Gerichts entspricht türkischen
Essgewohnheiten weit weniger, und so lässt sich auch heute noch beobachten,
dass in türkischen Lokalen, die sowohl Döner im Strassenverkauf anbieten als

auch über Restaurantplätze verfügen, die Laufkundschaft eher deutsch und die

Restaurantgäste eher deutsch-)türkischer Herkunft sind.33

Möglicherweise hat der Ort des Konsums, also der Imbiss mit seinen andersartigen

Rahmenbedingungen im Vergleich zum Restaurant, dazu geführt, dass

mehr und mehr nichttürkische Bundesbürgerinnen und -bürger Döner und andere

deutsch-)türkische Gerichte konsumierten. Zum einen sind die Interaktionen
zwischen Verkaufspersonal und Kunde beziehungsweise Kundin sowohl sprachlich

als auch zeitlich auf ein Minimum begrenzt, handelt es sich doch, im
Gegensatz zur aufwändigeren Bestellung im Restaurant, um einen recht schnell
und mit wenigen Worten durchzuführenden Kaufakt. Zum anderen macht gerade

die Alltäglichkeit eines Imbissbesuchs und die Kategorisierung des Gerichts als

eher unbedeutende und preiswerte Zwischenmahlzeit das Ausprobieren neuer,

fremdartiger Speisen wahrscheinlicher.34



traverse 2007/3

90

Globalgeschichte

Kam also das am Imbiss verabreichte Gericht möglicherweise den deutschen

Konsumgewohnheiten entgegen, so wurde auch hinsichtlich der Zusammensetzung

des Döners auf «den» deutschen Geschmack Rücksicht genommen. So

wurden in die Teigtasche – oft eine spezielle Form von pide, die in der Türkei
nur im Fastenmonat Ramadan gebacken wird, mit der Etablierung des Döners in
der Bundesrepublik aber für deutsche Türken und Türkinnen diese Verbindung
verloren hat – neben Fleisch und Salat auch verschiedene) Saucen gegeben. Die
heute mit dem Döner erhältlichen Saucen gehören traditionellerweise nicht zur
türkischen Küche.35 Der Döner zum Beispiel) «mit scharfer Sauce» kann daher

als deutsch-türkische Erfindung gelten, was sich unter anderem darin
niederschlägt, dass dieser Zusatz bei der Bestellung häufig von Deutsch-Türkinnen und

Türken, die ihr Gericht ansonsten in türkischer Sprache ordern, auch auf deutsch

formuliert wird. Vice versa ist die Bezeichnung «Dönerkebab» die sich in etwa

als «Rostfleisch, am Drehspiess gebraten» übersetzen lässt – im Vergleich zu
älteren Lehnwörtern aus dem Türkischen wie Joghurt oder Marzipan36 – kaum
verändert in den deutschen Wortschatz eingegangen und 1991 in den Duden
integriert worden.37

Der Döner ist also sowohl seiner Zusammensetzung nach als auch im Hinblick
auf die Form seines Verzehrs eine zu einem bestimmten Zeitpunkt an einem
bestimmten Ort auf eine spezifische Weise rekombinierte und «genuin» translokale
Speise. Seine Translokalität besteht nicht allein in einer nach erfolgtem Transfer
vorgenommenen Umdeutung des Produkts in einem neuen kulturellen Umfeld;
vielmehr verdankt der Döner auch seine materielle Existenz einem translokalen,
verschiedene Orte verknüpfenden Entstehungskontext.Auch wenn die türkischen
und deutschen Elemente, die in den Dönerkebab eingegangen sind, besonders

hervorzuheben sind und man ihn daher auch zu Recht als transnationales Produkt
charakterisieren könnte, soll die Etikettierung als translokal darauf verweisen,
dass es nicht allein nationale Kontexte gewesen sind, die durchkreuzt wurden,
sondern dass der Döner seine Entstehung einem spezifischen Ort, nämlich Ber-lin(-

Kreuzberg), mit seinen Verflechtungen mit anderen Orten sowohl in der
Bundesrepublik als auch in der Türkei verdankt. Dennoch bleibt der trans)nationale
Referenzrahmen für eine Analyse ausländischer Gaststätten bedeutsam, ist es

doch nicht zuletzt die noch immer primär nationale Migrationspolitik, welche die
rechtlichen Bedingungen und sozioökonomischen Chancen eines ausländischen

Gastronomiebetriebs massgeblich beeinflusst.

Für die Bedeutung eines Gerichts sind nicht nur seine verschiedenen Bestandteile,

sondern vor allem die Bilder und Narrationen entscheidend, die mit dieser Speise

verbunden sind.38 Wie Ayse Çaglar gezeigt hat, wurde bei der Vermarktung des

Dönerkebabs zunächst seine vermeintlich exotische Herkunft herausgestellt;
der Döner wurde als türkische Spezialität für Deutsche beworben. Um deutsche



91

Möhring: TransLokal

Kundinnen und Kunden zu gewinnen, sei ein « folkloric discourse of Turkishness

» in Anschlag gebracht worden, der sehr stark auf orientalisierende Bilder
abgehoben habe. Materialisiert hat sich dieser Diskurs in der Inneneinrichtung
zahlreicher Imbisse. Derartige auch auf koloniale Kontexte verweisende)
orientalistische Bilder stellten einen zentralen Bestandteil des Produkts «Döner»
und seiner Bedeutung dar. Der Döner mutierte auf diese Weise zu einem – an

diesem Punkt sind die Vermarktungsstrategien im ethnic food-Gewerbe und

in der Tourismusbranche kaum voneinander zu unterscheiden – vermeintlich
traditionsreichen und authentischen türkischen Gericht. In den 1990er-Jahren

jedoch, so Çaglar, haben viele Imbissbetreiber begonnen, ein neues Image für
den Döner zu kreieren. Die Verkaufsstellen wurden umgestaltet und umbenannt,

erhielten Namen wie «McKebap» oder «Mister Kebap» und rekurrierten damit
auf US-amerikanische Fast-Food-Vorbilder.39 Während die Besitzer türkischer
Restaurants oftmals an der Strategie der Authentifizierung und Ethnisierung
festhielten und noch heute, gerade im Falle gehobener Küche, ihre Lokale
beispielsweise mit Ölbildern orientalischer Basarszenen schmücken,40 so setzten

die Imbissbetreiber auf «Amerikanisierung» statt Folklorisierung. Çaglar
interpretiert diesen Wandel als Versuch seitens der Deutsch-Türken, ihren Ort
in der bundesdeutschen Gesellschaft neu zu definieren,41 beispielsweise indem
sie sich als post)moderne Unternehmer auf einem globalen Markt präsentieren

und damit zugleich eine neue Form deutsch-türkischer Identität produzieren.
Der Imagewandel der Döner-Imbisse ist zu einem nicht unerheblichen Teil
über den Generationenwechsel zu erklären, der sich in der Suche nach neuen

Ausdrucksformen seitens der Deutsch-Türkinnen und -Türken der zweiten und

dritten Generation manifestiert.42 So lässt sich gerade in den letzten Jahre eine
umfassende «McDonaldisierung» der Döner-Imbissebeobachten wie umgekehrt
die Durchführung «ausländischer Spezialitätenwochen» bei McDonald’s), die

jedoch keineswegs als eine vollständige Angleichung, sondern vielmehr als

durchaus ironisch gebrochene Imitation des US-amerikanischen Vorbildes zu

verstehen ist. Diese Verschiebung entsteht nicht allein dadurch, dass bisweilen
türkische oder kurdische Versatzstücke in das Gesamtkonzept integriert werden;
darüber hinaus lassen Namen wie «MisterKebap» oderWerbesprüche wie«Döner
macht schöner» die neuen Döner-Verkaufsstellen auch an der aktuellen Trash-

Kultur der BRD teilhaben.43 Sie stellen somit eine lokalspezifische Antwort auf
die globale Fast-Food-Kultur dar und definieren zugleich ihren Ort innerhalb der
bundesdeutschen Populärkultur auf neuartige Weise.44

Der unternommene Imagewandel macht erstens deutlich, dass Herstellung und
Konsum eines Produkts wie des Döners immer in die jeweils aktuellen Diskurse
über ethnische, nationale und globalisierte Identitäten eingebunden sind.Zweitens
zeigt das Beispiel, dass es nicht ausreicht, bei einer Analyse des Dönerkebabs



traverse 2007/3

92

Globalgeschichte

nur zwei nationale Kontexte in den Blick zu nehmen. Der explizite Bezug auf die

USA erfordert mindestens) eine Triangulisierung der Untersuchungsperspektive

und belegt damit abermals, dass man es äusserst selten mit bi-, sondern meist

mit multilateralen Transfers zu tun hat45 – ein Befund, der umso mehr gilt, wenn
man die vielfältigen Produktions- und Distributionsgeografien der einzelnen
Nahrungsmittelkomponenten in die Analyse einbezieht.

Fazit

Die Translokalität eines gewöhnlichen Konsumprodukts wie des Dönerkebabs
lässt sich als Indiz dafür lesen, dass «der Alltag» in einer globalisierten
beziehungsweise glokalisierten Welt nicht mehr – oder noch nie – allein «dem
Lokalen» zugeschlagen werden kann. Translocation ist ein Vorgang, der alle
Gesellschaftsbereiche und alle Gesellschaftsschichten betrifft. Gerade eine
Glokalisierung «von unten» basiert auf translokalen Verflechtungen, die durch eine

Vielzahl von Alltagspraxen hergestellt und aufrecht erhalten werden, seien es

Praktiken des Wissensaustausches, des Transfers von Gütern oder, nicht zuletzt,
der Migration. Die Durchquerung unterschiedlicher Räume produziert neuartige

Orte, Heterotopien oder dritte Orte, welche die Raumordnung von Gesellschaften

und Kulturen neu konfigurieren. Diese Transformationsprozesse realer wie
imaginärer Geografien stossen bisweilen auf beträchtlichen Widerstand. Während
der vorliegende Text eher eineArt Erfolgsgeschichte des Dönerkebabs nahe legt,
darf nicht unerwähnt bleiben, dass «der Döner» keineswegs allein für eine
geglückte interkulturelle Begegnung steht – was auch immer darunter zu verstehen

wäre. Ein Neonazislogan wie «Bockwurst statt Döner» macht deutlich, dass die
durch transnationale Migration und glokalisierte Konsumkulturen veränderten
Geografien bei einigen Gruppen auf massive Abwehr stossen. Dabei geht es in
diesem Fall nicht allein um eine grundsätzliche Ablehnung «des Türkischen»
sondern vielmehr der beobachteten Hybridisierung «des Deutschen» die der
Dönerkebab verkörpert.46

NebenAkten derAblehnung bestimmterTransfers und ihrerAuswirkungen müsste

auch die Wechselseitigkeit vonTransferprozessen in dieAnalyse einbezogen werden.

So ist die deutsche Gastronomie, die sich in der Türkei, vor allem in den

Touristenregionen, zunehmend etabliert,47 bisher kaum erforscht, könnteaberzu einer

aufschlussreichen Parallelbetrachtung vonArbeitsmigration und Massentourismus

beitragen.Vor allem jedoch sind die Rückwirkungen des Erfolgsdes Dönerkebabs

in Deutschland auf die türkische Konsumkultur näher zu untersuchen. Dort wird
«der Döner» mittlerweile an vielen Verkaufsständen angeboten; zudem nehmen

in Istanbul einige Imbiss- beziehungsweise Büfe-Betreiber für sich in Anspruch,



93

Möhring: TransLokal

bereits Ende der 1960er-Jahre, also noch vor der Durchsetzung des Dönerkebabs

in der Bundesrepublik, Döner als Sandwich, wenn auch in anderer Form und

Zubereitungsart, serviert zu haben.48 An Ursprungsgeschichten mangelt es also

nicht. Besitzen diese als Argument in den symbolischen Auseinandersetzungen

um den Dönerkebab und seine differierenden Bedeutungen durchaus Relevanz
und damit auch für die historiografische Analyse), so kann es einer translokalen

Geschichtsschreibung doch nicht darum gehen, «den tatsächlichen Ursprung»
eines Produkts wie des Dönerkebab herausfinden zu wollen. Statt potenzielle
Ursprünge zu rekonstruieren, sollte eine translokale Historiografie – im Sinne
eines spatial turns, der die Historizität des Raumes und räumlicher Beziehungen

nicht aus dem Blick verliert –, es sich zur Aufgabe machen, die verschlungenen

Wege global gehandelter Waren, transferierten Wissens und sich über Grenzen

hinweg bewegender Menschen zu verfolgen. Demnach stehen also nicht roots,
sondern routes49 auf der Agenda.

Anmerkungen

1 Wolfgang Dipp, «Türken und Thais rühren im Kochtopf. Ein Jugoslawe fühlt sich als
Rheinländer» Leverkusener Anzeiger, 8. 7. 1980.

2 Horst Heinz Grimm, Das Gastgewerbe in der Bundesrepublik dpa Hintergrund, Nr. 3245,
21. 7. 1987), 11.

3 RWWA, Abt. 1, Nr. 477, Fasz. 5: Gewerbe- und Handelsbeschränkungen – Allgemeines,
Oberstadtdirektor der Stadt Köln an die Industrie- und Handelskammer Köln, 26. 10. 1962.

4 Für ein multidimensionales Verständnis von Globalisierung siehe Jan Nederveen Pieterse,
«Globalization as Hybridization» in Mike Featherstone, Scott Lash, Roland Robertson Hg.),
Global Modernities, London 1995, 45–68, 45.

5 Doris Witt, «Global Feminisms and Food. A Review Essay» Meridians. Feminism, Race,

Transnationalism 1 2001), 73–93, 75.
6 Vgl. Alan Warde, «Eating Globally. Cultural Flows and the Spread of Ethnic Restaurants »

in Don Kalb et al. Hg.), The Ends of Globalization. Bringing Society Back In, Lanham 2000,
299–316, 311; Reay Tannahill, Food in History, neue, vollständig überarbeitete Aufl.,
New York 1989, 326.

7 Vgl. Warde wie Anm. 6), 311.
8 Laurier Turgeon, Madeleine Pastinelli, «‹Eat the World›. Postcolonial Encounters

in Quebec City’s Ethnic Restaurants» Journal of American Folklore 115 2002), 247–268,
247.

9 Ebd., 247.
10 Hannes Siegrist, «Konsumkultur des 20. Jahrhunderts in regionalgeschichtlicher Perspektive.

Zwischen Verräumlichung, Vergesellschaftung und Individualisierung» in Michael Prinz
Hg.), Der lange Weg in den Überfluss. Anfänge und Entwicklung der Konsumgesellschaft

seit der Vormoderne, Paderborn 2003, 491–514, 495.
11 Patrice C. Brodeur, «From Postmodernism to ‹Glocalism›. Toward a Theoretical Understand¬

ing of Contemporary Arab Muslim Constructions of Religious Others» in Birgit Schaebler,

Leif Stenberg Hg.), Globalization and the Muslim World. Culture, Religion, and Modernity,
Syracuse 2004, 188–255, 192.



traverse 2007/3

94

Globalgeschichte

12 George Ritzer, The McDonaldization of Society. An Investigation into the Changing
Character of Contemporary Social Life, Thousand Oaks 1993.

13 Roland Robertson, «Glocalization. Time-Space and Homogeneity-Heterogeneity»
in Mike Featherstone, Scott Lash, Ders. Hg.), Global Modernities, London 1995, 26, 30, 35.

14 Ebd., 39. Robertson ebd., 29) deutet diese Gegenüberstellung als Wiederholung
der «German culture-civilization distinction at the global level»

15 Arif Dirlik, «Place-Based Imagination. Globalism and the Politics of Place» in Ders.,
Roxann Prazniak Hg.), Places and Politics in an Age of Globalization, Lanham 2001,
15–51, 15.

16 Dietrich Soyez, «Der ‹Kölsche Chinese› und andere Hybride. Kölner Restaurants als Bühnen
von Glokalisierungsprozessen» in Günther Schweizer, Frauke Kraas, Klaus Zehner Hg.),
Köln und der Kölner Raum. Ein geographischer Exkursionsführer, Teil 1: Stadt und Umland
Kölner Geographische Arbeiten, Heft 82), Köln 2004, 29–35, 31.

17 Vgl. Maren Möhring, «Transnational Food Migration and the Internationalization of Food
Consumption. Ethnic Cuisine in West Germany» in Alexander Nützenadel, Frank Trentmann
Hg.), Food and Globalization im Erscheinen begriffen).

18 Für eine Untersuchung der unterschiedlichen politics of scale und letztlich eine Ablösung
der Konzepte «lokal» und «global» plädiert Erk Swyngedouw, «Neither Global nor Local.
‹Glocalization› and the Politics of Scale» in Kevin R. Cox Hg.), Spaces of Globalization.
Reasserting the Power of the Local, New York 1997, 137–166, 142.

19 Sebastian Conrad, Shalini Randeria, «Einleitung. Geteilte Geschichten – Europa in einer
postkolonialen Welt» in Dies. Hg.), Jenseits des Eurozentrismus. Postkoloniale Perspektiven

in den Geschichts- und Kulturwissenschaften, Frankfurt a. M. 2002, 9–49.
20 Richard Wachter, «Bella Italia» Hessische Gastronomie. Fachmagazin für die Hotellerie

und Gastronomie 12 2003), 18– 22, 20.
21 Felicitas Hillmann, Hedwig Rudolph, Redistributing the Cake? Ethnicisation Processes

in the Berlin Food Sector, Discussion Paper FS I 97–101, WZB Berlin für Sozialforschung
1997, 19. Während Mitte der 1990er-Jahre in Berlin und den neuen Bundesländern
schätzungsweise für rund 920 Mio. DM Döner verkauft wurden, erzielte McDonald’s nur einen
Umsatz von rund 350 Mio. DM. Vgl. Eberhard Seidel-Pielen, Aufgespiesst. Wie der Döner
über die Deutschen kam, Hamburg 1996, 13.

22 1970 gab es in Berlin drei türkische Restaurants, das «Istanbul» in der Knesebeckstrasse,
das «Topkapi» in der Kantstrasse und ein Grillspezialitätenrestaurant in der Stresemannstrasse.

Vgl. Verkehrsamt Berlin Hg.), Gaststättenverzeichnis für Berlin-Besucher,

Berlin 1970. Hier wurde Dönerkebab als Tellergericht angeboten.
23 Sehr instruktiv zur Geschichte und Interpretation des Dönerkebabs:Ayse Caglar, «McDoner.

Doner Kebap and the Social Positioning Struggle of German Turks» in Janeen Arnold Costa,

Gary J. Bamossy Hg.), Marketing in a Multicultural World. Ethnicity, Nationalism, and
Cultural Identity, Thousand Oaks 1995, 209–230; Seidel-Pielen wie Anm. 21).

24 Als Beispiele für die unzähligen Ursprungsgeschichten seien die folgenden angeführt:
« Mehmet Aygün war 16 Jahre alt, als er 1971 beimAushelfen im Restaurant seines Onkels
am Kottbusser Damm in Berlin auf die geniale Idee kam […], das türkische Tellergericht
namens Döner Kebab ins Brot zu klemmen und für Zwoofuffzich zu verkaufen.» Wolfgang
Kunath, «Dreissig Jahre Döner-Drehen» Frankfurter Rundschau, 24. 2. 2001, 34. Seidel-
Pielen nennt den 1971 in der Adalbertstrasse eröffneten Imbiss der Familie Kör-Bilal, ferner
Ahmet Yeter, der für sich in Anspruch nimmt, 1971 den ersten türkischen Imbiss in Berlin
eröffnet und ab 1973 auch Döner angeboten zu haben, und Ibrahim Keyif, von dem es heisst,
er habe bereits 1969 in der Potsdamer Strasse den ersten Döner-Imbiss eröffnet. Vgl. Seidel-
Pielen wie Anm. 21), 41, 43.

25 Seidel-Pielen wie Anm. 21), 164 f.
26 Dorothea Schmidt, «Unternehmertum und Ethnizität – ein seltsames Paar» Prokla 30 2000),

335–362, 357.



95

Möhring: TransLokal

27 Zur Problematik, dieseArt von Netzwerk als ethnisch zu etikettieren, vgl. die Aufsätze
in Prokla 30 2000), 3.

28 Auch ein Umstellen der Zugehörigkeitsbeschreibungen, wie dies in den USAüblich ist
Asian-American), löst das Problem nicht, führt aber zu einer anderen Akzentuierung,

die als Indiz für einen differenten Umgang mit Migranten und Migrantinnen gelesen werden
kann. Vgl. David Palumbo-Liu, Asian/American. Historical Crossings of a Racial Frontier,
Stanford 1999.

29 Mitte der 1990er-Jahre war beinahe jedes zweite türkische Unternehmen in Berlin
im Nahrungsmittelsektor tätig, rund ein Viertel in der Gastronomie, wobei Imbisse deutlich
überrepräsentiert waren. Vgl.: Hillmann, Rudolph wieAnm. 21), 20; Hedwig Rudolph,
Felicitas Hillmann, «Döner kontra Boulette – Döner und Boulette. Berliner türkischer
Herkunft als Arbeitskräfte und Unternehmer im Nahrungsgütersektor» in Hartmut Häussermann,

Ingrid Oswald Hg.), Zuwanderung und Stadtentwicklung Leviathan-Sonderheft 17),
Opladen 1997, 85–105, 98 f.

30 So Filiz Yüreklik, den der Erfolg des Dönerverkaufs auf Strassenfesten in Kreuzberg
ermutigte, einen Döner-Imbiss aufzumachen. Zit. nach Seidel-Pielen wie Anm. 21), 48.

31 Der Döner hat sich als «Nischenprodukt auf dem offenen Markt» durchgesetzt, so Tim
Fallenbacher, «‹Ethnic Business› in Nürnberg. Fallstudie Dönerkebap» Mitteilungen
der Fränkischen Geographischen Gesellschaft 48 2001), 247–272, 260.

32 Seidel-Pielen wie Anm. 21), 45.
33 Vgl. Andreas Baum, «30 Jahre Döner» Zitty 5 2001), 16–20, 17.
34 Zur schnelleren Übernahme neuer Konsumprodukte in peripheral contexts siehe Malene

Djursaa, Simon Ulrik Kragh, The Globalisation of Consumption Patterns, Working Paper
no. 19, Departement of Intercultural Communication and Management, Copenhagen Business
School, Frederiksberg 1997, 6.

35 Hedda Reindl-Kiel, «Wesirfinger und Frauenschenkel. Zur Sozialgeschichte der türkischen
Küche» Archiv für Kulturgeschichte 77 1995), 57–84, 58.

36 Vgl. Hartmut Heller, «Das Nürnberger Restaurant ‹Alla Turca› – und was ihm vorausging.
‹Beutetürken› des 16./17. Jahrhunderts» in Ders. Hg.), Neue Heimat Deutschland. Aspekte

der Zuwanderung, Akkulturation und emotionalen Bindung, Erlangen 2000, 265–274, 270.
37 Dönerkebab, türkisch döner kebap, leitet sich her aus döner Dreh-) und kebap, der Kurz¬

form von sis kebap sis Bratspiess, kebap von arabisch kab b Braten). Siehe Duden.
Das grosse Wörterbuch der deutschen Sprache in zehn Bänden, 3. Aufl., Mannheim 1999,
Bd. 2, 844, Bd. 5, 2086.

38 Zum Konzept der kulturellen Biografie von Konsumgütern vgl.Arjun Appadurai, The Social
Life of Things. Commodities in Cultural Perspective, Cambridge 1986.

39 Vgl. Caglar wie Anm. 23), 217, 219.
40 Vgl. Baum wie Anm. 33), 17.
41 Vgl. Caglar wie Anm. 23), 221.
42 Zur zentralen Bedeutung von Hybridität für die zweite und dritte Generation vgl. Antoine

Pécoud, Cosmopolitanism and Business. Entrepreneurship and Identity among German-Turks
in Berlin, Paper WPTC-2K- 05.

43 Zum Döner als Element der gegenwärtigen Trash-Kultur siehe Uwe Spiekermann,
«Das Andere verdauen. Begegnungen von Ernährungskulturen» in Ders., Gesa U.

Schönberger Hg.), Ernährung in Grenzsituationen, Berlin 2002, 89–105, 98.
44 Die Reformulierungen von «Rasse» und Ethnizität im Nachkriegsdeutschland stellen noch

immer ein Desiderat der zeithistorischen Forschung dar, v. a. in Hinblick auf migrantische
Interventionen. Vgl. Heike Fehrenbach, «Learning from America. Reconstructing ‹Race›

in Postwar Germany» in Alexander Stephan Hg.), Americanization and Anti-Americanism.
The German Encounter with American Culture after 1945, Oxford 2005, 107–125, 108.

45 Vgl. Hartmut Kaelble, «Herausforderungen an die Transfergeschichte» Comparativ 16/ 3
2006), 7–12, 9. Zu fragen wäre, inwieweit «Europa» als zusätzlicher Referenzrahmen



traverse 2007/3

96

Globalgeschichte

einzubeziehen wäre, wie es Anne-Marie Fortier, Migrant Belongings. Memory, Space,

Identity, Oxford 2000, 160, für italienische Migranten und Migrantinnen in Grossbritannien
vorschlägt.

46 Vgl. Möhring wie Anm. 17); für eine ausführlichere Interpretation siehe Maren Möhring,
«Dönerkebab and West German Consumer Cultures» in Network Postcolonial Germany
and Britain Hg.), Hybrid Cultures, Nervous States in Vorbereitung).

47 Vgl. Ömer Erzeren, «Eisbein in Alanya. Deutsche Migranten im Orient» in Ders., Eisbein
in Alanya. Erfahrungen in der Vielfalt deutsch-türkischen Lebens, Hamburg 2004, 17–35.

48 Seidel-Pielen wie Anm. 21), 37, 45.
49 Vgl. James Clifford, Routes. Travel and Translation in the late Twentieth Century,

Cambridge 1997.

Résumé

TransLocal. Les établissements de restauration étrangers
en Allemagne

Cet article décrit les restaurants étrangers en Allemagne comme des lieux de

production et de consommation translocaux, au travers desquels des processus

de mondialisation venant du «bas» se laissent analyser. L’étude de cas présentée

dans cette contribution porte sur les Döner-Imbisse, les restaurants qui vendent
des döner kebabs. Le succès de ce sandwich germano-turc, des années 1970
jusqu’à nos jours, est raconté en observant les liens translocaux, ainsi que les
processus de transfert et d’adaptation réciproques, qui ont conduit à l’invention
et à l’essor du döner kebab. Alors que, à l’origine, les restaurateurs ont plutôt
suivi une stratégie de marketing basée sur le folklore et l’authenticité, on observe,

depuis le début des années 1990, une McDonaldisation des lieux de vente. Ce
changement peut être interprété comme une tentative de redéfinir la signification
du döner kebab – et la place de celles et ceux qui le produisent – au sein de la
société allemande et montre clairement que la production et la consommation des

«cuisines ethniques» sont intimement liées aux discours actuels sur les identités
ethniques, nationales et globalisées.

Traduction: Thomas David)


	TransLokal : ausländische Gaststätten in der Bundesrepublik Deutschland

