Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]

Band: 14 (2007)

Heft: 3

Artikel: TransLokal : auslandische Gaststatten in der Bundesrepublik
Deutschland

Autor: Mohring, Maren

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1728

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

TransLokal

Auslandische Gaststétten in der Bundesrepublik Deutschland

Maren Méhring

«Gute Zeiten fiir Gastwirte aus aller Welt» heisst es im Juli 1980 in einem Ar-
tikel im Leverkusener Anzeiger, der die stark angewachsene Zahl auslédndischer
Gastronomiebetriebe in Leverkusen behandelt.! Unter der Uberschrift Tiirken und
Thais riithren im Kochtopf wird auf die Diversifizierung der in der Bundesrepublik
angebotenen auslindischen Kiiche hingewiesen, die nun auch kleinere Stidte
wie Leverkusen erreicht habe. Waren ausldndische Gastronomiebetriebe vor dem
Zweiten Weltkrieg ein seltenes und hauptsichlich grossstiddtisches Phinomen
gewesen, so fand seit den 1960e¢r- und verstirkt in den 1970er- und 80er-Jah-
ren eine allmihliche Diffusion ausldndischer Lokale auch in die Kleinstidte
und lindlichen Regionen Westdeutschlands statt. Im Zeitraum von 1975-1985
hat sich die Zahl auslindischer Restaurants in der BRD von circa 20’000 auf
40’000 erhoht; 1985 wurde jedes vierte Restaurant von einem nicht-deutschen
Besitzer geleitet.”? Es waren vor allem Migrantinnen und Migranten aus dem
Mittelmeerraum, die, zum Teil im Zuge der bundesdeutschen Anwerbungspolitik
der Jahre 1955-1973 ins Land gekommen, sich im Gastronomiesektor selbstéin-
dig machten und ihre Speisen fiir ihre «[.andsleute»® oder aber von Anfang an
auch fiir den offenen Markt produzierten.

Die Geschichte der ausldndischen Gastronomie in der Bundesrepublik ist dem-
nach eine Geschichte transnationaler Migration, zumindest bis in die 1980er-
Jahre hinein, und zugleich auch eine Geschichte der Internationalisierung des
bundesdeutschen Nahrungskonsums. Beide Prozesse lassen sich als zentrale
Elemente einer sowohl okonomisch als auch kulturell verstandenen Globalisie-
rung* begreifen.

Der globale Transfer von Nahrungsgiitern und kulinarischem Wissen weist eine
sehr lange und in weiten Strecken koloniale Tradition auf; [.ebensmittel kénnen
in dieser Hinsicht als Ur-commodity fiir Globalisierungsprozesse angesehen wer-
den.’ Seit dem 20. Jahrhundert haben immer mehr Menschen an der Internationa-
lisierung der Erndhrung partizipiert; in Europa wurde eine Vielzahl «exotischer»
Nahrungsmittel spitestens seit der zweiten Jahrhunderthilfte fiir weite Teile der
Bevolkerung erschwinglich, und der einsetzende Massentourismus machte mehr

85



86

Globalgeschichte traverse 2007/3

und mehr Konsumenten und Konsumentinnen vertraut mit fremden Speisen und
Erndhrungsgewohnheiten.® Die fiir eine Geschichte auslandischer Gastronomie
bedeutsamen Nahrungsmittel- und Wissenstransfers erfolgten innereuropiisch
wie auch iiber die Grenzen Europas hinaus; sie stellen ein prignantes Beispiel
fiir mehrdimensionale, multilaterale und vor allem nicht allein vom sogenann-
ten Zentrum in die Peripherien verlaufende Ubertragungen dar.” «Auslindische
Spezialititenrestaurants» — unter diesem Namen firmierten Gaststitten, die
ausldndische Kiiche anboten, in der frithen Bundesrepublik — lassen sich als
Knotenpunkte derartiger globaler Transfers analysieren. Sie stellen «microspaces
of intercultural encounter and exchange» dar.? Anders als das biirgerliche Restau-
rant des 19. Jahrhunderts, das regionale Speisen als Teil einer (in der Entstehung
begriffenen) Nationalkiiche prisentierte und sich damit als Ort verstehen lésst,
an dem «die Nation konsumiert» wurde, kann das «ausldndische Spezialititen-
restaurant» als Ort gelten, an dem «die Welt konsumiert» wird.”

Bedeutet, «die Welt zu konsumieren», dass hier, in einer spezifischen Loka-
litit, «das Globale» konsumiert wird? In den Debatten iiber Globalisierungs-
beziehungsweise Glokalisierungsprozesse ist das Verhiltnis von Globalem und
Lokalem vielfach thematisiert worden. Hannes Siegrist etwa hat dic moderne
Konsumkultur als ein Feld charakterisiert, das auf der «Dialektik zwischen der
Verallgemeinerung des (urspriinglich) Lokalen und der Wiederverankerung des
Allgemeinen in bestimmten Rdumen vor dem Hintergrund der Spannung zwischen
Homogenisierung, Differenzierung und Vermischung» beruhe.!® Diese Perspektive
erlaubt es, den Blick auf die zentrale Frage von Partikularisierung und Univer-
salisierung beim Transfer von Konsumgiitern zu richten. Dabei scheint es mir
jedoch sinnvoll, die Idee eines «urspriinglich I.okalen», das dann Globalisierungs-
prozessen ausgesetzt und in diesen transformiert wird, explizit zu verabschieden
und stattdessen das Verhiltnis von Lokalem und Globalem als gleichurspriinglich
zu denken, wie es das Konzept der «Glokalisierung» vorschlégt.

Global, lokal, translokal

«Glokalisierung» 1st ein Begrniff, der aus den japanischen business studies der
1980er-Jahre in eine Vielzahl gesellschaftlicher Bereiche und wissenschaftlicher
Disziplinen diffundiert und dort jeweils neu definiert worden ist. Gemeinsam
ist den zahlreichen Verwendungsweisen des Begriffs, dass sie dazu tendieren,
das T.okale und die Macht des T.okalen angesichts des Globalen zu betonen. !
Anders also als der Ansatz der «McDonaldisierung der Gesellschaft»,'? der vor
allem die 1im Zuge von Globalisierungsprozessen zu beobachtenden weltweiten
Homogenisierungstendenzen thematisiert, erdffnet das Konzept der Glokalisierung



Méhring: TransLokal

einen Blick auf das komplexe Wechselspiel von Globalem und I.okalem. Roland
Robertson hat deutlich gemacht, dass das I.okale und das Globale kein analytisches
Gegensatzpaar bilden, sondern sich wechselseitig bedingen: Lokalitit sei nicht das
Gegenteil, sondern ein Aspekt von Globalitit, und Globalitit wiederum komme
allein durch die Verflechtung verschiedener [okalititen zustande, die erst im
Zuge der Globalisierung als solche erfunden wiirden.® Nimmt man die vielfach
postulierte Relationalitit von Globalem und Iokalem ernst, dann bedeutet das
folglich zum einen, dass das ILokale nicht mehr als eine (widerstindige) Enklave
gegeniiber dem homogenisierenden Globalen verstanden werden kann,'* und
7zum anderen, dass beide Begriffe eher Prozesse denn eng gefasste geografische
Konzepte bezeichnen.'®

An den Debatten iiber Glokalisierung sind zwei Aspekte besonders relevant
fiir eine Analyse auslidndischer Gaststitten in der BRD. Das ist zum einen die
Frage nach Vorgingen der Homo- und Heterogenisierung sowie der Hybridi-
sierung, die sich anhand der in einem «auslidndischen Spezialititenrestaurant»
angebotenen Speisen untersuchen lassen. Zum anderen lenkt der Neologismus
Glokalisierung die Aufmerksamkeit auf rdumliche Transformationsprozesse im
Zuge der Globalisierung. Die im Begriff der Glokalisierung implizierte «Mass-
stabs- und Ortsverflechtung» ist, so Dietrich Soyez, in «kaum einem anderen
Bereich unserer Alltagswelt so offensichtlich wie in der Gastronomie».!® Die
vielfidltigen transnationalen und/oder transkulturellen Raumbeziige — sei es hin-
sichtlich des Personals, der zubereiteten Nahrungsmittel und Speisen oder des
dort zirkulierenden Wissens — definieren das auslindische Restaurant als einen
translokalen Ort. «Translokal» verwende ich hier als iibergreifende Bezeichnung
fiir verschiedene, unterschiedlich in- und extensive rdaumliche Beziehungen, die
den besagten Ort nicht zu einer abgeschlossenen Entitit machen, sondern thn fiir
zahlreiche (lokale, regionale, nationale, globale) Kontexte 6ffnen.!” Anstatt zwei
spatial scales,'® «das Globale» und «das Lokale», zu privilegieren, ermoglicht
das Konzept der Translokalitiit, selektive Verkniipfungen auf verschiedenen
raumlichen Ebenen zu konzeptualisieren. Der Begniff der translocation, wie er
in den postcolonial studies diskutiert wird, eignet sich besonders gut, um der
rdumlichen Dimension «geteilter Geschichten»!® gerecht zu werden. Er weist
konzeptuell auf die Durchquerung rdumlicher Konstruktionen hin und ldsst auch
konkurrierende Raumvorstellungen und damit Machtkimpfe um Riume 1n den
Blick geraten. Denn ungeachtet ihrer grossen Beliebtheit bei vielen Konsumenten
und Konsumentinnen waren und sind ausldandische Gaststitten — als sichtbare
Embleme der Immigration und einer glokalisierten Kultur — in der Bundesrepublik
keineswegs unumstritten.

Als Beispiel fiir ein allgegenwirtiges translokales Nahrungsmittel soll im Fol-
genden das in Deutschland iiberaus populire Fast Food «Donerkebab» fungieren.

87



88

Globalgeschichte traverse 2007/3

Gerade seine Translokalitit ist es, die «den Doner» zu einem Gegenstand wie-
derholter soziokultureller, symbolischer Auseinandersetzungen macht, in denen
sowohl seine Bedeutung als auch sein Ort in der bundesdeutschen Kultur immer
wieder aufs Neue verhandelt werden.

Der Donerkebab als translokales Produkt

Wihrend beim Essen im Restaurant noch immer die italienische Kiiche in der
Beliebtheitsskala der Deutschen ganz vorne liegt,”® ist der Dénerkebab gegen
Ende der 1980er-Jahre zum erfolgreichsten Fast Food avanciert. Er weist hOhere
Verkaufszahlen auf als der Hamburger oder die Currywurst; 1997 wurden allein
in Berlin tdglich 25, im Osten Deutschlands 35 und 1im Westen 140 Tonnen Déner
verkauft.?! Die Erfolgsgeschichte des Donerkebabs begann Anfang der 1970er-
Jahre in Berlin, als tiirkische Imbisse thn erstmals in ithr Sortiment aufnahmen.
In der Tiirkei war Donerkebab nur als Tellergericht bekannt, als das er auch in
Berliner Restaurants serviert wurde.*? Es waren jedoch Imbisse in Berlin, die Déner
erstmals in einer Teigtasche, der pide, und damit auch zum Mitnehmen anboten.”
Uneinigkeit herrscht bis heute dariiber, welcher Imbissbetreiber als erster auf die
Idee kam, Donerkebab als FFast Food zu verkaufen. Eberhard Seidel-Pielen nennt
in seiner Studie Aufgespiesst. Wie der Doner iiber die Deutschen kam mehrere
Imbisse, die fiir sich beanspruchen, den Déner im Fladenbrot erfunden zu ha-
ben.* Sicher ist allein, dass es ihn zuerst in Kreuzberg, dem Stadtteil mit der bis
heute grossten Anzahl tiirkischer Migrantinnen und Migranten in Deutschland,
zu kaufen gab. Von Berlin aus trat der Donerkebab dann seinen Siegeszug in der
restlichen Bundesrepublik an, und zwar zunéchst in Stidten mit einem hohen
Anteil an Migrantinnen und Migranten; Anfang der 1980e¢r-Jahre war er dann in
den meisten Universitiatsstidten erhaltlich, bevor er 1990 in Ostdeutschland und
schliesslich auch in der westdeutschen Provinz einen neuerlichen Boom erlebte .
Muttlerweile hat sich in Deutschland eine umfangreiche Doner-Industrie etabliert;
iitber 100 Betriebe produzieren das fiir den Donerkebab bendtigte Fleisch und
Brot.” Diese gehéren mehrheitlich deutsch-tiirkischen Unternehmern. Gemein-
sam mit den ebenfalls meist deutsch-tiirkischen Doner-Verkiufern bilden diese
ein in der Anfangszeit hiufig lokales, mittlerweile aber meist iiberregionales
Netzwerk.?’

Mit der Bezeichnung «deutsch-tiirkisch» sind hier alle in Deutschland lebenden
Menschen (deutsch-)tiirkischer Herkunft gemeint. Die Schwierigkeit, eine Um-
schreibung zu finden, die nicht die eine Seite einer transnationalen/translokalen
Existenz privilegiert — so sie denn iiberhaupt als solche empfunden und praktiziert
wird —, verdeutlicht die Notwendigkeit, fiir derartige Phinomene neue Begrifflich-



Méhring: TransLokal

keiten zu finden. Translokalitit auf der Ebene der Akteure und Akteurinnen sichtbar
7zu machen, verlangt nach einer kritischen Reflexion der gingigen Terminologie.
Kann der Bindestrich in der Bezeichnung «deutsch-tiirkisch» zwar als adidquater
Hinweis auf einen Zwischenraum gelesen werden, so legt diese Umschreibung
doch den Akzent in problematischer Weise weiterhin auf das Tiirkischsein, das
als vorgingig und grundlegend erscheint.?® Dies gilt ebenso fiir die Charakteri-
sierung des Donerkebabs als deutsch-tiirkisches Produkt.

Bei der Durchsetzung des Doners spielten verschiedene lokale Faktoren, auf
Produzenten- wie Konsumentenseite, eine entscheidende Rolle. Zu nennen ist
hier zunichst die Anfang der 1970er-Jahre massiv angestiegene Arbeitslosigkeit,
von der Migrantinnen und Migranten iiberproportional stark betroffen waren, und
der 1974 in Kraft getretene Anwerbestopp fiir Gastarbeiter und Gastarbeiterin-
nen. Um fiir sich selbst und die im Rahmen des Familiennachzugs eintreffenden
Verwandten ein Auskommen zu schaffen — und damit iiberhaupt einen legalen
Verbleib in der Bundesrepublik zu ermdglichen —, machten sich mehr und mehr
Migrantinnen und Migranten selbstindig, vor allem im Nahrungsmittelsektor.” In
dieser Hinsicht lisst sich der Doner als «Uberlebensstrategie» charakterisieren.
Er wurde als Produkt nicht nur fiir deutsch-tiirkische Kundinnen und Kunden,
sondern sehr schnell auch fiir den offenen Markt produziert’ und orientierte sich
daher auch an den lokalen Konsumgewohnheiten der nichttiirkischen Berlinerin-
nen und Berliner, die, wenn nicht fiir die Erfindung, so doch fiir den Erfolg des
Dénerkebabs mitverantwortlich sind. Der Doner als Fast Food reagierte auf die
deutsche Vorliebe, schnell etwas auf der Strasse zu essen, wie es die traditions-
reiche Kultur der Buletten-, Curry- und Bockwurststinde (nicht nur) in Berlin
ermoglichte *? Das schnelle Hinunterschlingen eines Gerichts entspricht tiirkischen
Essgewohnheiten weit weniger, und so lédsst sich auch heute noch beobachten,
dass 1n tiirkischen Lokalen, die sowohl Doner im Strassenverkauf anbieten als
auch iiber Restaurantplitze verfiigen, die Laufkundschaft eher deutsch und die
Restaurantgiste eher (deutsch-)tiirkischer Herkunft sind.*?

Moglicherweise hat der Ort des Konsums, also der Imbiss mit seinen anders-
artigen Rahmenbedingungen 1m Vergleich zum Restaurant, dazu gefiihrt, dass
mehr und mehr nichttiirkische Bundesbiirgerinnen und -biirger Doner und andere
(deutsch-)tiirkische Gerichte konsumierten. Zum einen sind die Interaktionen
zwischen Verkaufspersonal und Kunde beziehungsweise Kundin sowohl sprach-
lich als auch zeitlich auf ein Minimum begrenzt, handelt es sich doch, im Ge-
gensatz zur aufwindigeren Bestellung im Restaurant, um einen recht schnell
und mit wenigen Worten durchzufiihrenden Kaufakt. Zum anderen macht gerade
die Alltiglichkeit eines Imbissbesuchs und die Kategorisierung des Gerichts als
cher unbedeutende und preiswerte Zwischenmahlzeit das Ausprobieren neuer,
fremdartiger Speisen wahrscheinlicher.?*

89



90

Globalgeschichte traverse 2007/3

Kam also das am Imbiss verabreichte Gericht moglicherweise den deutschen
Konsumgewohnheiten entgegen, so wurde auch hinsichtlich der Zusammen-
setzung des Doners auf «den» deutschen Geschmack Riicksicht genommen. So
wurden in die Teigtasche — oft eine spezielle Form von pide, die in der Tiirke1
nur im Fastenmonat Ramadan gebacken wird, mit der Etablierung des Doners in
der Bundesrepublik aber fiir deutsche Tiirken und Tiirkinnen diese Verbindung
verloren hat — neben Fleisch und Salat auch (verschiedene) Saucen gegeben. Die
heute mit dem Déner erhéltlichen Saucen gehdren traditionellerweise nicht zur
tirkischen Kiiche *® Der Doner (zum Beispiel) «mit scharfer Sauce» kann daher
als deutsch-tiirkische Erfindung gelten, was sich unter anderem darin nieder-
schlagt, dass dieser Zusatz bei der Bestellung hiaufig von Deutsch-Tiirkinnen und
Tiirken, die ithr Gericht ansonsten in tiirkischer Sprache ordern, auch auf deutsch
formuliert wird. Vice versa 1st die Bezeichnung «Donerkebab», die sich in etwa
als «Rostfleisch, am Drehspiess gebraten» iibersetzen lisst — im Vergleich zu
dlteren Lehnwortern aus dem Tiirkischen wie Joghurt oder Marzipan® — kaum
verdndert in den deutschen Wortschatz eingegangen und 1991 in den Duden
integriert worden.”

Der Déner 1st also sowohl seiner Zusammensetzung nach als auch im Hinblick
auf die Form seines Verzehrs eine zu einem bestimmten Zeitpunkt an einem be-
stimmten Ort auf eine spezifische Weise rekombinierte und «genuin» translokale
Speise. Seine Translokalitit besteht nicht allein in einer nach erfolgtem Transfer
vorgenommenen Umdeutung des Produkts in einem neuen kulturellen Umfeld;
vielmehr verdankt der Doner auch seine materielle Existenz einem translokalen,
verschiedene Orte verkniipfenden Entstechungskontext. Auch wenn die tiirkischen
und deutschen Elemente, die in den Dénerkebab eingegangen sind, besonders
hervorzuheben sind und man ihn daher auch zu Recht als transnationales Produkt
charakterisieren konnte, soll die Etikettierung als translokal darauf verweisen,
dass es nicht allein nationale Kontexte gewesen sind, die durchkreuzt wurden,
sondern dass der Doner seine Entstehung einem spezifischen Ort, nimlich Ber-
lin(-Kreuzberg), mit seinen Verflechtungen mit anderen Orten sowohl i der Bun-
desrepublik als auch in der Tiirkei verdankt. Dennoch bleibt der (trans)nationale
Referenzrahmen fiir eine Analyse auslindischer Gaststitten bedeutsam, ist es
doch nicht zuletzt die noch immer primér nationale Migrationspolitik, welche die
rechtlichen Bedingungen und soziodkonomischen Chancen eines auslindischen
Gastronomiebetriebs massgeblich beeinflusst.

Fiir die Bedeutung eines Gerichts sind nicht nur seine verschiedenen Bestandteile,
sondern vor allem die Bilder und Narrationen entscheidend, die mit dieser Speise
verbunden sind.*® Wie Ayse Caglar gezeigt hat, wurde bei der Vermarktung des
Donerkebabs zunichst seine vermeintlich exotische Herkunft herausgestellt,
der Doner wurde als tiirkische Spezialitit fiir Deutsche beworben. Um deutsche



Méhring: TransLokal

Kundinnen und Kunden zu gewinnen, sei ein «folkloric discourse of Turkish-
ness» in Anschlag gebracht worden, der sehr stark auf orientalisierende Bilder
abgehoben habe. Materialisiert hat sich dieser Diskurs in der Inneneinrichtung
zahlreicher Imbisse. Derartige (auch auf koloniale Kontexte verweisende) ori-
entalistische Bilder stellten einen zentralen Bestandteil des Produkts «IDO0ner»
und seiner Bedeutung dar. Der Doner mutierte auf diese Weise zu einem — an
diesem Punkt sind die Vermarktungsstrategien im ethnic food-Gewerbe und
in der Tourismusbranche kaum voneinander zu unterscheiden — vermeintlich
traditionsreichen und authentischen tiirkischen Gericht. In den 1990er-Jahren
jedoch, so Caglar, haben viele Imbissbetreiber begonnen, ein neues Image fiir
den Doner zu kreieren. Die Verkaufsstellen wurden umgestaltet und umbenannt,
erhielten Namen wie «McKebap» oder «Mister Kebap» und rekurrierten damit
auf US-amerikanische Fast-Food-Vorbilder.*® Wihrend die Besitzer tiirkischer
Restaurants oftmals an der Strategie der Authentifizierung und Ethnisierung
festhielten und noch heute, gerade im Falle gehobener Kiiche, ihre Lokale
beispielsweise mit Olbildern orientalischer Basarszenen schmiicken,* so setz-
ten die Imbissbetreiber auf «Amerikanisierung» statt Folklorisierung. Caglar
interpretiert diesen Wandel als Versuch seitens der Deutsch-Tiirken, thren Ort
in der bundesdeutschen Gesellschaft neu zu definieren,* beispielsweise indem
sie sich als (postymoderne Unternehmer auf einem globalen Markt prasentieren
und damit zugleich eine neue Form deutsch-tiirkischer Identitédt produzieren.
Der Imagewandel der Doner-Imbisse ist zu einem nicht unerheblichen Teil
iiber den Generationenwechsel zu erkliren, der sich in der Suche nach neuen
Ausdrucksformen seitens der Deutsch-Tiirkinnen und -Tiirken der zweiten und
dritten Generation manifestiert.* So lisst sich gerade in den letzten Jahre eine
umfassende «McDonaldisierung» der Doner-Imbisse beobachten (wie umgekehrt
die Durchfiihrung «ausldndischer Spezialititenwochen» ber McDonald’s), die
jedoch keineswegs als eine vollstindige Angleichung, sondern vielmehr als
durchaus ironisch gebrochene Imitation des US-amerikanischen Vorbildes zu
verstehen 1st. Diese Verschiebung entsteht nicht allein dadurch, dass bisweilen
tiirkische oder kurdische Versatzstiicke in das Gesamtkonzept integriert werden;
dariiber hinaus lassen Namen wie «Mister Kebap» oder Werbespriiche wie «Déner
macht schéner» die neuen Doner-Verkaufsstellen auch an der aktuellen Trash-
Kultur der BRD teilhaben.® Sie stellen somit eine lokalspezifische Antwort auf
die globale Fast-Food-Kultur dar und definieren zugleich thren Ort innerhalb der
bundesdeutschen Populidrkultur auf neuvartige Weise

Der unternommene Imagewandel macht erstens deutlich, dass Herstellung und
Konsum eines Produkts wie des Doners immer in die jeweils aktuellen Diskurse
iiber ethnische, nationale und globalisierte Identititen eingebunden sind. Zweitens
zeigt das Beispiel, dass es nicht ausreicht, bei einer Analyse des Donerkebabs

91



92

Globalgeschichte traverse 2007/3

nur zwei nationale Kontexte in den Blick zu nehmen. Der explizite Bezug auf die
USA erfordert (mindestens) eine Triangulisierung der Untersuchungsperspektive
und belegt damit abermals, dass man es dusserst selten mit bi-, sondern meist
mit multilateralen Transfers zu tun hat” — ein Befund, der umso mehr gilt, wenn
man die vielfaltigen Produktions- und Distributionsgeografien der einzelnen
Nahrungsmittelkomponenten in die Analyse einbezicht.

Fazit

Die Translokalitit eines gewohnlichen Konsumprodukts wie des Donerkebabs
lasst sich als Indiz dafiir lesen, dass «der Alltag» 1n einer globalisierten be-
zichungsweise glokalisierten Welt nicht mehr — oder noch nie — allein «dem
Lokalen» zugeschlagen werden kann. Translocation ist ein Vorgang, der alle
Gesellschaftsbereiche und alle Gesellschaftsschichten betrifft. Gerade eine Glo-
kalisierung «von unten» basiert auf translokalen Verflechtungen, die durch eine
Vielzahl von Alltagspraxen hergestellt und aufrecht erhalten werden, seien es
Praktuken des Wissensaustausches, des Transfers von Giitern oder, nicht zuletzt,
der Migration. Die Durchquerung unterschiedlicher Riume produziert neuartige
Orte, Heterotopien oder dritte Orte, welche die Raumordnung von Gesellschaf-
ten und Kulturen neu konfigurieren. Diese Transformationsprozesse realer wie
imaginirer Geografien stossen bisweilen auf betréichtlichen Widerstand. Wihrend
der vorliegende Text eher eine Art Erfolgsgeschichte des Donerkebabs nahe legt,
darf nicht unerwihnt bleiben, dass «der Déner» keineswegs allein fiir eine ge-
gliickte interkulturelle Begegnung steht — was auch immer darunter zu verstehen
wire. Fin Neonazislogan wie «Bockwurst statt Doner» macht deutlich, dass die
durch transnationale Migration und glokalisierte Konsumkulturen verinderten
Geografien bei einigen Gruppen auf massive Abwehr stossen. Dabei geht es in
diesem Fall nicht allein um eine grundsiitzliche Ablehnung «des Tiirkischen»,
sondern vielmehr der beobachteten Hybridisierung «des Deutschen», die der
Donerkebab verkorpert. 46

Neben Akten der Ablehnung bestimmter Transfers und ihrer Auswirkungen miisste
auch die Wechselseitigkeit von Transferprozessen in die Analyse einbezogen wer-
den. So1st die deutsche Gastronomie, die sich in der Tiirkei, vor allem in den Tou-
ristenregionen, zunehmend etabliert,*’ bisher kaum erforscht, konnte aber zu einer
aufschlussreichen Parallelbetrachtung von Arbeitsmigration und Massentourismus
beitragen. Vor allem jedoch sind die Riickwirkungen des Erfolgs des Donerkebabs
in Deutschland auf die tiirkische Konsumkultur néher zu untersuchen. Dort wird
«der Doner» mittlerweile an vielen Verkaufsstinden angeboten; zudem nchmen
in [stanbul einige Imbiss- beziehungsweise Biife-Betreiber fiir sich in Anspruch,



Méhring: TransLokal

bereits Ende der 1960er-Jahre, also noch vor der Durchsetzung des Donerkebabs
in der Bundesrepublik, Doner als Sandwich, wenn auch in anderer Form und
Zubereitungsart, serviert zu haben.*® An Ursprungsgeschichten mangelt es also
nicht. Besitzen diese als Argument in den symbolischen Auseinandersetzungen
um den Donerkebab und seine differierenden Bedeutungen durchaus Relevanz
(und damit auch fiir die historiografische Analyse), so kann es einer translokalen
Geschichtsschreibung doch nicht darum gehen, «den tatsdchlichen Ursprung»
eines Produkts wie des Donerkebab herausfinden zu wollen. Statt potenzielle
Urspriinge zu rekonstruieren, sollte eine translokale Historiografie — im Sinne
eines spatial turns, der die Historizitit des Raumes und raumlicher Beziehungen
nicht aus dem Blick verliert —, es sich zur Aufgabe machen, die verschlungenen
Wege global gehandelter Waren, transferierten Wissens und sich iiber Grenzen
hinweg bewegender Menschen zu verfolgen. Demnach stehen also nicht roots,
sondern routes® auf der Agenda.

Anmerkungen

1 Wolfgang Dipp, «Tiirken und Thais rithren im Kochtopf. Ein Jugoslawe fiihlt sich als
Rheinlidnder», Leverkusener Anzeiger, 8. 7. 1980.

2 Horst Heinz Grimm, Das Gastgewerbe in der Bundesrepublik (dpa Hintergrund, Nr. 3245,
21.7. 1987), 11.

3 RWWA, Abt. 1, Nr. 477, Fasz. 5: Gewerbe- und Handelsbeschrinkungen — Allgemeines,
Oberstadtdirektor der Stadt Kéln an die Industrie- und Handelskammer Koln, 26. 10. 1962.

4 Fiir ein multidimensionales Verstindnis von Globalisierung siehe Jan Nederveen Pieterse,
«Globalization as Hybridization», in Mike Featherstone, Scott Lash, Roland Robertson (Hg.),
Global Modernities, London 1995, 45-68, 45.

5 Doris Witt, «Global Feminisms and Food. A Review Essay», Meridians. Feminism, Race,
Transnationalism 1 (2001), 73-93, 75.

6 Vgl Alan Warde, «Eating Globally. Cultural Flows and the Spread of Ethnic Restaurants»,
in Don Kalb et al. (Hg.), The Ends of Globalization. Bringing Society Back In, Lanham 2000,
299-316, 311; Reay Tannahill, Food in History, neue, vollstindig tiberarbeitete Aufl.,

New York 1989, 326.

7 Vgl Warde (wie Anm. 6), 311.

8 Laurier Turgeon, Madeleine Pastinelli, «<Eat the Worlds>. Postcolonial Encounters
in Quebec City’s Ethnic Restaurants», Journal of American Folklore 115 (2002), 247-268,
247.

9 Ebd., 247.

10 Hannes Siegrist, «Konsumkultur des 20. Jahrhunderts in regionalgeschichtlicher Perspektive.
Zwischen Verrdumlichung, Vergesellschaftung und Individualisierungy, in Michael Prinz
(Hg.), Der lange Weg in den Uberfluss. Anfinge und Entwicklung der Konsumgesellschaft
selt der Vormoderne, Paderborn 2003, 491-514, 495.

11 Patrice C. Brodeur, «From Postmodernism to «Glocalism>. Toward a Theoretical Understand-
ing of Contemporary Arab Muslim Constructions of Religious Others», in Birgit Schaebler,
Leif Stenberg (Hg.), Globalization and the Muslim World. Culture, Religion, and Modernity,
Syracuse 2004, 188-255, 192.

93



94

Globalgeschichte traverse 2007/3

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25
26

George Ritzer, The McDonaldization of Society. An Investigation into the Changing
Character of Contemporary Social Life, Thousand Oaks 1993.

Roland Robertson, «Glocalization. Time-Space and Homogeneity-Heterogeneity»,

in Mike Featherstone, Scott Lash, Ders. (Hg.), Global Modernities, London 1995, 26, 30, 35.
Ebd., 39. Robertson (ebd., 29) deutet diese Gegeniiberstellung als Wiederholung

der «German culture-civilization distinction at the global level».

Arif Dirlik, «Place-Based Imagination. Globalism and the Politics of Place», in Ders.,
Roxann Prazniak (Hg.), Places and Politics in an Age of Globalization, Lanham 2001,
15-51, 15.

Dietrich Soyez, «Der (Kolsche Chinese> und andere Hybride. Kdlner Restaurants als Biihnen
von Glokalisierungsprozessen», in Giinther Schweizer, Frauke Kraas, Klaus Zehner (Hg.),
Koln und der Kolner Raum. Ein geographischer Exkursionsfiihrer, Teil 1. Stadt und Umland
(Ko6lner Geographische Arbeiten, Heft 82), Koln 2004, 29-35, 31.

Vgl. Maren Mohring, «Transnational Food Migration and the Internationalization of Food
Consumption. Ethnic Cuisine in West Germany», in Alexander Niitzenadel, Frank Trentmann
(Hg.), Food and Globalization (im Erscheinen begriffen).

Fiir eine Untersuchung der unterschiedlichen politics of scale und letztlich eine AblGsung
der Konzepte «lokal» und «global» plidiert Erk Swyngedouw, «Neither Global nor Local.
«Glocalization> and the Politics of Scale», in Kevin R. Cox (Hg.), Spaces of Globalization.
Reasserting the Power of the Local, New York 1997, 137-160, 142.

Sebastian Conrad, Shalini Randeria, «Einleitung. Geteilte Geschichten — Europa in einer
postkolonialen Welt», in Dies. (Hg.), Jenseits des Eurozentrismus. Postkoloniale Perspektiven
in den Geschichts- und Kulturwissenschaften, Frankfurt a. M. 2002, 9-49.

Richard Wachter, «Bella Italia», Hessische Gastronomie. Fachmagazin fiir die Hotellerie
und Gastronomie 12 (2003), 18-22, 20.

Felicitas Hillmann, Hedwig Rudolph, Redistributing the Cake? Ethnicisation Processes

in the Berlin Food Sector, Discussion Paper FS I 97-101, WZB Berlin fiir Sozialforschung
1997, 19. Wihrend Mitte der 1990er-Jahre in Berlin und den neuen Bundeslindern schit-
zungsweise fiir rund 920 Mio. DM Doner verkauft wurden, erzielte McDonald’s nur einen
Umsatz von rund 350 Mio. DM. V¢gl. Eberhard Seidel-Pielen, Aufgespiesst. Wie der Déner
iiber die Deutschen kam, Hamburg 1996, 13.

1970 gab es in Berlin drei tiirkische Restaurants, das «Istanbul» in der Knesebeckstrasse,
das «Topkapi» in der Kantstrasse und ein Grillspezialititenrestaurant in der Stresemann-
strasse. Vgl. Verkehrsamt Berlin (Hg.), Gaststittenverzeichnis fiir Berlin-Besucher,

Berlin 1970. Hier wurde Donerkebab als Tellergericht angeboten.

Sehr instruktiv zur Geschichte und Interpretation des Donerkebabs: Ayse Caglar, «McDoner.
Doner Kebap and the Social Positioning Struggle of German Turks», in Janeen Arnold Costa,
Gary J. Bamossy (Hg.), Marketing in a Multicultural World. Ethnicity, Nationalism, and
Cultural Identity, Thousand Oaks 1995, 209-230; Seidel-Pielen (wie Anm. 21).

Als Beispiele fiir die unzahligen Ursprungsgeschichten seien die folgenden angefiihrt:
«Mehmet Aygiin war 16 Jahre alt, als er 1971 beim Aushelfen im Restaurant seines Onkels
am Kottbusser Damm in Berlin auf die geniale Idee kam [...], das tiirkische Tellergericht
namens Dner Kebab ins Brot zu klemmen und fiir Zwoofuffzich zu verkaufen.» Wolfgang
Kunath, «Dreissig Jahre Doner-Drehen», Frankfurter Rundschau, 24. 2. 2001, 34. Seidel-
Pielen nennt den 1971 in der Adalbertstrasse erdffneten Imbiss der Familie Kor-Bilal, ferner
Ahmet Yeter, der fiir sich in Anspruch nimmt, 1971 den ersten tiirkischen Imbiss in Berlin
erdffnet und ab 1973 auch Déner angeboten zu haben, und Ibrahim Keyif, von dem es heisst,
er habe bereits 1969 in der Potsdamer Strasse den ersten Doner-Imbiss eréffnet. V gl. Seidel-
Pielen (wie Anm. 21), 41, 43.

Seidel-Pielen (wie Anm. 21), 164 f.

Dorothea Schmidt, «Unternehmertum und Ethnizitit — ein seltsames Paar», Prokla 30 (2000),
335-362, 357.



Méhring: TransLokal

27

28

29

30

31

32
33
34

35

36

37

38

39

41

42

43

45

Zur Problematik, diese Art von Netzwerk als ethnisch zu etikettieren, vgl. die Aufsitze

in Prokla 30 (2000), 3.

Auch ein Umstellen der Zugehorigkeitsbeschreibungen, wie dies in den USA iiblich ist
{Asian-American), 16st das Problem nicht, fithrt aber zu einer anderen Akzentuierung,

die als Indiz fiir einen differenten Umgang mit Migranten und Migrantinnen gelesen werden
kann. Vgl. David Palumbo-Liu, Asian/American. Historical Crossings of a Racial Frontier,
Stanford 1999,

Mitte der 1990er-Jahre war beinahe jedes zweite tiirkische Unternehmen in Berlin

im Nahrungsmittelsektor titig, rund ein Viertel in der Gastronomie, wobei Imbisse deutlich
iiberreprisentiert waren. Vgl.: Hillmann, Rudolph (wie Anm. 21), 20; Hedwig Rudolph,
Felicitas Hillmann, «Doner kontra Boulette — Doner und Boulette. Berliner tiirkischer
Herkunft als Arbeitskriifte und Unternehmer im Nahrungsgiitersektor», in Hartmut Hiusser-
mann, Ingrid Oswald (Hg.), Zuwanderung und Stadtentwicklung (Ieviathan-Sonderheft 17),
Opladen 1997, 85-105, 98 .

So Filiz Yiireklik, den der Erfolg des Dénerverkaufs auf Strassenfesten in Kreuzberg
ermutigte, einen Doner-Imbiss aufzumachen. Zit. nach Seidel-Pielen (wie Anm. 21), 48.
Der Doner hat sich als «Nischenprodukt auf dem offenen Markt» durchgesetzt, so Tim
Fallenbacher, «<Ethnic Business> in Niirnberg. Fallstudie Donerkebap», Mitteilungen

der Frinkischen Geographischen Gesellschaft 48 (2001), 247-272, 260.

Seidel-Pielen (wie Anm. 21), 45.

Vel. Andreas Baum, «30 Jahre Doner», Zitty 5 (2001), 16-20, 17.

Zur schnelleren Ubernahme neuer Konsumprodukte in peripheral contexts sieche Malene
Djursaa, Simon Ulrik Kragh, The Globalisation of Consumption Patterns, Working Paper
no. 19, Departement of Intercultural Communication and Management, Copenhagen Business
School, Frederiksberg 1997, 6.

Hedda Reindl-Kiel, «Wesirfinger und Frauenschenkel. Zur Sozialgeschichte der tiirkischen
Kiiche», Archiv fiir Kulturgeschichte 77 (1995), 57-84, 58.

Vel. Hartmut Heller, «Das Niirnberger Restaurant <Alla Turca> — und was ihm vorausging.
<Beutetiirken> des 16./17. Jahrhunderts», in Ders. (Hg.), Neue Heimat Deutschland. Aspekte
der Zuwanderung, Akkulturation und emotionalen Bindung, Erlangen 2000, 265-274, 270.
Donerkebab, tiirkisch doner kebap, leitet sich her aus ddner (= Dreh-) und kebap, der Kurz-
form von sis kebap (sis = Bratspiess, kebap von arabisch kab[h = Braten). Sieche Duden.
Das grosse Worterbuch der deutschen Sprache in zehn Binden, 3. Aufl., Mannheim 1999,
Bd. 2, 844, Bd. 5, 2086.

Zum Konzept der kulturellen Biografie von Konsumgiitern vgl. Arjun Appadurai, The Social
Life of Things. Commodities in Cultural Perspective, Cambridge 1986.

Vgl. Caglar (wie Anm. 23), 217, 219.

Vgl. Baum (wie Anm. 33), 17.

Vel. Caglar (wie Anm. 23), 221.

Zur zentralen Bedeutung von Hybriditit fiir die zweite und dritte Generation vgl. Antoine
Pécoud, Cosmopolitanism and Business. Entrepreneurship and Identity among German-Turks
in Berlin, Paper WPTC-2K-05.

Zum Doner als Element der gegenwirtigen Trash-Kultur siehe Uwe Spiekermann,

«Das Andere verdauen. Begegnungen von Erndhrungskulturen», in Ders., Gesa U. Schon-
berger (Hg.), Erndhrung in Grenzsituationen, Berlin 2002, 89-105, 98.

Die Reformulierungen von «Rasse» und Ethnizitdt im Nachkriegsdeutschland stellen noch
immer ein Desiderat der zeithistorischen Forschung dar, v. a. in Hinblick auf migrantische
Interventionen. Vgl. Heike Fehrenbach, «Learning from America. Reconstructing <Race»

in Postwar Germany», in Alexander Stephan (Hg.), Americanization and Anti-Americanism.
The German Encounter with American Culture after 1945, Oxford 2005, 107-125, 108.
Vel. Hartmut Kaelble, «Herausforderungen an die Transfergeschichte», Comparativ 16/3
(20006), 7-12, 9. Zu fragen wire, inwieweit «Europa» als zusitzlicher Referenzrahmen

95



96

Globalgeschichte traverse 2007/3

einzubeziehen wire, wie es Anne-Marie Fortier, Migrant Belongings. Memory, Space,
Identity, Oxford 2000, 160, fiir italienische Migranten und Migrantinnen in Grossbritannien
vorschligt.

46 Vgl Mohring (wie Anm. 17); fiir eine ausfiihrlichere Interpretation siehe Maren Mohring,
«Donerkebab and West German Consumer Cultures», in Network Postcolonial Germany
and Britain (Hg.), Hybrid Cultures, Nervous States (in Vorbereitung).

47 Vel Omer Erzeren, «Eisbein in Alanya. Deutsche Migranten im Orient», in Ders., Eisbein
in Alanya. Erfahrungen in der Vielfalt deutsch-tiirkischen Lebens, Hamburg 2004, 17-35.

48 Seidel-Pielen (wie Anm. 21), 37, 45.

49 Vgl. James Clifford, Routes. Travel and Translation in the late Twentieth Century,
Cambridge 1997.

Résumé

TransLocal. Les établissements de restauration étrangers
en Allemagne

Cet article décrit les restaurants étrangers en Allemagne comme des lieux de
production et de consommation translocaux, au travers desquels des processus
de mondialisation venant du «bas» se laissent analyser. I.’étude de cas présentée
dans cette contribution porte sur les Doner-Imbisse, les restaurants qui vendent
des doner kebabs. Le succes de ce sandwich germano-turc, des années 1970
jusqu’a nos jours, est raconté en observant les liens translocaux, ainsi que les
processus de transfert et d’adaptation réciproques, qui ont conduit a I'invention
et a I’essor du doner kebab. Alors que, a 1’origine, les restaurateurs ont plutot
suivi une stratégie de marketing basée sur le folklore et 1’authenticité, on observe,
depuis le début des années 1990, une McDonaldisation des lieux de vente. Ce
changement peut étre interprété comme une tentative de redéfinir la signification
du doner kebab — et la place de celles et ceux qui le produisent — au sein de la
société allemande et montre clairement que la production et la consommation des
«cuisines ethniques» sont intimement lié¢es aux discours actuels sur les identités
ethniques, nationales et globalisées.

(Traduction: Thomas David)



	TransLokal : ausländische Gaststätten in der Bundesrepublik Deutschland

