
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 14 (2007)

Heft: 3

Artikel: Gab es eine indische Zivilgesellschaft im 19. Jahrhundert? :
Überlegungen zum Verhältnis von Globalgeschichte und historischer
Semantik

Autor: Pernau, Margrit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1726

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1726
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


51

Gab es eine indische Zivilgesellschaft
im 19. Jahrhundert?

Überlegungen zum Verhältnis von Globalgeschichte
und historischer Semantik1

Margrit Pernau

Nicht weniger als die globale Interaktion bedarf auch die Globalgeschichte
einer Sprache, die Kommunikation zwischen unterschiedlichen Weltregionen
erlaubt. Dies schliesst eine Mehrsprachigkeit keineswegs aus – Debatten über

die Globalgeschichte können prinzipiell in jeder Sprache geführt werden. Jede

Sprache wird sich jedoch vor dem Problem sehen, Begriffe anderer Sprachen

in die eigene zu übersetzen und damit verschiedene historische Erfahrungen
zueinander in Beziehung zu setzen. Mehrsprachigkeit in dem Sinne hingegen,
dass Historiker der Übersetzung entraten können, wäre zumindest auf globaler
Ebene eine Illusion. Die Reflexionen darüber, wie unterschiedliche Semantiken
zusammenzuführensind, wie aber auchdie Semantik, der sich die Globalhistoriker
bedienen, ihre Wahrnehmung prägt und die Erkenntnis bestimmter Zusammenhänge

favorisiert, andere hingegen unsichtbar werden lässt, stecken jedoch erst

in ihren ersten Anfängen.2

Die Wissenschaftssprache und ihre Begriffe müssen derart beschaffen sein,
dass sie es zum einen ermöglichen, Entwicklungen aus der Akteursperspektive
wahrzunehmen. Hierzu gehört es vorrangig, die Möglichkeit anzuerkennen,
dass Akteure in unterschiedlichen Regionen und zu unterschiedlichen Zeiten
Begriffe unterschiedlich begrenzen und dadurch unterschiedliche Aussagen

über Zusammengehörigkeiten und Unterschiede von Phänomenen machen.

Eine Imposition eigener Begriffe, die diese Weltinterpretation durch «fremde»
Begriffe nicht mitdenkt und reflektiert, läuft Gefahr, gedachte Ordnungen
nicht erfassen zu können. Zum anderen sollten Begriffe soweit wie möglich
zu vermeiden suchen, zu einer hierarchischen Strukturierung der Weltregionen
beizutragen. Solange europäische Begriffe, basierend auf partikularen
europäischen Erfahrungen, die einzigen sind, von denen aus Universalien gebildet
werden können, muss sich letztlich jede Entwicklung nicht nur an europäischen

Begriffen, sondern durch sie auch an einer als modellhaft verstandenen
europäischen Geschichte messen lassen. Dies trifft selbst dann noch zu, wenn eine

eurozentrisch-teleologische Geschichtsauffassung auf der intentionalen Ebene

längst überwunden ist.



traverse 2007/3

52

Globalgeschichte

Besonders deutlich kommt dies bei jenen Begriffen zum Ausdruck, die wie
derjenige der Zivilgesellschaft, aber auch die ihm eng verbundenen der
Zivilisiertheit und Bürgerlichkeit, einen normativen Anspruch verkörpern, der sich
potenziell an alle Menschen richtet, die aber zugleich der Selbstbeschreibung
einer eng umgrenzten Gruppe dienen. Exklusion oder Verweigerung der Inklusion

lassen sich damit auf ein Ungenügen bei der Verwirklichung der Werte

durch die Exkludierten zurückführen und ist damit letztlich selbstverschuldet.
Fern davon, die Exklusivität zu mildern oder gar aufzuheben, verstärkt der
universelle Anspruch dieser Begriffe sie noch.

Die Historisierung des Zivilgesellschaftsbegriffs – und um ihn soll es im Folgenden

hauptsächlich gehen – vermag diese Exklusionsmechanismen freizulegen.
Sie kann zeigen, wie sehr die «Bürgergesellschaft» eine Gesellschaft der Bürger
war, der white, male and middle class-Akteure. Sie vermag darüber hinaus
unseren Blick auf Aneignungsprozesse zu richten, sei es der Unterschichten, sei
es der Frauen, sei es auch der Kolonisierten. Sie kann weiterhin die Verflechtung

der Exklusions- und Aneignungsprozesse zwischen den Kategorien von
Klasse, Geschlecht und Rasse aufzeigen helfen und dadurch globale Prozesse

mit solchen in der Metropole verknüpfen.3 Im ersten Teil dieses Aufsatzes soll
dieser Ansatz anhand der Entstehung des Assoziationswesens in Delhi seit den

1840er-Jahren verfolgt werden. Er reiht sich damit ein in die Bemühungen, die
Zivilgesellschaft von ihren Grenzen und von der Konstruktion von Differenzen
her zu betrachten.4

Diese Betrachtungsweise bleibt jedoch letztlich der Konzipierung und
Definition des Zivilgesellschaftsbegriffs verhaftet, wie sie durch die weissen,
bürgerlichen Männer vorgenommen wurde. Die Notwendigkeit, im
deutschsprachigen Raum wohl stärker ausgeprägt als irgendwo anders, einen genau

definierten Begriff an den Anfang der Untersuchung zu stellen, der einem

Lichtkegel gleich bestimmte Phänomene beleuchtet und andere im Dunkeln
lässt, trägt zweifellos viel bei zur Präzision der Forschung. Sie setzt jedoch
entweder bereits eine umfassende Kenntnis dessen voraus, was doch erst
erforscht werden soll oder geht stillschweigend davon aus, dass Begriffe vom
Forscher ohne Rückgriff auf die Semantik der Akteure festgelegt werden können.

Dass es weder im Urdu noch im Persischen einen Begriff gab, der dem

westeuropäischen der Zivilgesellschaft in seinen Umgrenzungen entsprach,

heisst nicht, dass das Feld, das der Lichtkegel beleuchtet leer wäre. Vielmehr
wird es von einer Vielzahl von Begriffen erfasst, die sich weder auf das Feld
in seiner Gesamtheit beziehen, noch an seinen Rändern haltmachen. Anstelle
der von Anfang an fest installierten Lampe bräuchte man, um im Bild zu

bleiben, einen flexiblen Scheinwerfer, der es erlaubt, diese Zusammenhänge

auszuleuchten.



53

Pernau: Gab es eine indische Zivilgesellschaft im 19. Jahrhundert?

In diesem Sinne versucht der zweite Teil des Aufsatzes, Zivilgesellschaft
als eine Antwort auf bestimmte soziale Probleme – der Hervorbringung von
Zivilität, Solidarität und politischer Partizipation – zu verstehen. Dabei, so

die Hypothese, können auf vergleichbare Probleme durchaus unterschiedliche
Antworten gegeben werden, es ist aber auch möglich, dass Probleme ungelöst
bleiben. Ziel des Aufsatzes ist es also keineswegs, den Zivilgesellschaftsbegriff

so auszuweiten, dass jedes politische Gemeinwesen Zivilgesellschaft in
irgendeiner Form hervorgebracht hat; wohl aber, die Verengung auf bestimmte
Handlungsformen zu vermeiden, wie sie spezifisch für die westeuropäische

Entwicklung seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert sind.

Zivilisierungsmission und Vereinswesen

Was für ein Bild von Indien ergibt sich also, wenn man zunächst einmal die

Definition der Zivilgesellschaft zugrunde legt, so wie sie gegenwärtig für die

europäische Forschung gebräuchlich ist? Diese würde zum einen bereichslogisch

von einem Raum zwischen Staat, Wirtschaft und Familie beziehungsweise der

Privatsphäre ausgeht, in dem sich rationale und durch keine Unterordnungsverhältnisse

eingeschränkten Debatten um die Gestaltung des Gemeinwesens

vollziehen. Zum zweiten würde sie handlungslogisch ein Verhalten derAkteure
zu beschreiben suchen, das sich von der Vorstellung einer Zivilität leiten lässt,
die sowohl auf ein gewaltfreies Austragen von Konflikten zielt, als auch in
diesenAuseinandersetzungen die grundlegende Wertigkeit des «Fremden» und

nicht nur des Mitglieds der eigenen Familie oder durch sonstige Gemeinsamkeiten

verbundenen Gemeinschaftsgenossen) anerkennt.5 Der gewissermassen

klassische Ort einer so verstandenen Zivilgesellschaft ist das Vereinswesen
des 19. Jahrhundert, das durch Debatten zwischen Gleichen politische und

soziale Fragen zu lösen bestrebt war und deren Mitglieder weder zum Beitritt
verpflichtet waren noch über den Raum des Vereins hinaus miteinander in
Beziehung stehen mussten.

Die britische Herrschaft in Indien hatte im 18. Jahrhundert zunächst auf die

Sicherung von Brückenköpfen an der Küste des Landes gesetzt. Erst allmählich

begann eine Durchdringung auch des Landesinneren, zunächst mithilfe
von Bündnissen mit einheimischen Fürsten, dann zunehmend auch durch die

Etablierung eigener territorialer Herrschaft. Die Eroberung Delhis im Jahre

1803 hatte in erster Linie das Ziel, sich des Bündnisses mit dem Mogulkaiser
zu vergewissern und vor allem zu verhindern, dass die Franzosen mit seiner

Hilfe ihren Einfluss in Nordindien ausbauen konnten. Daher verzichteten die

Briten lange Zeit darauf, ihre eigene Macht auch kulturell sichtbar zu machen.



traverse 2007/3

54

Globalgeschichte

Stattdessen trachteten sie danach, sich in wichtigen Bereichen – der Geselligkeit,
der Informationspolitik, aber auch der Hofetikette und sogar der Rechtsprechung

und den Formen der Verwaltung – möglichst eng an die Vorbilder der Moguln
anzulehnen.

Mit dem Ende der napoleonischen Kriege 1815 und mit der Ausschaltung der

Konföderation der Marathen 1818 war die machtpolitische Basis gegeben, auf
der dann in den 1830er- und 40er-Jahren eine neue Generation von Kolonialbeamten

versuchen konnte, die Herrschaft über den Subkontinent stärker auf
britischen Vorbildern aufzubauen. Hierzu gehörten neben der Missionierung
vor allem Bemühungen um die Anglisierung des Schulwesens und, für unsere

Untersuchung zentral, die Versuche, den Kontakt zu den einheimischen Eliten
nach britischen kulturellen Mustern zu gestalten. Damit traten an die Stelle der

Versammlungen in den Häusern der Adligen und der Kurtisanen und an die
Stelle der Dichterwettstreite auf Urdu und Persisch die Gründung von Vereinen,

in denen sich nach Vorstellung der Kolonialherren, Briten und Inder zu einem
freundlichen Austausch treffen sollten.6

Nicht nur in Delhi, sondern in ganz Nordindien führte die schwere Hungersnot
von 1837 zur Gründung von famine relief societies.7 In Delhi wurde im April
1838 auf koloniale Initiative eine Versammlung einberufen, die sich zum Ziel
setzte, denjenigen Erleichterung zu verschaffen, die sich nicht selbst zu helfen
vermochten, zugleich aber dafür zu sorgen, dass die Hilfe nicht unnötiger und

betrügerischer Bettelei Vorschub leistete.8

Nur mühsam und über die Jahre hinweg gelang es den Briten, ihre Vorstellung
von einer durch Vereine wohltätiger Bürger organisierten Armenfürsorge
durchzusetzen. Zwar fanden sich schon 1843 eine Reihe von Vertretern der

einheimischen Elite im Vorstand der Delhi Relief Society wieder, und auch
Spenden begannen nach anfänglichem Zögern reichlich zu fliessen.9 Doch
gaben sich selbst die Briten keiner Illusion darüber hin, dass dies weniger
einem Überzeugungswandel zu verdanken sei, als dem Bemühen, auf diese

Weise Ansehen in den Augen der Herrscher zu erwerben.10 Wie wenig dies
schon einen Mentalitätswechsel anzeigte, lassen die Schwierigkeiten erahnen,

welche die Relief Society nach wie vor hatte, geeignete Rezipienten für ihre
Wohltätigkeit zu finden. Dies führte nicht nur zu einem wiederholten Verbot
des Bettelns, sondern schliesslich sogar zu dem Versuch, private, nicht
organisierte Philanthropie zu untersagen. Dem war allerdings, zumindest in Delhi,
kein Erfolg beschieden.

Eine Untersuchung aufgrund der europäischen Definition der Zivilgesellschaft
würde also zum einen eine nur geringe Bereitschaft der Eliten zu sozialem
Engagement zutage fördern, das sich zudem noch der kolonialen Initiative und dem

anhaltenden kolonialen Druck verdankte, zum zweiten die marginale Wirkung die-trav2007n3s019-



55

Pernau: Gab es eine indische Zivilgesellschaft im 19. Jahrhundert?

ser frühenVereine erkennen lassen. Der Schluss, dass es demnach keine indigene
Zivilgesellschaft gegeben habe oder diese nur sehr schwach ausgeprägt gewesen

sei, läge dann nahe, denn andere Formen Philanthropie oder gesellschaftliche
Solidarität zu organisieren, lassen sich mit diesem Begriff gerade nicht erkennen.

Dies heisst jedoch keineswegs, dass es sie nicht gegeben habe – hierauf wird im
zweiten Teil zurückzukommen sein.

Diese Situation verschob sich in den Jahren nach dem erfolglosen Aufstand von
1857, der nicht nur zu einer Diskreditierung des einheimischen Adels und der
ihm verbundenen Kultur und Lebenswelt geführt hatte, sondern auch die
Überlegenheit der Kolonialmacht einem jeden unübersehbar vonAugen geführt hatte.

Der einzige Weg für Indien, so mochte es scheinen, lag politisch im Loyalismus,
kulturell in der Akzeptanz der britischen Zivilisierungsmission. Nur wenn der

Bildungs- und Entwicklungsrückstand gegenüber den fortschrittlichen und

erfolgreichen Briten abgebaut würde, könnte sich Indien langfristig aus seiner

Abhängigkeit befreien.
Briten und viele Inder waren sich darin einig, dass das Vereinswesen – und zwar
nach Möglichkeit eines Vereinswesens, das sowohl die Kolonialbeamten als auch

ihre Untertanen umfasste – ein wichtiges Element des gesellschaftlichen und

zivilisatorischen Fortschritts darstellte. Hier konnten die Briten, so hofften sie,

die einheimische Elite mit den Errungenschaften des Westens vertraut machen,

mit seinen wissenschaftlichen Erkenntnissen, aber auch mit seiner politischen
Kultur.
Schon 1860 entwickelte die Stadtverwaltung von Delhi daher Pläne für ein

Gebäude im Zentrum, an der Prachtmeile des Chandni Chauk gelegen, das unter
einem Dach eine englische Schule, ein Museum, eine öffentliche Bibliothek,
einen Klub, einen Raum für öffentliche Empfänge, am liebsten gleich noch
die town hall und nach Möglichkeit die Polizeistation vereinigen sollte. Diese
geballten Symbole der kolonialen Kultur und Macht sollten dann als «ultimate
consequence […] a rising of the friendly intercourse between Europeans and

Natives» und eine «greater harmony between the two races» hervorbringen.11

Schon aus finanziellen Gründen beschlossen die Briten jedoch, dass zumindest
das Museum, die Bibliothek und die repräsentativen Klubräume nicht durch den
Staat, sondern durch die Zivilgesellschaft zu finanzieren sei, ein Unternehmen,
das gleichwohl nur mühsam in Gang kam.
Noch ohne eigenes Gebäude entschloss man sich 1865 zur Gründung der

«Delhi Society» die in einer feierlichen Sitzung von dem Commissioner von
Delhi, dem höchsten Repräsentanten der Kolonialmacht in der Stadt, eröffnet
wurde. Die Liste der Gründungsmitglieder umfasste 17 Engländer und 76 Inder
und las sich wie ein Who’s who der Honoratioren von Delhi. Vertreten war
sowohl die traditionelle Elite, als auch diejenigen, die sich im angloindischen



traverse 2007/3

56

Globalgeschichte

Bildungswesen einen Namen gemacht hatten, daneben aber auch die reichen
Händler und Banker, sowohl Hindus als auch Muslime.12 Die Regeln des
britischen Vereinswesens wurden mit der Wahl eines Chairman für jede Sitzung,
der Annahme des Protokolls der vorigen Debatte und Diskussionen zu dem
Vortrag des jeweiligen Abends genauestens befolgt.13 Auch die Themen der

Vorträge entsprachen dem, was man von einer kritischen, sozial engagierten

Öffentlichkeit erwarten mochte. Sie reichten von der Diskussion darüber, ob

die englische Herrschaft durch die Förderung der Bildung zum Fortschritt in
Indien beitrage, bis zur Debatte um die Möglichkeit der Wiederverheiratung
von Witwen, von der Frage, ob das Studium des Sanskrit noch einen Nutzen
bringen, bis zur Diskussion, welche Vorteile es habe, stets die Wahrheit zu
sagen, Zeit für Bildung aufzubringen, regelmässig Sport zu treiben und schlechte

Gesellschaft zu meiden; es gab aber auch eine längere Debatte über das Wesen

und den Nutzen der Vereine, die zur Schlussfolgerung gelangte, dass sie für die
Regeneration des Landes eine zentrale Rolle spielten.14

Die Delhi Society und ihr Debating Club blieben nicht lange die einzigen
Vereine in der Stadt. Rasch begannen auch andere Gruppen, dieses Modell
zur Organisation und vor allem zur Vertretung ihrer Interessen gegenüber der

Kolonialmacht zu entdecken; das Spektrum reichte von religiösen Vereinen,
etwa der Muslime, die sich zum Schutz von Moscheen zusammenschlossen15

oder für die Erziehung von Waisenkindern und die Bestattung von «unclaimed
Muhammadan bodies» sorgten,16 bis hin zu Interessenvertretungen wie dem
Panjab Chamber of Commerce, die Delhi Piece Good Association17 und den

zahlreichen Kastenvereine.18 Diese Übernahme des zivilisatorischen Anspruchs
der Kolonialherrschaft lässt sich einbetten in eine Verflechtungsgeschichte: So

wie die bürgerlichen Frauen in Grossbritannien sich ihrer Zivilisiertheit dadurch

versicherten, dass sie sich der umfassenden Erziehung der Unterschichten und
der Bekehrung der Heiden verschrieben, und so den Weg in die Zivilgesellschaft
fanden, so wie die Unterschichten zumindest noch in Missionsvereinen tätig
sein konnten,19 so erfüllten auch in Indien die Vereine die wichtige Funktion,
die bürgerlichen Männer vom Objekt zum Subjekt der Zivilisierungsmission
werden zu lassen, indem sie sich für die Erziehung und Bildung der Frauen

und ein wenig später der Unterschichten einsetzten. 20

Zumindest für die Zeit nach 1860, so scheint es, lässt sich also der
europäische Zivilgesellschaftsbegriff auch auf Indien durchaus anwenden. Die
Zivilgesellschaft würde damit Teil einer Transfergeschichte. Das Ideal der

Zivilgesellschaft und Formen zivilgesellschaftlichen Handelns würde sich so

letztlich durch Überzeugung und Lernprozesse über die ganze Welt verbreiten.

Dies vermag zwar vielleicht zu gewissen Verschiebungen innerhalb des

Begriffs führen, zwingt nicht dazu, ihn von Grund auf neu zu überdenken:



57

Pernau: Gab es eine indische Zivilgesellschaft im 19. Jahrhundert?

Die europäische Geschichte und Erfahrung definieren den Begriff, Indien
entwickelt unter kolonialer Herrschaft eine soziale Praxis, die dem entspricht
– oder eben auch nicht.
Doch auch hier besteht die Gefahr, dass die Engführung des Begriffs auf seinen

europäischen Ursprung Zusammenhänge zerschneidet, die für die Akteure von
Bedeutung waren. Welche semantischen Verschiebungen machte der Begriff
der Zivilgesellschaft durch, als er in ein anderes Feld transponiert wurde? Mit
welchen bereits einführten Begriffen trat er in Beziehung, an welche Diskurse
schloss er sich an, und wie veränderte er dadurch seine Bedeutung? Auch dieser

Frage wird im zweiten Teil nachzugehen sein – eine Beantwortung aber, das

lässt sich schon jetzt absehen, gerät erst dann in den Bereich des Möglichen,
wenn der analytische Begriff der Zivilgesellschaft gegenüber dem europäischen,

historischen Quellenbegriff so weit geöffnet wird, dass er auch die indischen
Konzepte zu integrieren erlaubt.

Aufgaben der Zivilgesellschaft

Das zentrale Problem einer vergleichenden historischen Semantik ist die
Identifizierung der Begriffe, die miteinander verglichen werden sollen. Dieses Problem
stellt sich umsodringender undwird umso schwieriger zu lösen, je weiter dieSprachen

voneinander entfernt liegen, sich also nicht mehr auf gemeinsameWurzeln,
etwa im Latein oder imArabischen, berufen können.Wörterbücher vermögen hier

nur eine allerersteAnnäherung zu bringen, denn zumeist liegt die Schwierigkeit ja
genau in der Tatsache, dass es kein Wort gibt, welches das Bedeutungsspektrum

in seiner Gänze abdecken würde. Sprachpragmatische Überlegungen würden nur
dann weiterführen, wenn es wenigstens eindeutig vergleichbare Praktiken gäbe,

über die dann der Zugang zu ihrer sprachlichen Kodierung gesucht werden kann
– dies aber kann keineswegs in jedem Fall vorausgesetzt werden.

Zur Diskussion gestellt werden soll hier ein Ansatz, der weder von den Begriffen,
noch von den Praktiken, sondern von denAufgaben der Zivilgesellschaft ausgeht

– das tertium comparationis wären damit die gesellschaftlichen Problemlagen,
verglichen würden die unterschiedlichen Antworten, die darauf gegeben wurden.

Es versteht sich, dass niemals alle Aufgaben erfasst werden können, die

der Zivilgesellschaft von ihren Akteuren zugeschrieben wurden. Ebenso wie
die Definition einer analytischen Kategorie handelt es sich hierbei um einen

Konstruktionsakt, der dieAspekte gewichtet und dabei einige betont und andere

ausschliesst. Im Gegensatz zur Definition erlaubt dies jedoch eine Vorgehensweise,

welche die Sinnstiftung der Akteure in stärkerem Masse berücksichtigen
kann. Sind die Bereiche, in denen ein zivilgesellschaftliches Handeln stattfindet,



traverse 2007/3

58

Globalgeschichte

identifiziert, so kann in einem nächsten Schritt untersucht werden, mit welchen
Begriffen sie von den historischenAkteuren beschrieben werden und in welchen
semantischen Traditionen diese stehen.

Zivilgesellschaft, so der Vorschlag, der hier skizziert werden soll, kann untersucht

werden als Antwort auf drei gesellschaftliche Probleme: Zum einen geht
es um die Erzeugung von Zivilität als der Fähigkeit, Emotionen und Impulse zu
kontrollieren. Dies ist die Grundvoraussetzung für ein soziales Miteinander von
Menschen, das weder – wie in der Familie oder in einer Gemeinschaft – affektiver
Verbindungen bedarf, noch des staatlichen Eingreifens durch Recht und Gewalt.
Zum zweiten dient die Zivilgesellschaft der Hervorbringung sozialer Solidarität,
und damit der Fähigkeit einer Gesellschaft, Vertrauen zu generieren; hierunter
zählen auch alle Aktivitäten, die sich auf die Finanzierung gesellschaftlicher
Aufgaben jenseits des Staates beziehen. Dies schliesst sowohl die Philanthropie
der Eliten ein, wie auch die Vorstellungen der Subalternen über dasAusmass und

die Form der Solidarität, die sie einzufordern berechtigt sind. Zum dritten ist es

ein Ziel der Zivilgesellschaft, politische Partizipation zu ermöglichen. Dies ist
vermutlich aus heutiger Perspektive der wichtigste, aus historischer Perspektive

der am schwersten zu erfassende Punkt, da nicht nur in Indien, sondern auch in
Europa potenziell universale Ansprüche, tatsächliches Programm und politische
Praxis weit divergierten.
Erstens: Wie Zivilität, civility oder Sittlichkeit, so ist auch der Begriff des tahzib

ul akhlaq, der ihnen im indomuslimischen Kontext am nächsten kommen
würde, zwar von herausragender Bedeutung für die Ordnung gesellschaftlicher
Interaktion, lässt sich aber in seinem Verwendungsfeld nicht auf seine soziale
Komponente reduzieren. In seiner Grundbedeutung verweist tahzib auf das

Polieren einer rauen Oberfläche. Da der Mensch im Naturzustand in seinem

Habitus khulq, Plural akhlaq) den wilden und unbeherrschten Tieren verwandt
ist und damit unfähig im Zusammenleben mit Seinesgleichen Konflikte und
Unannehmlichkeiten zu vermeiden, muss er die Zivilität erst erlernen. Erst
durch die Beherrschung der Leidenschaften und die Beachtung der Grenzen,

die der Verstand aql) der Triebseele nafs) setzt, kann der Mensch seine innere
Rohheit überwinden und einen Zustand der Kultiviertheit erreichen, der ein
soziales Miteinander erst möglich macht.21

Ist der Begriff in seinen Ursprüngen religiös konnotiert – die Überwindung
der Triebseele durch den Verstand ist zumindest im indopersischen Kontext
ein zentrales Thema muslimischer Sittenlehre – so wurde er später zum
dominanten Begriff der höfischen Kultur. Die Propheten und religiösen Lehrer hatten

zwar die Botschaft gebracht, an der die Menschen ihr Leben ausrichten sollten,
nur unter der Führung eines Herrscher jedoch, der durch einen ausgewogenen

Verstand und die Fähigkeit, die Welt zu ordnen ausgezeichnet war, konnten



59

Pernau: Gab es eine indische Zivilgesellschaft im 19. Jahrhundert?

seine Untertanen hoffen, dieses Ziel zu erreichen.22 Höfische Etikette führte
nicht nur zur Kontrolle und Sublimierung der Leidenschaften und verhinderte
damit, dass die Menschen einander zu nahe traten, sie schuf auch ein Universum,

in dem alles seinen Ort hatte und nichts die harmonische Ordnung zu

stören vermochte.
Wenn 1871 in der Delhi Society über Sinn und Nutzen der Vereine debattiert
wurde und sie als ein Mittel der Zivilisierung ihrer Mitglieder gepriesen wurden,
so schwingt dieser Hintergrund mit, verhindert aber nicht, dass das Konzept aus

der Ausschliesslichkeit seiner muslimischen und höfischen Konnotation gelöst

wird – schliesslich ist der Sprecher des Abends ein reicher Hindu Banker. Wenn

man die göttlichen Gebote aufmerksam studiere, beginnt er den Hauptteil seiner

Ausführungen, so erkenne man, dass die Eintracht das Fundament aller Dingesei.

Die Tatsache, dass die Menschen dieWildnis hinter sich zurückgelassen und sich

in Städten zusammengefunden hätten, sei das Element, das sie ganz wesentlich
von den Tieren unterscheide. Nur die städtische Kultur und ihre Versammlungen

– hierfür verwendet er das gleiche Wort, das auch als Lehensübersetzung für das

englische associations verwendet wurde – brächten Eintracht, Sprache, Schrift
und jegliche Form des Zusammenwirkens hervor, die zur Quelle der Liebe unter
den Menschen würden. Die einzige Alternative hierzu sei der Rückfall in die

Barbarei.23 Doch der Nutzen der Vereine geht für den Redner noch weiter. Selbst
die Medizinwissenschaft sagt, so führt er aus, dass es für den Menschen nicht
gut sei, wenn er sich allzu sehr von anderen zurückziehe. Erst durch das

Zusammenleben mit seinen Mitmenschen könne ein Mensch geschliffene Manieren
und einen kultivierten Habitus entwickeln. Nur im Verein mit anderen Menschen

könnten Fortschritt im Handel, Erfindungen in den Künsten und Handwerken
und wissenschaftliche Erkenntnis erzielt werden; nur wo es Vereine gäbe, seien

die Menschen sicher vor Aufständen und Kriminalität, denn nur hier könnten die

Übeltäter rechtzeitig durch Ermahnungen wieder auf den rechten Weg gebracht

werden.Vereine, so fasst er seineAusführungen zusammen, seien daher nicht nur

für das tahzib ul akhlaq ihrer Mitglieder von zentraler Bedeutung, sie erfüllten
auch die Rolle in Bezug auf die Zivilisierung der Gesellschaft, die früher den

Herrschern zugekommen sei.

Zweitens: Wie im ersten Teil gezeigt, waren die Bemühungen der Briten
philanthropische Vereine zu gründen, über lange Jahre hinweg von einer zumeist
unterschwelligen Resistenz begleitet. Obwohl die Kolonialherren mit ihrer Erklärung
schnell bei der Hand waren – der Widerstand der Armen gegen geschlossene

Armenhäuser wurde als Zeichen gedeutet, dass es keine wirkliche Not gebe, die

Zurückhaltung der reichen Bürger der Stadt als Indiz für ihr mangelndes soziales

Verantwortungsgefühl – waren die Hintergründe wohl komplizierter, als dieBriten
es zu erfassen willens und in der Lage waren.



traverse 2007/3

60

Globalgeschichte

Leider befindet sich die Forschung zu vorkolonialen Konzeptensozialer Solidarität

für Indien – im Gegensatz etwa zum Osmanischen Reich – erst in den allerersten

Anfängen, sodass hier kaum mehr als Möglichkeiten für künftige Forschungen

aufgezeigt werden können. Anders als der koloniale Staat, der gerade im
Umgang mit der Hungersnot von 1837 auf liberale und utilitaristische Prinzipien
zurückzugreifen sich bemühte, herrschte in der einheimischen Öffentlichkeit,
und zwar quer durch die sozialen Lagen, die Vorstellung von einem Recht der

Armen auf Subsistenz. 24 Dieses hatte der Herrscher durch die Kontrolle des

Getreidehandels zu gewährleisten, insbesondere durch die Verhinderung von
Spekulation und Horten von Vorräten, aber auch durch gezielte Preispolitik.25

Die Reichen ihrerseits hatten die Pflicht, durchAlmosen, Armenspeisungen und
Verzicht auf Pachtgelder zur Linderung der Not beizutragen. Dass dies, ebenso

wie die Entwicklung der öffentlichen Wohlfahrt in Europa, keineswegs nur
religiösen und humanitären Motiven geschuldet war,26 sondern ebenso durch Sorge

vor Revolten hervorgebracht wurde, versteht sich. Systematische Studien zur
Politik hinsichtlich des Getreidehandels der Moguln und ihrer Nachfolger fehlen

jedoch ebenso, wie Untersuchungen zur konkreten Umsetzung der religiös
begründeten Armensteuer zakat). Wichtig wäre hierbei, die Verflechtung der

Bereiche, die im europäischen Kontext als öffentlich und privat getrennt werden,

systematisch in die Untersuchung einzubeziehen: So wie sich die Pflicht, für
das Überleben der Armen Sorge zu tragen gleichermassen auf Herrscher und
Elite bezog und zwar nicht nur diejenigen, die dem Hof verbunden waren,
sondern alle Reichen), so durfte und musste auch das zakat zunächst einmal
für die Linderung der Not in der eigenen Verwandtschaft verwandt werden,
bevor bedürftige Nachbarn versorgt wurden. Diese individuelle Verteilung der

zakat-Gelder wurde in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts ergänzt durch
seine planmässige Einsammlung durch Vereine, die es zur Finanzierung von
Gemeinschaftsaufgaben, etwa im Bereich der Bildung oder der Philanthropie
einsetzten,27 ohne dass diese Rationalisierungen die Pflicht zum privaten
Almosen völlig hätten verdrängen können.
Ebenfalls kaum erforscht – zumindest für das 18. und 19. Jahrhundert und
von einem Standpunkt aus, der sozialgeschichtliche Praxis und nicht die
theologische Auslegung von Normen in den Mittelpunkt stellt – sind für Indien die
frommen Stiftungen waqf, Plural auqaf).28 Da die Stiftungen aufgrund ihrer
religiösen Sanktionierung zumindest theoretisch, zumeist aber auch praktisch,
dem Zugriff des Herrschers entzogen waren, boten sie zum einen ein Mittel, die
eigenen Kinder und Verwandten langfristig materiell abzusichern. Zum anderen
aber war dies die vorherrschende Form, in der öffentliche Zwecke finanziert
wurden, seien es Moscheen und die ihnen angeschlossenen Schulen, oftmals
einschliesslich von Stipendien für Lehrer und Schüler,29 aber auch Gärten und



61

Pernau: Gab es eine indische Zivilgesellschaft im 19. Jahrhundert?

Karawanserai für Reisende. So wie die Stiftungszwecke privat oder öffentlich
oder beides zugleich sein konnten, so konnten auch die Stifter zum Staat in
einer mehr oder weniger engen oder auch gar keiner Beziehung stehen –
Herrscher, ihre Frauen und Töchter taten sich ebenso im Stiftungswesen hervor,
wie Adlige oder andere Personen, die zu Wohlstand gekommen waren. Doch
erst, wenn gesicherte Aussagen über die Stifter, die Höhe und die Verteilung
der Stiftungen, die Ziele, die sie damit verbanden und die tatsächliche Nutzung
der Räume und Möglichkeiten, die durch sie geschaffen wurden, vorliegen,30

wird es möglich sein, präzisere Aussagen über Vorstellungen und Begriffe der

historischen Akteure über gesellschaftliche Solidarität, Philanthropie und die

gemeinschaftlichen Schaffung eines öffentlichen Raumes zu treffen, die dann

wiederum zu einer Erweiterung der analytischen Kategorie Zivilgesellschaft
eingesetzt werden können.
Drittens: Zwar sieht die Forschungslage in Bezug auf die politische Partizipation

im städtischen Rahmen während der Kolonialperiode deutlich besser aus,

sowohl hinsichtlich der Untersuchung der Entstehung einer Öffentlichkeit, die

auf der Verbreitung von Druckerzeugnissen und Vereinsgründungen beruhte,
als auch hinsichtlich der Entstehung von politischen Bewegungen auf lokaler
Ebene.31 Aber nur wenige dieserArbeiten beziehen die vorkoloniale Epoche mit
ein – erst dies würde jedoch deutlich werden lassen, wo Begriffe übersetzt und
umgedeutet wurden, wo sich auf der anderen Seite Kontinuitäten ergaben,32 die

mit Blick auf eine andere Kodierung des Zivilgesellschaftsbegriffs verwertet
werden könnten.Von Bedeutung wären hier vor allem Organisationen der lokalen
Selbstverwaltung, sei es durch Kastenräte und Gilden und durch Institutionen,
die ihre Kollaboration untereinander erlaubten, sei es durch Nachbarschaften,

wie sie etwa ihren Ausdruck in einer eigenen Gerichtsbarkeit fanden, die vom
Staat anerkannt, aber nur selten kontrolliert wurde.33

Dies eröffnet zugleich die Möglichkeit, genauer nach den Vorstellungen und

Begriffen von Gleichheit und Ungleichheit zu fragen, als es die traditionsreiche
Gegenüberstellung eines indischen homo hierarchicus und des europäischen
homo aequalis34 erlaubt, welche für den indischen Raum die Denkbarkeit einer

umfassenden politischen Partizipation vonAnfang an verneint. Für den Kontext
der politischen Theorie des Islam in Indien dürfte hierbei die einschneidende

Entwicklung die zunehmende Ohnmacht der muslimischen Herrscher gewesen

sein, welche die Verantwortung für die Aufrechterhaltung eines islamischen
Gemeinwesens vom Herrscher auf jeden einzelnen Gläubigen verlagerte. Sein

alltägliches Verhalten, sein Befolgen der Gebote und religiösen Gesetze, auch

dort, wo sie vom kolonialen Staat nicht eingefordert wurden, übernahm damit die

Rolle,die zuvor vonHerrscher und Staatausgefüllt worden war. Die Islamisierung
von Teilen des öffentlichen Raumes, die sich ohne, teilweise sogar gegen den



traverse 2007/3

62

Globalgeschichte

kolonialen Staat vollzog, die gewaltige Ausbreitung der fatwa Gerichtsbarkeit
im 19. Jahrhundert, die auf einer freiwilligen Unterwerfung der Gläubigen unter
ihre Entscheidungen beruhte, stand daher möglicherweise weitaus weniger in
Widerspruch zur politischen Partizipation als gemeinhin vorausgesetzt.

Wie kann nun abschliessend die Frage beantwortet werden, ob es in Indien
vor dem 20. Jahrhundert eine Zivilgesellschaft gegeben habe? Legt man für
die Definition einer Zivilgesellschaft als analytischer Kategorie Massstäbe an,

die sich aus den politischen Forderungen der Gegenwart speisen, wie etwa ein
gleiches Staatsbürgerrecht und gleiche Chancen, politische Entscheidungen durch
einen machtfreien, rationalen Diskurs zu beeinflussen, unabhängig von Religion,
sozialer Lage und Geschlecht, so muss die Frage verneint werden. Allerdings
träfe dies dann auch für das Deutsche Reich und sogar für Grossbritannien zu
– Zivilgesellschaft wäre damit als Begriff für die Analyse von Gesellschaften

im 19. Jahrhundert schlechthin nicht mehr verwendbar. Sinnvoller, gerade unter
dem Aspekt, eine Sprache für den Vergleich im globalen Rahmen bereitzustellen,

erscheint es hingegen, den analytischen Begriff weit genug zu fassen, um
unterschiedlichen und nicht nur europäischen) Semantiken und Weltdeutungen
gerecht werden zu können. Zugleich ist es wichtig, dieAkteursperspektive nicht
auf die weissen, bürgerlichen Männer zu begrenzen, sondern den alternativen
Konzipierungen des Begriffes durch Orientalen, Unterschichten und Frauen
nachzugehen. Eine Analyse aussereuropäischer Konzepte vermag so, wie dieser

Artikel in Ansätzen zu zeigen versucht hat, vielfältige Verschachtelungen
nachzeichnen und damit einen Beitrag zu leisten nicht nur zur Geschichte der

untersuchten Region, sondern auch zu einer erhöhten Reflexivität der
europäischen Geschichte beitragen.

Anmerkungen

1 Die Überlegungen zum Verhältnis von Global- und Begriffsgeschichte gehen in ihren
Ansätzen auf die langjährige Zusammenarbeit mit Monica Juneja zurück, der dafür an dieser
Stelle ganz herzlich gedankt sei. Die Auseinandersetzung mit der Zivilgesellschaft verdankt
sich wesentlich den vielen Diskussionen im Rahmen der Forschungsgruppe Zivilgesellschaft,
politische Mobilisation und Citizenship am Wissenschaftszentrum Berlin. Allen Mitgliedern,
insbesondere Jürgen Kocka, Dieter Gosewinkel, Dieter Rucht und Stefan-Ludwig Hoffmann,
gilt mein ausdrücklicher Dank.

2 Shingo Shimada, Die Erfindung Japans: Kulturelle Wechselwirkung und nationale Identitäts¬
konstruktion, Frankfurt a. M. 2000; Ders., Grenzgänge – Fremdgänge: Japan und Europa im
Kulturvergleich, Frankfurt a. M. 1994; Monica Juneja, Margrit Pernau, «Lost in Translation:
Transkulturelle Geschichte und das Problem der universellen Begriffe» in Jürgen Kocka,
Heinz-Gerhard Haupt Hg.), Beyond Comparison, New York voraussichtlich 2007); Margrit
Pernau, «Transkulturelle Geschichte und das Problem der universellen Begriffe» in Birgit
Schäbler Hg.), Area Studies und Globalgeschichte, Münster voraussichtlich 2007).



63

Pernau: Gab es eine indische Zivilgesellschaft im 19. Jahrhundert?

3 Manfred Hildermeier, Jürgen Kocka, Christoph Conrad Hg.), Europäische Zivilgesellschaft
in Ost und West: Begriff, Geschichte, Chancen, Frankfurt a. M., 2000; Jürgen Kocka, «Civil
Society From a Historical Perspective» European Review 12/1 2004), 65–79; Arnd
Bauerkämper Hg.), Die Praxis der Zivilgesellschaft: Akteure, Handeln und Strukturen im
internationalen Vergleich, Frankfurt a. M. 2003; Dieter Gosewinkel et al. Hg.), Zivilgesellschaft
– national und transnational, Berlin 2004; Ralph Jessen, Sven Reichardt, Ansgar Klein Hg.),
Zivilgesellschaft als Geschichte, Wiesbaden 2004; Jürgen Schmidt, Zivilgesellschaft und
nicht-bürgerliche Trägerschichten: Das Beispiel der frühen deutschen Arbeiterbewegung
ca. 1830–1880), WZB Discussion Paper SP IV 2004-502, Berlin 2004; Karen Hagemann,

Sonya Michel, Gunilla-Friederike Budde Hg.), Civil Society, Public Space and Gender
Justice, NewYork angekündigt für 2007).

4 Dieter Gosewinkel, Zivilgesellschaft – Eine Erschliessung des Themas von seinen Grenzen
her, WZB Berlin, Discussion Paper SPIV 2003-505, Berlin 2003; Ders., Sven Reichardt Hg.),
Ambivalenzen der Zivilgesellschaft: Gegenbegriffe, Gewalt und Macht, WZB Discussion
Paper SPIV 2004-501, Berlin 2004.

5 Zu dieser Unterscheidung vgl. v. a. Dieter Rucht, «Europäische Zivilgesellschaft oder zivile
Interaktionsformen in und jenseits von Europa» in Michèle Knodt, Barbara Finke Hg.),
Europäische Zivilgesellschaft: Konzepte,Akteure, Strategien, Wiesbaden 2005, 31–55.

6 Ausführlicher hierzu demnächst: Margrit Pernau, Bürger mit Turban: Muslime in Delhi
im 19. Jahrhundert, Göttingen angekündigt für 2007).

7 Sanjay Sharma, Famine, Philanthropy and the Colonial State: North India in the Early
19th Century, Delhi 2001.

8 Delhi Gazette, 11. 4. 1838, 18. 4. 1838.
9 Delhi Gazette, 24. 6. 1843.

10 Delhi Gazette, 13. 9. 1843.
11 Delhi State Archive, Deputy Commissioner’s Office, 1860, file 10, Abstract of correspondence

relating to Delhi Institute and Library, Cooper an Deputy Commissioner, 9. 6. 1860.
12 Narayani Gupta, Delhi Between Two Empires 1803–1931: Society, Government and Urban

Growth, Delhi 1981, 71–73.
13 Risala-e Debating Club-e Delhi Society, ya’ni Guldasta-e anjuman, Delhi 1871.
14 Ebd., 22–39.
15 Punjab Administration Report, 1887/88, Tab 64: Statement of Scientific and Literary

and Charitable Societies in the Punjab, S. CLII.
16 Delhi State Archive, Home Confidential, 1916 B file 22, List of societies and anjumans

in Delhi Province.
17 Gupta wie Anm. 12), 64.
18 Zur vereinsmässigen Organisation der muslimischen Panjabi-Händler von Delhi vgl. Margrit

Pernau, «Religion und sozialer Status: Das Beispiel einer muslimischen Händlergemeinschaft
aus Delhi» in Monica Juneja, Margrit Pernau Hg.), Religion und Grenzen in Indien und
Deutschland: Auf dem Weg zu einer transnationalen Geschichtsschreibung angekündigt
für 2007).

19 Susan Thorne, « The Conversion of Englishmen and the Conversion of the World Inseparable:
Missionary Imperialism and the Language of Class in Early Industrial Britain» in Frederick
Cooper, Ann Laura Stoler Hg.), Tensions of Empire: Colonial Cultures in a Bourgeois World,
Berkeley 1997, 238–263.

20 Zu diesem Zusammenhang ausführlicher: Margrit Pernau, «Veiled Associations:The Indian
Middle Class and the Colonial State» in Hagemann et al. wie Anm. 3).

21 Richard Kurin, «The Culture of Ethnicity in Pakistan» in Katherine Ewing Hg.), Sharia’t
and Ambiguity in South Asian Islam, Delhi 1988, 220–248.

22 Ausführlicher zum höfischen Tahzib ul akhlaq: Margrit Pernau, «Creation of a Royal
Personality: The Yadgar-e Silver Jubilee of Mir Osman Ali Khan, Nizam of Hyderabad,
1936» Internationales Asienforum 31/3 2000), 255–273.



traverse 2007/3

64

Globalgeschichte

23 Risala-e Delhi Society wie Anm. 13), 22 f.
24 Sharma wie Anm. 7), 123.
25 Negativ reflektiert in den Überlegungen des radikal freihändlerischen Kolonialbeamten

William Sleeman, Rambles and Recollections of an Indian Official, London 1893, Bd. 1,
180–197.

26 Zu einer fatwa, die das Horten von Getreide zum Verstoss gegen islamisches Recht erklärt,
siehe Sharma wie Anm. 7), 54.

27 Finanzierung der theologischen Hochschule von Deoband durch zakat: Barbara D. Metcalf,
Islamic Revival in British India: Deoband, 1860–1900, Princeton 1982, 97; zur Einsammlung
von zakat durch Kastenvereine: Pernau wie Anm. 18).

28 Gregory Kozlowski, Muslim Endowment and Society in British India, Cambridge 1985;
M. A. Qureshi, Waqfs in India: A Study of Administrative and Legislative Control,
Delhi s. d.

29 Für ein solches waqf an der Grenze zwischen der einheimischen und der kolonialen Sphäre,

mit dem Nawab Fazl Ali Khan in den 1820er-Jahren das Delhi College finanzierte, siehe

Margrit Pernau, «Introduction» in Dies. Hg.), The Delhi College: Traditional Elites,
the Colonial State and Education before 1857, Delhi 2007, 1–35.

30 Vgl. für das Osmanische Reich den faszinierenden Ansatz von Dana Sajdi, die Errichtung
öffentlicher Gärten durch waqf-Stiftungen in Beziehung zu setzen zur Schaffung einer civic
sphere. Dana Sajdi, Damascus in the 18th Century: What Kind of Civic Sphere? Vortrag
Zentrum Moderner Orient, 22. 1. 2007.

31 Städteübergreifende Sammelbände: Kenneth Ballhatchet, John Harrison Hg.), The City
in South Asia: Pre-Modern and Modern, London 1980; Indu Banga Hg.), The City
in Indian History: Urban Demography, Society and Politics, Delhi 1994. Zu Lakhnau:
Ulrike Stark, An Empire of Books: The Naval Kishore Press and the Diffusion of the Printed
Word in Colonial India, 1858–95, New Delhi angekündigt für 2007); Sanjay Joshi,
Fractured Modernity: Making of a Middle Class in Colonial North India, Delhi 2001;
Veena Talwar Oldenburg, The Making of Colonial Lucknow, Delhi 1984. Zu Delhi:
Gupta wieAnm. 12); Pernau wie Anm. 6). Zu Bombay: Jim Masselos, «Appropriating
Urban Space: Social Constructs of Bombay at the Time of the Raj» South Asia 14/1
1991), 33–64. Sehr wichtig für die Ausweitung des Blicks auf die Kleinstädte als

kulturelle Zentren: Mushirul Hasan, Pluralism to Separatism: Qasbas in Colonial Awadh,
Delhi 2004.

32 Christopher Bayly, Empire and Information: Intelligence Gathering and Social
Communication in India, 1780–1870, Cambridge 1996; viel weiter ausgreifend als der Titel es ver¬

muten lässt: Douglas Haynes, Rhetoric and Ritual in Colonial India: The Shaping of Public
Culture in Surat City, 1852–1928, Berkeley 1991. Enttäuschend: Muhammad Umar, Urban
Culture in Northern India During the Eighteenth Century, Delhi 2001.

33 Für die Gegenwart: Shalini Randeria, «Entangled Histories of Uneven Modernities:
Civil Society, Caste Councils and Family Law in India» in John Keane Hg.), Civil Society
– Berlin Perspectives, New York 2006, Bd. 2.

34 Louis Dumont, Homo hierarchicus. Le système des castes et ses implications, Paris 1979;
Ders., Homo aequalis. Genèse et épanuissement de l’idéologie économique, Paris 1985.



65

Pernau: Gab es eine indische Zivilgesellschaft im 19. Jahrhundert?

Résumé

Y avait-il une société civile indienne au XIXe siècle?
Réflexions sur les rapports entre histoire globale
et sémantique historique

Tout autant que les interactions à l’échelle mondiale, l’histoire globale a besoin

d’une langue qui permette la communication entre les différentes régions du

monde. Pour ce faire, il est nécessaire de mener des réflexions nuancées sur la
manière dont diverses sémantiques sont conciliées, mais également sur la manière

dont la sémantique, à laquelle recourent les tenants de l’histoire globale, forge
leur perception et favorise la connaissance de liens explicites, tout en laissant

d’autres dans l’invisibilité.Ceci apparaîtclairement avec les concepts qui, comme

celui de société civile ou de civilité et de bourgeoisie/citoyenneté qui lui sont

étroitement liés), incorporent une dimension normative. Cette dernière,
potentiellement, s’adresse à tous, mais, dans le même temps, sert à l’auto-description
d’un groupe étroitement défini.
Cet article s’efforce, d’une part, d’historiciser le concept de société civile, en

décrivant son appropriation par des groupes autrefois exclus et, d’autre part, il
interprète la société civile comme une réponse à des problèmes sociaux précis,
soit la production de civilité, de solidarité et de participation politique.

Traduction: Thomas David)


	Gab es eine indische Zivilgesellschaft im 19. Jahrhundert? : Überlegungen zum Verhältnis von Globalgeschichte und historischer Semantik

