
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 14 (2007)

Heft: 3

Artikel: Wie globalisiert war die Vormoderne? : ein Plädoyer für einen neuen
Blick in den asiatischen Raum

Autor: Flüchter, Antje / Jucker, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1729

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1729
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


97

Wie globalisiert war die Vormoderne?
Ein Plädoyer für einen neuen Blick in den asiatischen Raum

Antje Flüchter, Michael Jucker

Die Gegenwartserfahrung einer sich globalisierenden Welt führt dazu, dass die

Möglichkeit, Globalgeschichte zu schreiben, zunehmend diskutiert wird. Dafür
gibt es ältere Vorläufer und Vorbilder.1 Allerdings blieb die hegemoniale Art,
Geschichte zu schreiben, lange im national festgesteckten Rahmen. So nutzte
auch die historische Forschung über die vormodernen Epochen selten ihren
Vorteil, sich nicht auf das Korsett der nationalstaatlichen Grenzen beschränken

zu müssen, sondern blieb lange national ausgerichtet. Diese Ausrichtung hat

sich in den letzten Jahren auf Europa verschoben, doch auch dort ist eine eher

abgrenzende Tendenz zu beobachten: Es handelt sich oft um europäische Her-kunfts-

und Ursprungsgeschichten, die sich nun nicht mehr auf den Nationalstaat
als Referenzrahmen, sondern auf die Wurzeln des christlichen Abendlandes und
seiner einigenden Werte beziehen.2

Innerhalb der aktuellen Diskussion um die Globalgeschichte wird darum gerungen,

was unter einer solchen eigentlich zu verstehen sei. Jürgen Osterhammel
definiert Globalgeschichte als «die Suche nach Beginn und früher Entwicklung
des heute durch Globalisierung gestifteten Weltzusammenhangs» sie «ist,
vereinfacht gesagt, Interaktionsgeschichte innerhalb weltumspannender Systeme».3

Diese Definition schliesst den methodisch kaum einlösbaren Totalitätsanspruch
aus und betont den Interaktionsaspekt. Hinterfragbar erscheint uns der geforderte

Bezug auf heutige Weltzusammenhänge: Denn mit diesem Argument
wird die Erfolgsgeschichte der europäischen Expansion als grundlegendes

Narrativ des Untersuchungsgegenstandes vorausgesetzt und damit vergangene

Phänomene der Geschichte – wie ein in der Vormoderne vernetztes Asien
– als irrelevant gewertet. Ein solches Narrativ kann zu einer Essenzialisierung
der Globalisierungsinterpretation führen, wovor zu Recht gewarnt wird. 4 Wir
gehen von der These aus, dass das vormoderne Asien eine Kernzone der
Globalisierung darstellte, also ein innerasiatisch vernetztes System, auf das die
Europäer stiessen.

Diese europäische Erfahrung eines vor dem Hintergrund der damals bekannten

Welt als globalisiert zu bezeichnenden asiatischen Weltsystems wollen wir an



traverse 2007/3

98

Globalgeschichte

zwei Beispielen untersuchen: Mittelalterliche Gesandtschaftsberichte zu den

Mongolen und frühneuzeitliche Reiseberichte über den Indischen Ozean sollen
daraufhin befragt werden, wie die asiatische Welt beschrieben wurde, und ob

diese Wahrnehmungen unseren Kriterien von Globalisierung entsprechen.
Wirtschaftliche und diplomatische Verflechtung, Fernhandel, die Beschleunigung
der Kommunikation, Migration, universaler Machtanspruch und Assimilierung
der sich begegnenden Kulturen sind globalisierend wirkende Faktoren.5 Wenn
diese Phänomene in unseren Beispielen über blosse Interaktionen hinausgehen

und zu längerfristig angelegten Transformationsprozessen führen, ist es in
unserem Verständnis berechtigt, von einem globalisierten, vormodernen Asien
zu sprechen, wenn auch auf einem anderen Niveau als es im 20. Jahrhundert
der Fall war.

Demgegenüber blenden transnationale Ansätze und Perspektiven der
Globalgeschichte die Vormoderne häufig aus. In den Debatten um transnationale
Ansätze wird öfter die Position vertreten, diese Perspektiven auf eine
Globalgeschichte liessen sich erst sinnvoll mit dem Entstehen des Nationalstaates
anwenden.6 Nimmt man die neuere Nationalismusforschung ernst, stellt der

Nationalstaat eine Sonderform menschlich-gesellschaftlicher Entwicklungen
dar und die Nation ist als Konstrukt, als imagined community zu historisieren,7

der Nationalstaat ist somit nur ein unter bestimmten historischen Bedingungen
möglicher Referenzpunkt. Unter anderen geschichtlichen Umständen können
Dynastien oder Religionen diese Funktion für Kulturen übernehmen. Auch
zwischen diesen Kulturen fanden Austauschprozesse statt, die transnational
zu nennen anachronistisch wäre, die jedoch vergleichbar funktionierten. Das

transnationale Forschungskonzept und seine Methode können für die Vormoderne

fruchtbar eingesetzt werden. Diese gilt sogar als Paradefeld verflochtener
und grenzüberschreitender Institutionen und Organisationsformen.8 Es ist zu
überlegen, ob vergleichbareAustauschprozesse nicht allgemein als transkulturell
bezeichnet werden sollten, denn das Transnationale bildet menschheitshistorisch

die Ausnahme.

Als ein weiteres Argument für die Begrenzung wird angeführt, dass erst im
18. Jahrhundert die Menschen die Welt als Ganzes, als Globus dachten und dass

vor dem Jahr 1492 noch nicht die ganze Welt bekannt war; globalisierte, die
ganze Welt umfassende Strukturen also noch nicht möglich gewesen wären. Ein
qualitativer Schritt der globalen Vernetzung in der Mitte des 19. Jahrhunderts

und nochmals im 20. Jahrhundert soll von uns keinesfalls bestritten werden.
Gerade mit Blick auf Asien muss erst noch nachgewiesen werden, welche
Relevanz sowohl die ‚Entdeckung’Amerikas wie die europäische Vermessung

der ganzen Welt überhaupt für diese Weltregion hatte. Daher erscheint es uns

sinnvoll Osterhammels Definition von Welt im Rahmen der Weltgeschichte



99

Flüchter, Jucker: Wie globalisiert war die Vormoderne?

als «der jeweils umfänglichste Horizont geteilter Erfahrung»9 nicht nur als

Kriterium für eine vormoderne Globalgeschichte einzuführen, sondern auch als

Definitionsbasis für globalisierte Strukturen geltend zu machen.

Die Beschränkung auf die späte Neuzeit erweist sich aus mehreren Gründen als

eurozentristisch. Zum einen weil das bedeuten würde, Globalgeschichte nur für
die historische Phase der europäischen Dominanz betrachten und betreiben zu

wollen. Zum anderen bedeutet dieser Blick auf die späte Neuzeit, nur das als

globale Begegnung zu beleuchten, was unter europäischer Beteiligung geschah.10

Dies ist ein Problem, dass auch von den postcolonial studies immer wieder
angeführt wird.11

Verständlich, gerade auch für Historiker und Historikerinnen der Vormoderne,

ist die Kritik aus den area studies, wenn Europa-Historiker und -Historikerinnen
meinen, nun «einfach» über die ganze Welt schreiben zu können;12 es stellt eine
grosse Herausforderung dar, sowohl den vormodernen europäischen wie den
aussereuropäischen Kulturen und Gesellschaften im gleichen Ausmass gerecht
zu werden. Für einen erster Schritt hin zu einer Geschichte der Globalisierung,
einer connected history, scheint es uns wichtig, die europäische Erfahrung einer

in vielen Bereichen überlegenen und vernetzten Welt in Asien zu beschreiben.

Während in vielen Gebieten der Welt auf die europäische Expansion bald die

europäische Dominierung und Unterdrückung folgte, mussten die Europäer

sich in Asien relativ lange in bestehende Herrschaftssysteme integrieren. Damit
möchten wir einige wenige der vielen Fäden, die von und nach Asien gespannt

waren, wieder sichtbar machen und so zu einer Globalgeschichte beitragen, die

nicht erst mit der europäischen Expansion begann und nicht primär europäisch

bestimmt war, aber doch zur europäischen Erfahrung gehörte. Durch diese
Einbeziehung der vorimperialistischen Geschichte Asiens würde der postkolonialen
Forderung «to provincialize Europe» nachgekommen.13

Das mongolische Reich des 13. und 14. Jahrhunderts
als globalisiertes System

Mediävistische globalhistorische Forschungsperspektiven kamen erst in den

letzten Jahren durch die kritische Edierung und Auswertung von Reiseberichten
westlicher Reisender in den asiatischen Raum auf.14 Wie in einer intensivierten
Phase sowohl der innermongolischen wie auch der gegenseitigen Vernetzung des

Ostens mit dem Westen im 13. und 14. Jahrhundert solche Vorgänge in Gesandt-schafts-

und Reiseberichten beschrieben wurden und auf welche Indizien einer

durchaus als globalisiert zu bezeichnenden Welt in Asien die Berichterstatter
dabei trafen, soll im Folgenden dargelegt werden.



traverse 2007/3

100

Globalgeschichte

Peripheres Europa

Das christliche Europa des Mittelalters lag aus asiatischer Perspektive nicht nur
geografisch, sondern durchaus auch machtpolitisch peripher. Es war von aussen

mehrfach bedroht. Die Bewohner des arabischen Raumes rückten vor allem im
13. Jahrhundert nahe heran. Jerusalem und die Kreuzfahrerstaaten fielen. Spanien

war lange durch den Islam geprägt. Ohne die arabische Expansion wäre die
Aristotelesrezeption in Europa nicht denkbar. Umgekehrt war der Kreuzzugsgedanke

für die Rezeption arabischer und byzantinischer Kunst sehr wichtig.15

Am nördlichen und östlichen Rand Europas drangen zusätzlich Reiterheere aus

demmongolischen Weltreich bis nach Mitteleuropa vor. ImApril 1241 gewannen

diese je eine Schlacht gegen die europäischen Ritterheere in Liegnitz Schlesien)

und bei Mohl Ungarn) und erreichten die Adria. Unklar ist bis heute, warum
die Mongolen ihren Expansionszug nicht weiterführten.16 Dass Europa keine
tributpflichtige Provinz wurde, lag hauptsächlich daran, dass sich die Khane
intern zerstritten und zu wenig Interesse an Europa zeigten.17 Das mongolischasiatische

Weltreich dehnte sich in andere Richtungen aus: Die damalige Welt-und

Handelsstadt Bagdad wurde 1258 geplündert und China unter Kubilai in den

1270er-Jahren erobert. Diese Ländereien waren von grösserer wirtschaftlicher
Bedeutung als der Westen.18 Mit dieser Expansion wurde im 14. Jahrhundert die
Basis für viele der von Osterhammel und Petersson geforderten Kriterien für
Globalisierung gelegt.

Perspektivische Universalansprüche

In der Perspektive der mongolischen Herrscher und aus ihrem politischen
Anspruch heraus war Europa lediglich ein kleiner Wurmfortsatz, der sich, obwohl
nicht erobert, dem Weltreich vollständig unterordnen sollte. Dies manifestierte
sich konkret in der deutlichen Aufforderung an den Papst, den Khan persönlich
zur Unterwerfung zu besuchen.19

Die ungleichen Perspektiven zwischen dem Osten und dem peripheren Westen

werden durch die jeweiligen Herrschaftsansprüche noch deutlicher: Zwar
existierten im Westen ein kaiserlicher und ein päpstlicher Hegemonialanspruch, doch

diese beschränkten sich damals auf die christliche Welt oder die Eroberung des

Heiligen Landes. Dem stand der mongolische Herrschaftsbereich gegenüber, der
bereits im 13. Jahrhundert universalistisch und vor allem expansiv angelegt war.20

Die Bezeichnung Dschingis Khan bedeutete universeller Herrscher.21 Nicht nur
die selbstreferenzielle Terminologie zeigtdenWeltherrschaftanspruch eindringlich
auf. Auch der Geistliche und Gesandte Wilhelm von Rubruck, der im Auftrag
des französischen Königs Louis IX an den mongolischen Hof gelangte und dem
Khan persönlich gegenüber trat, berichtet von dessen Machtanspruch. Als sich
Rubruck bei ihm für die fehlenden Geschenke entschuldigte, erwiderte dieser,



101

Flüchter, Jucker: Wie globalisiert war die Vormoderne?

dass er keine Geschenke bräuchte, da seine Macht von Batu aus wie die Sonne

in alle Ecken des Reiches leuchte:22 Ein universelles Herrschaftsverständnis, das

man im weltlichen Bereich in Europa erst unter Karl V. oder unter Louis XIV.
erwarten würde.
Was sich im 13. Jahrhundert machtpolitisch ereignete, präfigurierte ökonomische

und diplomatische Kontaktzonen. Darüber hinaus prägte dieVorstellung,
dass im oder hinter dem Mongolenreich der christliche Priesterkönig Johannes

oder sein Nachfolger ansässig seien; dies war eine der päpstlichen Triebfedern,
Abgesandte dorthin zu senden.23 Das Mongolenreich prägte nun das westliche
Weltbild mit.

Menschen und Weltsprachen
Durch die Tatsache, dass im 13. Jahrhundert das starke Mongolenreich eine
pax mongolica schuf und so den Handel zwischen Ost und West, aber auch und

vor allem den innerasiatischen Handel über weite Distanzen sicherer machte,
ergaben sich auch neue vernetzte Handelswege und Konsumbedürfnisse in
Europa.24 Man könnte von einem ersten Globalisierungsschub für das

asiatischmongolische Weltreich um 1260 sprechen, der sich auf Europa auswirkte: Die
diplomatischen und ökonomischen Kontakte mit Asien waren zwischen 1250

und 1350 äusserst stark durch den Aufstieg und die Expansion des Mongolenreiches

geprägt.25

Die ersten westlichen Besucher des mongolischen Weltreiches sind uns
unbekannt, vor allem weil sie keine schriftlichen Zeugnisse hinterliessen. Nur
wenige schriftkundige Personen wie Wilhelm von Rubruck, Johannes von
Plano Carpini oder Marco Polo verschrifteten ihre bis heute tradierten Reisen

in diesen längst vernetzten Raum.26 Geradezu symptomatisch ist, dass sie alle
Diplomaten, Missionare oder Händler waren. Sie waren nicht die ersten men

on the spot dort, aber die Ersten aus dem Westen, die darüber berichteten. Sie

gelten mitunter als die westlichen «Entdecker» des asiatischen Raumes. Doch
diese Sicht ist unangebracht. Nicht zu unterschätzen ist nämlich die Anzahl
westlicher wie auch vor allem arabischer und asiatischer Händler, Diplomaten
undHandwerker, die bereits vor den bekannten Berichterstattern immongolischen

Weltreich tätig waren und diese Welt gestalteten. Hinweise darauf ergeben sich

insbesondere aus kleinen Details in den westlichen Reiseberichten, die hier als

Zeichen der vorhandenen ökonomischen und kulturellen Vernetzung und somit
einer asiatischen Globalisierung gedeutet werden sollen: Johannes de Plano

Carpini, der von Papst Innozenz IV. 1245 beauftragt war, das mongolische Reich
zu bereisen, auszukundschaften und die Absichten dieser fremden Völker zu
erörtern, schreibt, dass er auf zahlreiche in der Mongolei tätigen Handelsleute
aus allen Gebieten Asiens, aus norditalienischen Städten, Frankreich und dem



traverse 2007/3

102

Globalgeschichte

Kaiserreich gestossen sei.27 Wilhelm von Rubruck berichtet vom Hof des Mangu
Khan, dass er auf eine Frau aus Metz traf, die in Ungarn entführt worden war,
nun aber mit einem Russen verheiratet schon lange zufrieden am Hof lebte,
also assimiliert wurde. Ebenso traf er auf zahlreiche am Hof tätige französische
Goldschmiede.28 Dies sind eindeutige Zeichen für kulturelle Verbindungen und
Arbeitsmigration. Doch, und dies ist wichtig festzuhalten,darüber hinaus befanden

sich zahlreiche Gesandte aus dem chinesischen und arabischen Raum am Hof,
die den grössten Teil der Gesandten ausmachten. Rubruck berichtet auch von
armenischen, griechischen Geistlichen sowie vonAnhängern der Nestorianer.29

Er traf folglich auf eine religiös durchmischte Gesellschaft. Rubruck erkannte

dabei die Wichtigkeit des mongolischen Hofes, Menschen aus aller Welt
umschwirrten den Hof wie die Fliegen nicht Bienen) den Honig.30 Plano Carpini
berichtet von 4000 asiatischen, arabischen und europäischen Gesandten und sich
sonst am Hof befindenden Menschen.31 Zahlreiche europäische Dolmetscher
waren ebenfalls bereits seit Jahren tätig.32 Erstaunt war bei der Begegnung mit
Carpini vor allem der Khan darüber, dass am Papsthof im Westen niemand

mongolisch oder arabisch könne. Für ihn waren dies die beiden bekannten und

weit verbreiteten Weltsprachen und nicht das Latein.33

Güter und Märkte
Zeichen eines globalisierten asiatisch-mongolischen Weltreiches waren auch die

gehandelten und konsumierten Güter. Praktisch alle Gesandten und Missionare
schilderten die Marktfunktion des Hofes, der zudem stark von Tributabgaben
aus den unterworfenen Völkern geprägt war.34 Nicht zu unterschätzen ist dabei

der Sklavenmarkt. Der mongolische Hof war auch diesbezüglich längst ein
Vielvölkergemisch. Erst einiges später war dies in Europa der Fall.35 Zusätzliche
Indizien für eine globalisierte Marktfunktion der mongolischen Höfe sind das

häufig gebrauchte Papiergeld,36 die in anderen Ländern ausgebeuteten
Edelmetalle, die gehandelten Luxusgüter und Nahrungsmittel wie Tee, Wein und

Getreide.37 Der Gewürz-, Stoff- und Seidenhandel mit den italienischen Städten
schien problemlos zu funktionieren. Der Handel verlief in zunehmendem Masse

auch in umgekehrter Richtung: «Genuesen und Venezianer lieferten Woll- und

Leinenstoffe sowie Edelmetalle in den Osten.»38 Europa klinkte sich folglich
in ein bereits existierendes asiatisches globales Handelssystem ein, das durch
die nördliche und südliche Seidenstrasse weit verzweigt sowie über Seewege

erschlossen war.39

Die Berichte und das akkulturierte LebenMarco Polos, der währendvielen Jahren

im Dienste Kubilais stand, aber auch die Tatsache, dass die Stellvertreter des

Khans in Bagdad zum Islam konvertierten, sind ein weiteres beredtes Zeugnis

für die verknüpfte Handelswelt des mongolischen Reiches.40



103

Flüchter, Jucker: Wie globalisiert war die Vormoderne?

Die westlichen Reise- und Gesandtschaftsberichte des 13. Jahrhunderts liefern
eindeutige Belege für die durch Osterhammel aufgestellten Kriterien einer
globalisierten Gesellschaft. Die hier vorgestellten westlichen Berichterstatter trafen auf
eine ihnen fremde, aber längst verwobene Welt.Viele Vorurteile über die angeblich

barbarischen, Menschen fressenden fernen Mongolen mussten allerdings rasch

revidiert werden. Händler, Kunsthandwerker, Geistliche verschiedenster
Religionen und Regionen erscheinen oft als in der asiatischen Gesellschaft integriert.
Die Gesandten stiessen auf ein Weltreich, das viel globaler funktionierte als sie

und ihre europäischen Auftraggeber und vielleicht auch die heutige Forschung es

je zu erahnen wagten.41 Rubruck, Carpini und ihre Zeitgenossen waren Zeugen

einer hybriden asiatischen Welt, die im 13. und 14. Jahrhundert und noch lange
danach bis weit in den Westen hinein – und nicht umgekehrt – prägend war.

Indien und der Indische Ozean

Eine solche vernetzte asiatische Welt traf auch Vasco da Gama an, als er 1498

Kalikut erreichte. Im Folgenden soll die europäische Wahrnehmung dieses

Systems in frühen portugiesischen Reiseberichten und solchen aus dem 17.
Jahrhundert, verfasst von deutschsprachigen Angestellten der niederländischen
Ostindienkompanie VOC), herangezogen und damit das noch fast voreuropäische
System des Indischen Ozeans mit der Situation nach eineinhalb Jahrhunderten

europäischen Einflusses kontrastiert werden. DasModell des «Indischen Ozeans»
als Wirtschaftsraum beschreibt ein Handelsnetzwerk, das vom Vorderen Orient
bis China reichte. 42 Das 15. und 16. Jahrhundert kann als eine Phase desWandels

für diese Region bezeichnet werden: die indoislamische Welt zeigte Brüche, die

erst spät maritim aktiv gewordenen Chinesen zogen sich Mitte der 1430er-Jahre

wieder zurück und hinterliessen ein Machtvakuum, das die Portugiesen umso

leichter vordringen liess und den Ausbau ihrer Seeherrschaft überhaupt erst

ermöglichte.43 Das Eintreffen der Portugiesen bedeutete mehr als ein einfaches

Hinzukommen eines weiteren Interaktionspartners, denn durch ihren Erfolg
«geriet der eingespielte transkulturelle Handel […] zumindest für eine gewisse

Zeit aus dem Gleichgewicht, bevor sich ein neues subtiles Gleichgewicht unter
anderen Bedingungen bilden konnte».44

Liest man den Bericht der ersten Fahrt Vasco da Gamas nach Indien, zeichnet
sich darin deutlich der Makrokosmos des Indischen Ozeans ab. Die Portugiesen

nahmen den Handelsraum, in den sie einfuhren, als islamisch dominiert wahr.
So führte man die Gastfreundschaft des Sultans von Mozambique darauf
zurück, dass «er glaubte, wir wären Türken oder Mohammedaner aus irgendeinem
anderen Lande».45 Schliesslich erreichten sie Kalikut. Ihren Kundschafter, den



traverse 2007/3

104

Globalgeschichte

sie als Ersten an Land schickten, führten die Einwohner an einen Ort, «wo zwei
Araber aus Tunis wohnten, die kastilisch und genuesisch sprechen konnten»
und ihm zuriefen: «‹Hol Dich der Teufel! Wer hat dich hierhergebracht.›»46 Die
Portugiesen trafen also auf eine unbekannte Region, aber auf einen Kulturkreis,
in dem man sie kannte.

Der Portugiese Tomé Pires,der knapp20 JahrespäterOstindien bereiste und dessen

suma oriental zu den wichtigsten europäischen Quellen dieser Region gehört,
beschrieb den als weltumgreifend zu bezeichnenden Handel, denn er umfasste

Waren aus Europa, Gewürze aus Malakka, Fertigwaren aus China, Indien und

dem Orient.47 Pires bewunderte die indischen Kaufleute: “These [people] are

[like] Italians in their knowledge of and dealings in merchandise.All the trade in
Cambay is in the hands of heathen. […] There is no doubt that these people have

the cream of the trade.”48 Er erwähnte arabische Händler, die ebenfalls an der
Malabarküste tätig waren: “[…] all of whom do a great trade in the seaport towns

of Cambay; but non of these count in comparison with the heathen, especially
in Knowledge. Those of our people who want to be clerks and factors ought to
go there and learn, because the business of trade is a science in itself which does

not hinder any other noble exercise, but helps a great deal.”49 Nicht europäische,

sondern Gujarati-Schiffe dominierten die Malabarküste noch lange.50

Im südostasiatischen Malakka an der Schnittstelle zwischen dem Indischen
Ozean und dem südchinesischen Meer trafen die verschiedenen asiatischen
Handelsströme zusammen. Pires zählte zu Beginn des 16. Jahrhunderts 55 Gruppen
verschiedener Herkunft, die hier Handel trieben.51 An dieser Zusammensetzung

änderte die portugiesische Besetzung nur wenig, und auch im 17. Jahrhundert

beschriebendie Angestellten der niederländischen Handelskompanie die Situation
in Malakka noch ähnlich.52Auch wenn es den Portugiesen in der ersten Hälfte des

16. Jahrhunderts gelang, viele Hafenstädte zu besetzen,53 war der Handel auf dem
Indischen Ozean nach wie vor mehr von der Vielfalt als von einer europäischen

Hegemonie geprägt.

Nach dem Rückzug der chinesischen Flotte aus diesem Handelsraum hatte keine

andere der regionalen Grossmächte Interesse an maritimer Aufrüstung gezeigt und
so konnten die Europäer eine Hegemonie auf dem Meer etablieren. Während sie
auf den südostasiatischen Inseln auchTerritorialbesitz erwerben konnten, mussten

sie sich auf dem indischen Festland im Gegensatz dazu unterordnen. Dies umso

mehr als im Jahr 1572 mit der Eroberung der Hafenstadt Surat durch das

Mogulreich ein neuer Akteur die Bühne betrat und zwar eine Grossmacht, der man
keine Bedingungen vorschreiben konnte. So urteilte der VOC-AngestellteJohann

Jacob Saar über die indischen Moguln: «Zu Lande führen Sie grosse Krieg: aber

keine grosse Seefahrt treiben sie, und sind die Holländer darinnen ihre Meister;
aber auch das Land dürfen Sie Sich nicht viel wagen, und müssen von Ihnen viel



105

Flüchter, Jucker: Wie globalisiert war die Vormoderne?

Wort einfressen, mit grosser Geduld.»54 Der Einfluss des Moguls ging über sein

eigenes Territorium hinaus: Als die Niederländer mit dem König von Sumatra

ein Bündnis schlossen und von ihm das Zugeständnis auf ein Monopol für
Pfefferhandel erhielten,55 führte dieses Vorgehen zu ungeahnten Konsequenzen, liess

doch der Mogul ein Schreiben an den Generalgouverneur von Batavia übergeben,

in dem er seine Verärgerung über dieses Bündnis Ausdruck verlieh, durch das

auch «der Zoll seiner dahin handelnden Unterthanen schwer gemachet wurde/
da er doch in seinem Lande den Holländern keinen höheren Zoll aufbürdete/ als

seine eigenen Untherthanen geben/ sehe derwegen gerne/ dass hierinnen eine

Änderung vorgehen möchte» Geschähe dies nicht, würde er seine Politik gegen

die in seinen Landen handelnden holländischen Kaufleute «auch anders anstellen
müssen».56 Indische Kaufleute waren nach wie vor am asiatischen Fernhandel

beteiligt, konnten auf diese Schutzmacht zählen und mussten sich den europäischen

Kriegsschiffen nicht einfach beugen – die europäische Seehegemonie war
also nicht so absolut, wie lange angenommen wurde.
Globalisierte Verflechtung drückt sich in einem entsprechenden diplomatischen
Netzwerk aus. Um Handel treiben zu dürfen, mussten die europäischen
Handelskompanien mit den örtlichen Herrschaftsträgern in diplomatische Verhandlungen

eintreten.57 Die Europäer nahmen eine diplomatische Vernetzung der Herrschaftssysteme

um den Indischen Ozean wahr: Pires berichtet, wie der Sultan von
Malakka nach China reiste, um Vasall des chinesischen Kaisers zu werden;58 als

er andere Herrscher dazu brachte, zum Islam zu konvertieren, schickte man ihm
Geschenke aus dem islamisch, arabischen Raum, vor allem aus Aden, Hormus,
Khambhat und Bengalen.59Das Mogulreich und dessenAussenbeziehungen waren

immer wieder Thema der Reiseberichte. In seinem Bericht über die Eroberung
Surats durch den Marathenführer Shivaji erwähnt Iversen, dass der äthiopische
Ambassadeur dort auf seine Audienz beim Mogul Aurangzeb gewartet hätte.60

Dieser äthiopische Gesandte wurde als Ambassadeur bezeichnet, ein Begriff,
der für das europäische Publikum die Existenz eines dem europäischen System
entsprechenden diplomatischen Netzwerkes implizierte.
Die regelmässigen Audienzen der verschiedenen Gesandten finden sich in den

Beschreibungen von Europäern, die länger am Hofe eines Moguls verweilten.61

Ein beliebtes Thema waren die diplomatischen Beziehungen zwischen dem
indischen Mogul und dempersischenSchah.62 DieBeschreibung solcher Begegnungen

wurde gerne genutzt, um moralisch abwertendeAussagen zu transportieren; sie

waren auch ein Beleg für den Anspruch von Schah und Mogul auf eine
weltumfassende Herrschaft. Volquart Iversen beschreibt den Empfang eines indischen
Botschafters beim persischen Schah. Schah Abbas reagierte verdrossen, weil
sich der indische Mogul als König der ganzen Welt tituliert hatte. Er liess sich

ein Konterfei des Moguls zeigen und sagte: «Ist das dein Herr/ der ein König



traverse 2007/3

106

Globalgeschichte

der gantzen Welt seyn will? Ich habe ja auch noch ein klein Theil von der Welt/
darüber dein Herr nicht König ist.»63 Nach diesen verbalen Attacken wurden die
Geschenke des Moguls öffentlich verbrannt.Als der Gesandte Persien verliess,gab

man ihm lieber doch Geschenke mit, «worunter 40. schöne Persianische Pferde»
zusammen mit «einen Herolde/ dem grossen Mogol den Krieg anzukündigen»

In Indien reagierte der Mogul entsprechend empört, die Pferde wurden geköpft,
die anderen Geschenke verbrannt. Diese Geschichte kann als frühe Anklänge an

das Konzept der orientalischen Despotie gedeutet werden, also als jähzornige
und unbeherrschte Herrschaftsweise und damit als Gegenbild zu europäischen

Herrschaftsformen;64 vieles, was dem heutigen Leser fremd undexotisch erscheint,

sind Motive die alsAspekte vormoderner Ehrenhändeln dem vormodernen Leser

vertraut waren.65 Solche Geschichten können als ein Beleg dafür gewertet werden,
dass die diplomatischeVernetzung in der asiatischen Welt zur Wahrnehmung der

Europäer gehörte und dass sie dabei Regeln erkannten, von einem
Empfangszeremoniell bis hin zu offiziellen Kriegserklärungen durch Herolde.
Der Indische Ozean war nicht nur ein Handelsnetzwerk, sondern auch ein Raum

kultureller Diffusion, dem Handel folgte die Assimilation. Dabei lassen sich
verschiedene Wellen feststellen: Im ersten nachchristlichen Jahrtausend breitete
sich die indische Kultur in Südostasien aus.66 Dies lässt sich mit der Verbreitung
hinduistischer Götter und Bräuche wie der Witwenverbrennung belegen. Pires
beschreibt den Prozess der Islamisierung: “At the time when there were heathens

along the sea coast of Java, many merchants used to come, Parsees, Arabs,
Gujaratees, Bengalees, Malays and other nationalities, there being many Moors among

them. They began to trade in the country and to grow rich. They succeeded in way
of making mosques, and mullahs came from outside, so that they came in such

growing numbers that the sons of these said Moors were already Javanese and

rich, for they had been in these parts for about seventy years. In some places the
heathen Javanese lords themselves turned Mohammedan, and these mullahs and
the merchant Moors took possessionof theseplaces.”67 Noch stärker verschmolzen

dieverschiedenen kulturellen Einflüsse in Malakka. Nachder Gründung siedelten

sich islamische Kaufleute aus Persien, Bengalen und Arabien an.68 Es folgte die
Migration der chinesischen Kaufleute. Die Verbindungen der Gruppen zeigten
sich deutlich an den interethnischen Heiraten.

Auch auf der Ebene der Herrschaftsträger vermischten sich die verschiedenen

Kulturkreise: Der Gründer Malakkas reiste nach China,69 trat zum Islam über und

integrierte sich so in das islamische Herrschaftsnetz.70 Er nannte sich nun Sultan
und nicht mehr Raja. Doch trotz dieser Konversion führte er die Genealogie seiner

Familie aufAlexander den Grossen zurück. DieAlexanderlegende war über die
Delhi-Sultanate nach Südostindien gekommen und diese Genealogie verweist
damit auf den Kulturtransfer vom indischen Subkontinent.71



107

Flüchter, Jucker: Wie globalisiert war die Vormoderne?

Zusammenfassung

Das mongolische Reich im 12. und13. Jahrhundert wie der Indische Ozean im 16.

und 17. Jahrhundert wurden auf ihre globalisierenden Elemente hin untersucht.
Dabei zeigte sich, dass wirtschaftliche und diplomatische Kontakte, Fernhandel

und darauffolgende Migration die beiden Räume zu integrativen Systemen

transformiert haben. Dieser Transformationsprozess konnte sich verschieden

ausgestalten: Das mongolische Reich zeichnete sich zuerst durch eine expansive
Phase aus, in der es verschiedene andere Reiche zu einem politischen System

integrierte. Im Indischen Ozean gab es imGegensatz dazu nicht durchgehend eine
entsprechend mächtige Gruppe, die das Zusammentreffen dominierte. In beiden

Beispielfällen entwickelten sich hybride Kulturen, in denen sich verschiedene

Elemente verbanden, unter den Mongolen vor allem chinesische, islamische und
christliche, im Indischen Ozean darüber hinaus die indischen. Es bildete sich
dadurch etwas qualitativ und verflochtenes Neues. In beiden Systemen konnten wir
eine Selbstwahrnehmung feststellen, die den bekannten Raum als Welt verstand

und einen universalen Machtanspruch über diesen erheben konnte.
Die von uns untersuchten Reiseberichte beschreiben diese Räume nicht nur als

vernetzte Welten, es liessen sich auch die von Niels P. Petersson und Jürgen

Osterhammel aufgestellten Kriterien für Globalisierung dabei nachweisen.

Deutlich wird darin aber, dass die Vernetzungen nicht durch den Einfluss der
Europäer entstanden, sondern diese sich nur in die bereits vorhandenen Strukturen
einklinkten. Die Erfahrung, welche die Europäer mit diesem System machten,

und ihre Wahrnehmung desselben entsprechen strukturell der gegenwärtigen

Globalisierungserfahrung. Daher erscheint es uns durchaus gerechtfertigt, diese

beschriebenen Phänomene als bisher vernachlässigte Phase einer komplexen
Globalgeschichte zu bezeichnen.

Anmerkungen

1 Fernand Braudel, Sozialgeschichte des 15. bis 18. Jahrhunderts, 3 Bände, München 1985/86;
Immanuel Wallerstein, The Modern World System, 3 Bände, New York 1974–1988.

2 Bezeichnend sind die vielen neueren Reihen mit Europa als Bezugspunkt: z. B. Europa
im Mittelalter Berlin); Heinz Schilling, Hagen Schulze Hg.), Siedler Geschichte Europas,
Berlin 1998–1999; Karl Dietrich Bracher et al. Hg.), Propyläen Geschichte Europas, Berlin
1998, 6 Bände. Auffallend sind zudem die vielen Fest- und Sammelschriften mit dem Titel
Europa.

3 Jürgen Osterhammel, «Weltgeschichte: Ein Propädeutikum» Geschichte in Wissenschaft

und Unterricht 56 2005), 452–479, v. a. 460; Ulf Engel, Matthias Middell, «Bruchzonen
der Globalisierung, globale Krisen und Territorialitätsregimes – Kategorien einer

Globalgeschichtsschreibung» Comparativ 15 2005), 5–38, v. a. 5–8.
4 Engel/Middell wie Anm. 3), 13.



traverse 2007/3

108

Globalgeschichte

5 Jürgen Osterhammel, Niels P. Petersson, Geschichte der Globalisierung. Dimensionen,
Prozesse, Epochen, München 2003, 17–19.

6 Osterhammel/Petersson wieAnm. 5), 24–27; Kiran Klaus Patel, «Transnationale
Geschichte – ein neues Paradigma?» http://geschichte- transnational.clio-online. net/
forum/2005-02-001 eingesehen am 4. 4. 2007); Ders., «Transatlantische Perspektiven
transnationaler Historiographie» Geschichte und Gesellschaft 29 2003), 625–647;
Alexander Nützenadel, «Globalisierung und transnationale Geschichte» http://
geschichtetransnational.clio-online.net/forum/2005-02-004 eingesehen am 4. 4. 2007); Helmut Walser-

Smith, «For a Differently Centered Central European History. Reflections on Jürgen
Osterhammel, ‹Geschichtswissenschaft jenseits des Nationalstaats›» Central European History 37
2004), 115–136.

7 Benedict Anderson, Die Erfindung der Nation. Zur Karriere eines folgenreichen Konzepts,
Frankfurt a. M. 1996.

8 Martin Krieger, «‹Transnationalität› in vornationaler Zeit? Ein Plädoyer für eine

erweiterte Gesellschaftsgeschichte der Frühen Neuzeit» Geschichte und Gesellschaft 30 2004),
125–136; Dirk Hoerder, «‹Nützliche Subjekte› – Fremde – Mittler zwischen den Kulturen.
Migration und Transkulturalität in Europa 1600–1914» Sozial.Geschichte 18 2003), 7–34.

9 Osterhammel wie Anm. 3), 457.
10 Vgl. Monica Juneja, «ExploringAlterity in Pre-Modern Societies: Introduction»

The Medieval History Journal 5 2002), 185–193, 186.
11 Sanjay Subrahmanyam, «Connected Histories. Notes Towards a Reconfiguration of Early

Modern Eurasia» Modern Asian Studies 31 1997), 735–762, 746.
12 Vgl. Margrit Pernau, «Global history – Wegbereiter für einen neuen Kolonialismus?» http://

geschichte-transnational.clio-online.net/forum/id=572&type=artikel eingesehen
am 4. 4. 2007).

13 Vgl. Dipesh Chakrabarty, Provincializing Europe. Postcolonial Thought and Historical
Difference, Princeton 2000.

14 Volker Reichert, Die Reise des seligen Odorich von Pordenone nach Indien und China
1314/18–1330). Übersetzt, eingeleitet und erläutert, Heidelberg 1987; Ders., Begegnungen
mit China. Die Entdeckung Ostasiens im Mittelalter Beiträge zur Geschichte und Quellenkunde

des Mittelalters 15), Sigmaringen 1992; Ders., Ludovico de Varthema, Reisen

im Orient. Eingeleitet, übersetzt und erläutert von F. Reichert Fremde Kulturen in alten
Berichten 2), Sigmaringen 1996; Felicitas Schmieder, Johannes von Plano Carpini, Kunde von

den Mongolen 1245–1247, Sigmaringen 1997; Dies., Europa und die Fremden.
Die Mongolen im Urteil des Abendlandes vom 13. bis in das 15. Jahrhundert Beiträge
zur Geschichte und Quellenkunde des Mittelalters 16), Sigmaringen 1994; Dies.,
« Der mongolische Augenblick in der Weltgeschichte oder: Als Europa aus der Wiege wuchs»
Das Mittelalter 10 2005), 63–73; Janet L. Abu-Lughod, Before European Hegemony.

The World System A. D. 1250–1350, Oxford 1989.
15 Gia Toussaint, «Konstantinopel in Halberstadt. Alte Reliquien in neuem Gewand»

Das Mittelalter 10 2005), 38–62.
16 Felicitas Schmieder «Einleitung» in Dies. Hg.) Johannes von Plano Carpini, Kunde

von den Mongolen 1245–1247, Sigmaringen 1997, 7; MichaelWeiers, Geschichte
der Mongolen, Stuttgart 2004.

17 Peter Jackson, The Mongols and the West, 1221–1410, London 2005, 71–75.
18 David Morgan, The Mongols, Blackwell 1990, 2, 18.
19 Wolfgang Reinhard, Geschichte der europäischen Expansion, Stuttgart 1983, Bd. 1, 19.
20 Vgl. Hermann Kulke, «Mongolen in Asien und Europa? Einleitende Gedanken» in Stephan

Conermann, Jan Kusber Hg.), Die Mongolen in Asien und Europa Kieler Werkstücke
Reihe F. Beiträge zur osteuropäische Geschichte 4), Frankfurt a. M. 1997, 9–26.

21 Peter Jackson, David Morgan Hg.), The Mission of Friar William of Rubruck, London 1990.
Darin Dies., «Introduction» 11.



109

Flüchter, Jucker: Wie globalisiert war die Vormoderne?

22 Jackson/Morgan wieAnm. 21), 180.
23 Schmieder wie Anm. 16), 19; Reinhard wie Anm. 19), Bd. 1, 18 f.
24 Martina Münkler, Marco Polo. Leben und Legende, München 1998, 28.
25 Abu-Lughod wie Anm. 14), 115–125; Münkler wie Anm. 24) 11–18; Reinhard

wie Anm. 19), 19–23.
26 Grundlegend: Jean-Paul Roux, Les explorateurs au Moyen Age, Paris 1985.
27 Vgl. Schmieder wie Anm. 16), 121; Roux wie Anm. 26), 99–104, 116–119.
28 Jackson/Morgan wieAnm. 21), 182–183. Carpini berichtet von einem Goldschmied

aus Russland, der einige Jahre am Hof gewesen sein musste. Schmieder wie Anm. 14), 115.
29 Jackson/Morgan wieAnm. 21), 173–175, 184–187. Vgl. Roux wie Anm. 26), 117.

30 Jackson/Morgan wieAnm. 21), 187.
31 Schmieder wie Anm. 14), 56–58, 73, 87, 111, 115–117;
32 Ebd., 115.
33 Ebd., 116.
34 Ebd., 84–90.
35 Demnächst: Valentin Groebner, «Mit dem Feind schlafen. Nachdenken über Hautfarben,

Sex und ‹Rasse› im spätmittelalterlichen Europa» Historische Anthropologie, im Druck);
Steven Epstein, Speaking of Slavery. Color, Ethnicity, and Human Bondage in Italy, Ithaca
2001.

36 Jackson/Morgan wieAnm. 21), 203.
37 Schmieder wie Anm. 14), 58, 86.
38 Münkler wie Anm. 24), 31.
39 Münkler wie Anm. 24), 30–32; Michael Gassert, Kulturtransfer durch Fernhandelskaufleute:

Stadt, Region und Fernhandel in der europäischen Geschichte. Eine wirtschaftshistorische
Untersuchung der Beziehungen zwischen wirtschaftlichen Vorgängen und kulturellen
Entwicklungen anhand von Karten: 12. bis 16. Jahrhundert, Frankfurt a. M. 2001.

40 Münkler wie Anm. 24), 114 f., wägt die These des «entkulturierten» Europäers gegen

die des westlich geprägten Kaufmanns vorsichtig ab und kommt zum Schluss, dass wohl
beide Sichtweisen gültig sind.

41 Reinhard wie Anm. 19), 22, vermutet ganze Europäerkolonien.
42 Vgl. Kirti N. Chaudhuri, Trade and Civilisation in the Indian Ocean. An economic history

from the rise of Islam to 1750, Cambridge 2001; Stephan Conermann Hg.), Der indische
Ozean in historischer Perspektive, Hamburg 1998.

43 Herrmann Kulke, « Die Geschichte maritimer Beziehungen im Indischen Ozean.
Eine Einführung in das Thema» in Conermann wie Anm. 42), 5;Abu-Lughod
wie Anm. 14), 275.

44 Stephan Conerman, «Muslimische Seefahrt auf dem Indischen Ozean vom 14. bis zum
16. Jahrhundert» in Conerman wie Anm. 42), 143–180, 167.

45 Vasco da Gama, Die Entdeckung des Seewegs nach Indien. Ein Augenzeugenbericht
1497–1499, Berlin 1986, 61.

46 Vasco da Gama wie Anm. 45), 81.
47 Tomé Pires, The suma oriental of Tomé Pires. An account of the East, from the Red Sea

to Japan, written in Malacca and India in 1512– 1515, Nachdruck derAusgabe 1944,
Nendeln 1967, 54.

48 Ebd., 41.
49 Ebd., 42.
50 Ebd., 45.
51 Ebd., 268–269.
52 Ebd., 283. Johann Jacob Saar, Reise nach Java, Banda, Ceylon und Persien 1644–1669),

hg. v. Naber, S. P. L’Honorè, Haag 1930, 123; Jürgen Andersen, Volquart Iversen,
Orientalische Reise-Beschreibungen, Schleswig 1669, hg. von Dieter Lohmeier, Tübingen
1980, 104; ähnlich zu den indischen Hafenstädten: Pires wie Anm. 47), 42; Andersen



traverse 2007/3

110

Globalgeschichte

wie Anm. 52), 25, 100; Johann Verken, Molukken-Reise. 1607–1612, hg. v. Naber,
S. P. L’Honorè, Haag 1930, 37.

53 Vgl. Vinay Lal, «Provincializing the West: World History from the Perspective
of Indian History» in Benedikt Stuchtey, Eckhardt Fuchs Hg.), Writing World History
1800–2000, Oxford 2003, 271–290, 281.

54 Saar wie Anm. 52), 115; Dietmar Rothermund: «Das ‹Schiesspulverreich› der Grossmoguln
und die europäischen Seemächte» in Friedrich Edelmeyer Hg.), Globalgeschichte
1450–1620. Anfänge und Perspektiven, Wien 2002, 249–260.

55 Andersen wieAnm. 52), 17.
56 Ebd., 39.
57 Antje Flüchter, «Sir Thomas Roe vor dem indischen Mogul. Transkulturelle
Kommunikationsprobleme zwischen Repräsentation und Administration» in Stefan Haas, Mark

Hengerer Hg.), Im Schatten der Macht. Kommunikationskulturen in Politik und Verwaltung
1600–1950, Frankfurt 2007.

58 Pires wie Anm. 47), 242.
59 Ebd., 245.
60 Andersen wieAnm. 52), 214.
61 So der englische Gesandte Thomas Roe oder der Franzosen Bernier.
62 Andersen wieAnm. 52), 38.
63 Ebd., 212.
64 Stefan Brakensiek, «Politische Urteilsbildung zwischen Empirie und Tradition. Der Persien-

Bericht des Engelbert Kaempfer» in Sabine Klocke-Daffa et al. Hg.), Engelbert Kaempfer
1651–1716) und die kulturelle Begegnung zwischen Europa und Asien, Lemgo 2003,

93–124.
65 Sibylle Backmann et al. Hg.), Ehrkonzepte in der Frühen Neuzeit. Identitäten und

Abgrenzungen, Berlin 1998.
66 Abu-Lughod wie Anm. 14), 251–253.
67 Pires wie Anm. 47), 182.
68 Ebd., 240.
69 Kulke wieAnm. 43), 7.
70 Pires wie Anm. 47), 245.
71 Kulke wieAnm. 43), 7.

Résumé

A quel point l’époque pré-moderne était-elle globalisée?
Plaidoyer pour un nouveau regard sur l’espace asiatique

Cette contribution constitue un plaidoyer pour que l’histoire de la mondialisation
ne se limite pas aux phases de l’expansion et de la domination occidentales.

Elle avance en effet la thèse que, en Asie à l’époque pré-moderne, il existait des

zones qui étaient globalisées et qui étaient perçues comme telles en Europe. Afin
d’illustrer et de défendre cette thèse, les auteur-e-s étudient les récits de voyage
en Asie rédigés à la fin du Moyen-Age et au début de l’époque pré-moderne à la
lumière des critères mis en avant par Jürgen Osterhammel et Niels P. Petersson

pour analyser la mondialisation: relations économiques et diplomatiques, com-trav2007n3s019-



111

Flüchter, Jucker: Wie globalisiert war die Vormoderne?

merce au loin, accélération de la communication, migrations, revendications de

puissance universelle et assimilation des cultures. De même, le terme «global»
décrit le monde tel qu’il était appréhendé par les contemporains. Les rapports
de missions effectuées au Moyen-Age chez les Mongols, ainsi que les récits de

voyageurs parcourant l’Océan Indien à l’époque moderne permettent de mettre
en évidence de telles structures globalisées et fonctionnant à une échelle globale.
Au cours de leur expansion, les Européens se virent confrontés à ces réseaux

intra-asiatiques; par la suite, ils n’ont pas tant engendré ces structures qu’ils s’y
sont intégrés. Les deux auteur-e-s considèrent que les phénomènes analysés dans

cet article décrivent des phases, jusqu’à présent quelque peu négligées, d’une
histoire globale complexe.

Traduction: Thomas David)


	Wie globalisiert war die Vormoderne? : ein Plädoyer für einen neuen Blick in den asiatischen Raum

