Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n]

Band: 14 (2007)
Heft: 2
Artikel: Menschenliebe : Gemeinnuitziges Selbstverstandnis und das

Management von Gefuhlen am Beispiel der Schweizerischen
Gemeinnutzigen Gesellschaft

Autor: Schumacher, Beatrice
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-32603

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-32603
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

30

Menschenliebe

Gemeinniitziges Selbstverstindnis und
das Management von Gefiihlen am Beispiel
der Schweizerischen Gemeinniitzigen Gesellschaft

Beatrice Schumacher

In Ausserungen zu Sinn, Zweck und Legitimation gemeinniitzigen Handelns
im 19. und 20. Jahrhundert fallt die héiufige Verwendung von Begriffen auf, die
ein Gefiihl bezeichnen, hervorrufen oder an ein solches appellieren. Beispiele
dafiir sind die «Menschenliebe» oder die «Vaterlandsliebe», die das eigene Tun
zur «Liebesthdtigkeit» machen, «Hingebung» ausdriicken oder fiir eine «echte,
innere menschliche Anteilnahme» stehen wollen. Dieser Kultivierung von Emo-
tionsbeziigen stehen vergleichsweise rationale Bezugnahmen zur Rezeption und
Vermittlung von — wissenschaftlich gesichertem — Wissen gegeniiber, dem eine
bedeutende Rolle in der Legitimation und Ausrichtung gemeinniitzigen Tuns sowie
1m Selbstverstindnis der Handelnden zukommt. Stellten «warme» Gefiihle und
«kiihles» Wissen ein sich erginzendes Fundament von Gemeinniitzigkeit dar?
Oder bildeten sie als konkurrierende Standbeine oder gar als Spuren gegensitz-
licher Memungen einen inhédrenten Widerspruch?

In diesem Beitrag gehe ich der Frage nach, welche Bedeutungen und Funktionen
gefiihlsbezogenen Begriffen zukommen, die zahllose Redner, Artikelschreiber
und Funktionire in Bezug auf gemeinniitziges Denken und Handeln verwende-
ten. Dies miindet in die weiter gespannte Frage, ob und wie sich eine emotions-
geschichtliche Perspektive gewinnbringend in die Historisierung gemeinniitzigen
Denkens und Handelns integrieren ldsst.! Dabei lasse ich mich von William Reddys
Konzeptualisierung der Historisierung von Emotionen anregen.

Gemeinniitzigkeit und Gefiihle?

Gemeinniitziges Denken und Handeln erlebte im Europa des spiten 18. und
im frithen 19. Jahrhundert eine Erneuerung und gleichzeitig eine priagende
Transformation.? In dieser Zeit erfolgte eine Griindungswelle von Stiftungen,
Geselligkeitsvereinen und Gesellschafien. Sie war mit einer Neubelebung der
republikanischen Gemeinwohlsemantik, in der Gemeinwohlorientierung als
biirgerliche Tugend galt, und mit deren Nationalisierung verbunden.? Zahlreiche



Schumacher: Menschenliebe

der neu entstehenden Gesellschaften nannten sich denn auch «patriotisch», was
im 19. Jahrhundert als Synonym fiir «gemeinniitzig» gelten darf.

In der Schweiz intensivierte sich die Griindung von Gesellschaften um 1750. Um
1785 existierten bereits 60 Gesellschaften. Neben naturwissenschaftlich, medi-
zinisch und literarisch ausgerichteten Veremen zéhlten dazu etliche, die vor allem
gemeinniitzige und 6konomische Ziele verfolgten.* In diesen Kontext gehort auch
die 1810 erfolgte Griindung der Schweizerischen Gemeinniitzigen Gesellschaft
(SGG), die sich als konfessionell und parteipolitisch unabhiéingig verstand und
sich allein dem «Vaterland» verpflichtet wissen wollte. Sie trat gewissermassen
in die Fussstapfen der Helvetischen Gesellschaft, sah thr Aufgabenfeld aber
nicht in politischen, sondern 1n sozialen (inklusive volkswirtschaftlichen) Fra-
gen. Im Unterschied zu fritheren dhnlichen Versuchen iitberwand die SGG nicht
nur die Schwierigkeiten, die sich einem iiberkonfessionellen und rdumlich weit
verzweigten Zusammenschluss vor allem zu Beginn stellten, sondern auch die
politischen Wechsellagen des frithen 19. Jahrhunderts, die konfliktive Griindung
des Bundesstaats und die nachfolgenden Phasen der Ausgestaltung demokratischer
Mitsprache sowie der Ausbildung zentraler Bundesaufgaben, die zunehmend auch
die Herstellung und Garantie sozialer Sicherheit umfassten.

Was aber 1st Gemeinniitzigkeit und wie lidsst sie sich historisch untersuchen?
Gemeinniitzigkeit bezeichnet weder eine klar umrissene gesellschaftliche Posi-
tion noch ein eindeutiges Tatigkeitsprofil oder einen bestimmten Typus von
Organisation, sondern kann als Denk- und Handlungsorientierung verstanden
werden. Sowohl Individuen als auch Institutionen koénnen sich ihr verpflichtet
fithlen, sie praktizieren und dadurch historisch konkret machen. Gemeinniitzigkeit
1st also etwas, das vereinfacht gesagt fortlaufend zu definieren ist. Dies entspricht
einem Verstiandnis von gemeinwohlorientiertem Handeln, das als Teerformel zu
bezeichnen ist, weil dessen Inhalte durch Aushandlungsprozesse immer wieder
neu bestimmt werden.’ Aushandlungsprozesse stehen auch im Zentrum einer
historischen Untersuchung von Gemeinniitzigkeit. Sie sind indes nur vermittelt
zuginglich. Historisch untersuchbar sind kontingente, dokumentierte Vorgénge:
Bei der SGG sind dies beispielsweise ausgedehnte Erdrterungen zu sozialen und
wirtschaftichen Fragen, die als Referate, Kommissionsprotokolle oder Korres-
pondenzen iiberliefert sind, sowie die Verbreitung von Wissen in einer eigenen
Zeitschrift. Weiter setzte die SGG bestimmte Anliegen direkt in die Praxis um,
indem sie nach Unwetterschiden Geld sammelte, Frziehungsanstalten griindete,
bei der Entwicklung des Maggi-Suppenwiirfels mithalf oder eine Vermittlungs-
stelle fiir Ferienwohnungen in den Schweizer Alpen aufbaute. Die Beispicle
verdeutlichen, dass sich Gemeinniitzigkeit letztlich als eine disparat scheinende
Fiille von reflexiven und praktischen Tatigkeiten priasentiert. In einer historischen
Untersuchung geht es also darum, zu beobachten, wie Gemeinniitzigkeit prag-

31



32

Die Pragmatik der Emotionen im 19. und 20. Jahrhundert traverse 2007/2

matisch hergestellt wird. Um diese Beobachtungen interpretierbar zu machen, sind
dabei zwei Perspektiven wichtig: Erstens diejenige auf das Verhiltnis gemein-
niitziger Akteure zu anderen, um das Gemeinwohl besorgten Institutionen oder
Instanzen, wozu sowohl private Initiativen wie auch der Staat und die Kirche zu
zihlen sind. Zweitens diejenige auf das Verhiltnis gemeinniitzigen Denkens und
Handelns zum gesellschaftlichen Wandel, um zu beurteilen, ob dessen Positionen
als progressiv oder konservativ zu beurteilen sind. Beide Beobachtungsperspek-
tiven lassen sich gerade auch anhand des Selbstverstindnisses der Akteure und
Institutionen entwickeln.

Was kann eine emotionshistorische Perspektive zur Frage des Selbstverstindnis-
ses beitragen? Die potenzielle Unbestimmtheit gemeinniitziger Handlungsweise
und gemeinniitziger Organisationen, die sich ausserdem offiziell als politisch
und konfessionell neutral verstehen, generiert einen bestimmten Bedarl an Pa-
rametern, auf denen sich ein Selbstverstindnis iiberhaupt aufbauen ldsst. Solche
Anhaltspunkte markieren beispielsweise, wer dazu gehort und wer nicht, oder
womit man sich beschiaftigen soll. In diesem Kontext kam — so meine These — der
Kultivierung von Gefiihlsbegriffen als Triger sozialer und kultureller Codes eine
Identitit und Orientierung stiftende Funktion zu.

Ausserungen, die sich auf Emotionen beziehen oder an ethisch-moralische Be-
findlichkeiten appellieren, finden sich in den vielfaltigen Dokumenten der SGG
hiufig. Welche Bedeutungen und Funktionen kommen solchen Ausdriicken zu
in der Herstellung eines gemeinniitzigen Selbstverstindnisses, in der Perspek-
tivierung sozialer Fragen oder in der Positionierung im politischen Umfeld?
Waren Gefiihlslagen oder Appelle an Emotionen von Bedeutung, wenn im frithen
19. Jahrhundert der Charakter der Gesellschaft als wissend-beratende oder als
praktisch titige, Spenden sammelnde und Finanzen generierende Organisation
kontrovers verhandelt wurde? Oder mit Blick auf das 20. Jahrhundert: Welche
Bedeutung kam emotionalen Codes zu, als es im Lauf des 20. Jahrhunderts darum
ging, auf sozialstaatliche Entwicklungen zu reagieren? Welche Veridnderungen
lassen sich in der Funktionalisierung von Gefiihlen erkennen, und welche Er-
kenntnisse lassen sich daraus gewinnen, um die allmihliche Entwicklung der
SGG zu einer eher im Stillen wirkenden, einer Stuftung dhnlichen, kapitalkriftigen
Organisation zu erkléiren?

Historiker/innen begeben sich mit solchen Fragen auf vergleichsweise unvertrautes
Terrain. Insbesondere stellt sich die Schwierigkeit, wie die Aufladung mit emo-
tionaler Bedeutung und die Funktionalisierung von Gefiihlen konkret am Text
und 1m Kontext aufgezeigt werden konnen. William Reddys Konzeptualisierung
von Emotionen stellt eine Aufforderung dar und bietet einige Voraussetzungen,
um die Analyse von Gefiihlsdusserungen in eine historische Untersuchung zu
integrieren. Reddy betrachtet Emotionen als grosstenteils, aber nicht gidnzlich,



Schumacher: Menschenliebe

erlernt. Er geht davon aus, dass wir durch einen Gefiihlsausdruck ein eigenes
Gefiithl nicht bloss beschreiben, sondern uns dadurch auch erst eines Gefiihls
vergewissern und es so verindern. Ausgehend von diesem wechselseitigen Pro-
zess zwischen Gefiihlsbegrifl und -empfindung spricht Reddy von «emotional
makeups».® einer Art kulturell geprigter Gefiihlstonlage, sowie von emotionalen
Codes und Regimes. Im Zusammenhang mit dem hier zur Sprache kommenden
Thema 1st schliesslich auch die Macht von entscheidender Bedeutung, die von
emotionalen Begriffen oder Ordnungen ausgeht und der Reddy prigende Wirkung
auf so umfassende Bereiche wie soziale und politische Ordnungen zuspricht.
Im Folgenden werde ich untersuchen, ob beziehungsweise inwiefern die Kulti-
vierung von Gefithlsbegriffen eine Identitit und Orientierung stiftende Funktion
besass. Im Zentrum stehen dabei die Untersuchungsebene des Selbstverstind-
nisses und dessen Wandel. Zur Analyse habe ich Reden mit programmatischem
Charakter ausgewihlt, die zu Zeitpunkten gehalten wurden, in denen die SGG
Anlass hatte, sich in besonderem Mass des eigenen Tuns zu vergewissern und
sich zu legitimieren. Der Beitrag basiert somit auf exemplarischen Texten, die den
Zeitraum von der Griindung bis in die 1960er-Jahre schlaglichtartig beleuchten
und einige markante Aussagen zu Konstanz und Wandel der Funktionen von
Gefiihlsdusserungen erlauben. Nicht vertieft werden kann die Frage, wie pro-
grammatische Emotionskonzepte konkretes Handeln der Organisation oder ihrer
Mitglieder anleiteten und motivierten.

1810: Die Wonne der Wohltatigkeit

Im Mai 1810 versammelten sich in Ziirich rund 80 Ménner aus fast allen Teilen
der damaligen Eidgenossenschaft: reformierte und katholische Geistliche, Mit-
glieder kantonaler Exekutiven, Arzte, Juristen und Unternchmer — Vertreter einer
gebildeten Elite, die durch Stand, Tatigkeit und Amt mit Fragen gesellschaftli-
cher Verantwortung und staatlicher Organisation in Beriihrung standen und sich
vor allem mit Fragen der sozialen Sicherheit beschiéftigten. Eingeladen hatte
der Ziircher Stadtarzt Hans Caspar Hirzel (1751-1817) im Namen der von ihm
1799 gegriindeten Ziircher «Hiilfsgesellschaft». Mit vielen der Versammelten
verband ihn personliche Bekanntschaft, wenn nicht Freundschaft, und mancher
Kontakt diirfte sich dem Beziechungsnetz seines Vaters, einer zentralen Figur in
der Helvetischen Gesellschaft, verdankt haben. Erklirtes Ziel des Treffens war
die Griindung einer Schweizerischen Gemeinniitzigen Gesellschaft. Hans Caspar
Hirzel kam die Aufgabe zu, diesem Zusammenschluss ein erstes Fundament zu
geben, und er tat dies in seiner (spiter gedruckten) «Anrede an die Versamm-
lung von schweizerischen Menschenfreunden».” Der Titel lidsst schon den Ton

33



34

Die Pragmatik der Emotionen im 19. und 20. Jahrhundert traverse 2007/2

anklingen, in dem Hirzel die Versammelten als Triger einer von emotionalen
Elementen getragenen Verbindung anspricht, ja beschwort: als Menschenfreunde,
als Briider, als Freunde — als in einer Beziehung stehend also, in der Gefiihle eine
entscheidende Rolle spielen.®

Hirzel begriisst die Anwesenden mit einer heute eher 1rritierenden Kaskade von
euphorisierenden Ausserungen und Appellen, welche die Gefiihlslage der Zuhorer
gleichermassen beschreiben wie evozieren: «Herzlich willkommen seyen Sie der
Hiilfsgesellschaft, die [...] mit der entziickten Eifersucht eines treuen Freundes
Sie so herzlich in ithre Arme schlieBt. [...] Lassen Sie uns Heute uns verbriide-
ren zu einem heiligen Zwecke. Es 6ffnen sich unsere Seelen, — durchgliiht von
menschenfreundlicher Absicht.» (17) Auf diese Einstimmung lasst Hirzel eine
Argumentation folgen, die den «heiligen Zweck» — also Sinn, Legitimation und
Ziel eines Zusammenschlusses — darlegt, begriindet und auf eine gesellschaftliche
Ordnungsvorstellung bezieht. Diese ist nicht eigentlich gottgewollt, gehorcht
jedoch hoheren Gesetzen und kennt «Pflichten»: die Pflicht zur Selbsterhaltung
und die Pflicht, «sich um seine Mitmenschen zu bekiimmern». Letztere gelte
fiir alle Menschen, nicht nur fiir die durch «Rang, Ehre und Belohnung» dazu
verpllichteten. (20) Religitse und nationale Gefiihle verstiarken die Verpflichtung
aber: Die Religion legt «diese Pllicht dem Christen ans Herz», und «die zarte
liebliche Stumme der Vaterlandsliebe [lispelt], besonders bei Republicanern, jedem
Biirger diese Pflicht als eine der heiligsten zu [...]». (21) Dass es jedoch auch
pllichtlose Menschen gebe, zeigt Hirzel in den anschliessenden Ausfiihrungen
zu jenen Personen, die der Pflicht zum Selbsterhalt nicht nachkommen und sich
deshalb der «Mehrzahl der Guten» unterwerfen miissen. (22) Damit legitimiert
er die Existenz von Zuchthiusern und Besserungsanstalten sowie die Pflicht des
Staats, mittels Waisen- und Findelhdusern die unschuldigen Kinder der Pflichtlosen
zu sozialisieren. Es sei indes im Kreis der Anwesenden nicht notwendig, lange
beir diesem Thema zu verweilen: «Thre Gefiihle, Kenntnisse und Erfahrungen,
Theuerste Freunde, machen es iiberfliissig.» (23) Hirzel spricht als Qualititen
und, so darf man anfiigen, verbindende Figenschaften seiner Zuhorerschaft nicht
nur Fach- und Erfahrungswissen, sondern an erster Stelle Gefiihle an. Ohne
diese niaher zu bezeichnen, macht der Kontext klar, dass Hirzel hier auf die schon
eingefiithrten Komplexe Religion und Nation anspielt. Religidse und nationale
Gefiihle sind die Grundlage fiir Verbundenheit und Distinktion, und sie stehen
in Verbindung mit Wissen und Erfahrung.

In der Folge fiihrt Hirzel alle Ursachen vor, die Menschen daran hindern kénnen,
der Pilicht der Selbsterhaltung nachzukommen: Krankheit, Alter, Gebrechen aller
Art, Naturkatastrophen und Krieg. Besondere Hilfe verdienen Personen, wenn
sie «des schonen Namens schaamhafte Arme wiirdig» seien. (29) Wiederum
ist es ein Gefiithl, Scham, das eine bestimmte Gruppe von Hilfsbediirftigen im



Schumacher: Menschenliebe

positiven Sinn auszeichnet. Dass es sich dabei um ein zugeschriebenes Gefiihl
handelt und keineswegs um ein von diesen zum Ausdruck gebrachtes, kommt an
dieser Stelle sehr klar zum Ausdruck.’ Hirzels Formulierung verweist auf einen
zentralen Aspekt: Das Gefithlsmanagement der Menschenfreunde erstreckt sich
nicht nur auf deren Selbstverstindnis, sondern auch auf jene, die Hilfe notig
haben. Neben Scham betrifft dies vor allem, wie noch zu zeigen ist, das Gefiihl
der Dankbarkeit. In Hirzels Rede ist Dankbarkeit indes (noch) nicht als spezielle
Pflicht jener bezeichnet, die Hilfe empfangen, sondern als eine allgemeine Pflicht
gegeniiber «wohltitigen Menschen». (34)

Anschliessend beweist Hirzel, dass es neben den fiir alle geltenden Pflichten des
Helfens noch einen weiteren Bereich gebe. Dazu mmmmt er auf die «Pflicht des
Christen» Rekurs, der die allgemeine Menschenpflicht dahin zu «veredeln» habe,
«daB man auch tiberdief freywillig mehr sorge und arbeite und beytrage, als was
gesetzmiBig auferlegt werden kann». Diese Freiwilligkeit beschreibt Hirzel als
Distinktion, die Antrieb und ILohn zugleich darstellt und letztlich als Gefiihlsdus-
serung zu verstehen ist: «Dieb 1st dann die schone Pllicht, oder die selige Wonne
der Wohlthatigkeit.» (37) In den folgenden, die Rede abschliessenden Passagen
verstiarkt Hirzel — im Anklang an die Begriissung — die emotionalen Appelle an die
Menschenfreunde und bezieht sich dabei auf seine eigene Befindlichkeit: «Sollte
ich es [...] nicht laut und froh aussprechen diirfen, was mein Herz so wohlmeinend
warm fithlt und wiinscht, daB wir uns hier vereinigen mochten und sollten, um uns
gegenseitig zu sagen: Wie 1st’s bey uns, wie sollt es seyn; [ ... ] Nachahmung und
Nacheiferung auf dem lieblichen Wege der traulichen freundschaftlichen Offen-
herzigkeit, die keinem Neide das Zuschleichen gestattet, erzielen zu trachten?»
(39) Der letzte Wunsch, der mittels Gefiihlsausdriicken auf gegensitzliche oder
gar feindliche Auffassungen gemeinniitziger Tatigkeit anspielt, lasst vermuten,
dass insbesondere auch Verstindigung in den eigenen Reihen erreicht werden
musste. So ruft Hirzel an anderer Stelle dazu auf, die als vorbildlich geltenden
Bildungs- und Erzichungsanstalten von Pestalozzi oder Fellenberg auch Personen
aus anderen Kantonen zu 6ffnen, und sagt: «Es braucht nur Gemeingeist und
neidloses Zutrauen.» (38) Eine der zu iiberwindenden Schwierigkeiten war also
die Zusammenarbeit oder auch nur schon die gegenseitige Information zwischen
einzelnen Kantonen und iiber Konfessionsgrenzen (spiter auch Sprachgrenzen)
hinweg. Die in Hirzels Rede da und dort eingestreute «Vaterlandsliebe» als
Gemeinschaftlichkeit und Pflichtgefiihl stiftender Fluchtpunkt dient demselben
Zweck. Die Gegeniiberstellung eines teils explizit auf das Vaterland bezogenen,
positiven Freundschaftsgefiihls und des negativ konnotierten Neids zeigt iiber-
dies die Verquickung von Gefiithlen mit Moral. Das gemeinniitzig-vaterlindische
Selbstverstindnis verhalf sich so zu Legitimation und Uberlegenheit, zeichnete
sich vor allem aber aus als etwas, das (rationales) Denken und Fiihlen miteinander

35



36

Die Pragmatik der Emotionen im 19. und 20. Jahrhundert traverse 2007/2

verband. Nicht von ungeféhr schliesst Hirzel seine Rede mit ein paar Zeilen aus
einem Gedicht von Friedrich Adolf Krummacker, einem bekannten Vertreter der
antirationalistischen Erweckungsbewegung, der die Sprache des Herzens lobte:
«Sanft lichelnd sprach der Muse Mund: O Thor! / Soll alles denn in Laut und
Wort sich zwingen? [...] Das héchste Wort gebohren aus der Fiille / des Herzens
schwebt zum Herzen ohne Hiille!» (40)

1823: Ein Pladoyer fiir das Wissen?

Die von Hirzel ins [eben gerufene Gesellschaft verschrieb sich zunéchst lediglich
dem Zweck, sich Kenntnisse iiber wohltitige Unternehmungen zu verschaffen und
dieses Wissen unter sich weiterzugeben und zu diskutieren. Wichtigstes Forum
fiir einen solchen Austausch waren die jihrlichen, mehrtdagigen Versammlungen,
die stets in Ziirich unter der Leitung Hirzels stattfanden. Mit seinem Tod 1817
trat in der SGG ein Stillstand ein. Gemaiss dem ersten Historiografen der SGG,
Johann Adam Pupikofer, verfolgte die GGesellschaft in den ersten Jahren eine «vor-
zugsweise philanthropische Richtung».!* Tatséichlich folgte in den 1820er-Jahren
eine Neubegriindung, welche die SGG zu einem Sammelbecken der liberalen
Opposition werden liess. Pupikofer bezeichnet sie als eine Glanzperiode. Die Ge-
sellschaft gliederte das von ihr zu bearbeitende Feld neu in die Bereiche Erziehung,
Armen- und Gewerbewesen sowie volkswirtschaftliche Fragen. Damit verband
sich auch das Ziel emner Systematisierung. Einer der zentralen Vordenker der
Neustrukturierung war der Ausserrhoder Handelsmann Johann Caspar Zellweger
(1768-1855). In seinen spiteren Lebensjahren betitigte er sich vorwiegend als
Historiker und Forderer im Bereich Erziehung und Bildung. In dieser Zeit hielt
er an den SGG-Jahresversammlungen auch zwei richtungsweisende Reden.
1823 stellte Zellweger die SGG als Vermittlerin von Wissen und starke Advoka-
tin der Aufklarung dar." Seine explizit globale Sicht, in die er wirtschaftliche,
kommunikationstechmische, politische und geistige Entwicklungen der Zeit in-
tegrierte, enthilt protosozialwissenschaftliches Gedankengut. Thn interessierten
die Zusammenhinge zwischen den verschiedenen Arbeitsgebieten Erziehung,
Armenwesen und Gewerbe. Die Beschworung der Freundschaftsbande und die
Frage nach der Existenzberechtigung freiwilliger, nicht staatlicher Tatigkeit in
offentlichen Belangen, die fiir Hirzel zentral war, beschiftigen Zellweger kaum.
Wichtig sind ihm dagegen Antworten auf die Frage, worauf sich diese Tétigkeit
richten soll.

«Unsere vornchmste Thiugkeit wende sich dahin, auf die Erziehung einzuwirken.
Wenn wir darauf bedacht sind, daB in der Erziehung der Verstand der Kinder ent-
wickelt werde, dafb thr Gewissen zart fithle, dafl ihre Krifte auf Selbsterkenntnih



Schumacher: Menschenliebe

und Selbstbeherrschung geleitet werden, wenn sie lernen, Gott iiber Alles und
den Niachsten wie sich selbst zu lieben: dann wird keine Wissenschaft, keine
Kenntniff von ithnen missbraucht werden, dann wird die Aufkldrung allgemein
diejenige Werthung erhalten, die ithr zugehort.» (47)

Ziel und gleichzeitig Legitimation gemeinniitzigen Engagements soll also die
Forderung rationalen, von Wissen geleiteten Handelns sein. Damit aufklirerisches
Wissens aber sinnvoll eingesetzt und breit akzeptiert werden kann, braucht es eine
Richtschnur: das «zart fithlende» Gewissen, die Liebe zu Gott und zum Mitmen-
schen.!? Gefiihle sind hier an christliche Werte gebunden, und Zellweger weist
ithnen eine Funktion zu, die wir heute wohl als ethische Richtschnur bezeichnen
wilrden. Doch damut 1st die emotionshistorische Lektiire von Zellwegers Rede
nicht erschopft: Gefiihle sind, seinen Worten folgend, eine machtvoll agierende
Kraft, die von der Aufkldrung ausgeht. Diese Kraft setzt allerdings nicht Grenzen,
sondern iiberschreitet diese. Mit Blick auf die politische Biihne Furopas schreibt
Zellweger: «Die Bewegung in den Gemiithern der Menschen, die jetzt statt hat,
den Drang, der sich dussert, Freiheit im repriasentativen System zu suchen, und
es in allen Staaten einzufiihren, schreiben viele GroBen der Erde der Aufklarung
zu [...].» (37) Zellwegers Thema ist, so lédsst sich nun genauer formulieren, die
Ambivalenz der Kraft, die dieser «Bewegung der Gemiither» innewohnt: Sie
soll als Kraft der Erneuerung dienen, «Wahrheit und Licht» zum Durchbruch
verhelfen, aber nicht zu schnell und unbedacht vorwartsschiessen, kein «Unkraut»
gedeihen lassen.

1835, ein Jahrzehnt spiter, stellt Zellweger die gemeinniitzigen Bestrebungen
weniger in den Kontext der Aufklidrung als in denjenigen der Ausbildung einer
«civilisation», wobel er hier eine Schrift des liberalen franzdsischen Historikers
und Politikers Francgois Guizot als wissenschafdich-politische Referenz verwen-
det.”” Wiederum betont er mit Nachdruck die Bedeutung der Erziehung, die den
Menschen zum «Bewusstsein des Gottdhnlichen in ihm» bringen solle. Er zweifelt
aber offen daran, dass der zeitgenossische Unterricht diesem Ziel geniige. Parallel
zu seinen Ausfithrungen zur «richtigen» Anwendung der Aufklirung von 1823
warnt er nun davor, dass der Schulunterricht anstatt ins «Licht» in die «Dunkelheit»
fithre. Beide Metaphern stehen hier nicht fiir Wissen und Nichtwissen, sondern
fiir das Wecken «zivilisierter» oder «unzivilisierter» Gefiihle. (45)

Zellweger zeichnet sich nicht durch emotionale Uberschwenglichkeit aus,
Uberreste der Sprache der Empfindsamkeit, wie sie noch Hirzel verwendet, sind
ithm fremd. Auf den ersten Blick erscheinen seine Reden als Plddoyer fiir eine
aufgeklirte Gesellschalt, fiir rationale Bildung und fiir eine Gemeinniitzigkeit,
die im Wissen um gesellschafiliche Zusammenhiinge agiert, wodurch jedoch
christliche Pflichten nicht tangiert werden. Hingegen lenkt eine 1 ektiire, die jede
Form von Bezugnahme auf die Bedeutung von Emotionen beachtet, das Interesse

37



38

Die Pragmatik der Emotionen im 19. und 20. Jahrhundert traverse 2007/2

auf Passagen, die andernfalls leicht unbemerkt blieben. Ohne den theoretischen
Hintergrund iiber den Zusammenhang zwischen Emotion und Macht wire die
starke Akzentuierung der Forderung von Aufkldrung, Bildung und Erziehung nur
schwer als Aussage iiber die Bedeutung emotionaler Codes zu lesen.

Die Ergebnisse der oben analysierten Sentenzen erlauben folgende Hypothese: In
der Selbstverstindigung dariiber, woraul gemeinniitziges Denken und Handeln
zielen soll, spielte der Umgang mit und das Verhiltnis zu Emotionen — als bewusst
wahrgenommene Quellen von Macht — eine bedeutende Rolle. Die Herausbildung
eines bestimmten emotionalen Codes hatte eine identititsstiftende Funktion und
wirkte somit auch ein- und ausschliessend.

1850: Gegen die heraufziehende Kalte des (Sozial-)Staats

Die néchste Neudefinition ihrer Tétigkeit stand bei der SGG 1850 nach der
Griindung des Bundesstaats an. Sie war mit dem Nachweis verbunden, dass
die Gesellschaft weiterhin eine Existenzberechtigung habe. Redner war der
liberal-demokratische Biindner Jurist, Journalist und Politiker Peter Conradin
von Planta (1815-1902). Seine — vergleichsweise kurze — Ansprache spriiht vor
Begeisterung fiir die neue politische Lage: «Nicht mehr sind es einzelne Vereine
und Gesellschaften, welche die spirlichen Funken schweizerischer Nationalitiit
zu sammeln bestimmt sind, sondern es ist das ganze Schweizervolk Ein [sic!]
groBer Verein und seine Nationalitit eine strahlende Sonne geworden.»'* Die
Aufgaben der SGG in der neuen Konstellation sah Planta in den mittlerweile
als gefestigt geltenden Arbeitsgebieten, im Erziehungs-, Armen- und Gewer-
bewesen. Diese wiirden «entschieden auBer den Bereich der Bundesgewalten»
fallen, «denn sie bilden gleichsam das innerste Heiligthum der unantastbaren
Eigenthiimlichkeiten der schweizerischen Volkerschaften und beruhen mehr
als emn anderer Zweig des offentlichen und gesellschaftlichen I.ebens auf der
personlichen Freiwilligkeit der Biirger. Der Tag, an welchem dieselben einer
eidgenodssischen Bureaukratie anheimfielen, wire ein Trauertag fiir die Eid-
genossenschaft, denn um ihre Freiheit, um ihre politische und soziale Gesundheit
wiire es geschehen». (49 {.) Obwohl auch Hirzel und Zellweger die Aufgaben-
teilung zwischen Staat und privater Tatigkeit thematisiert hatten, etabliert Planta
1850 — so weit ich sehe erstmals in der gemeinniitzigen Selbstverstindigung
— eine inhaltliche Abgrenzung gegeniiber dem Staat als Grundlage des Selbst-
verstindmisses. In dieses integriert er als weiteres Merkmal die Freiwilligkeit,
ein Element, das auch Hirzel als konstitutiv herausgestrichen hatte. Evoziert die
Betitelung dieser gesellschaftlichen Bereiche als «Heiligtum» schon bestimmte
emotionale Codes, verdeutlicht Planta seine Aussage mit dem Szenario des



Schumacher: Menschenliebe

Trauertags. So sind es wiederum emotional orchestrierte Werte, die der SGG
— und biirgergesellschaftlichem Engagement iiberhaupt — ein Ziel und eine
Existenzberechtigung verschaffen.

Interessant ist Plantas Rede auch, weil die Schilderung der politischen Konflikt-
lagen vor der Bundesstaatsgriindung die vermutete identitatsstiftende Funktion
bestimmter, sich unterscheidener emotionaler Stile bestitigt. So sagt Planta
iiber die Bedeutung der SGG wihrend der von Biirgerkriegen gepriagten 1840er-
Jahre: «Wihrend einer Reihe gewitterschwerer Jahre war die schweizerische
gemeinniitzige Gesellschaft das stille Griittli, auf welchem Méinner die fiir die
sittliche und geistige Freiheit des Volkes ergliihten, sich zusammenfanden zum
Austausche 1hrer erhabenen Empfindungen und Gedanken, auf welches sie aus
dem betidubenden Parteisturm fliichteten um die Sehnsucht der Seele nach ho-
herer Weise zu stillen; sie war die heilige Gemeinde welche, wihrend draufien
die Windsbraut der I.eidenschafien heulte, fiir des Volkes Wohlfahrt ungesehen
betete und wirkte.» (48)

Erhabene Empfindungen versus ungeziigelte Leidenschaften, freiwilliges oder
gar heiliges Biirgerengagement als Inbegriff von Freiheit und Gesundheit versus
eine Biirokratie, die solche Werte zu Grabe trigt: Planta situiert Gemeinniitzig-
keit als eine gelduterte Form nationalen und zivilgesellschaftlichen Denkens
und Fiihlens. Beide Komponenten finden sich in selbstreflexiven Texten zu
Gemeinniitzigkeit bis weit ins 20. Jahrhundert hinein: die vornehme Distanz zum
(politischen) Tagesgeschift oder zu anderen Formen unkontrollierter Begierden
wie auch der Anspruch, in bestimmten gesellschaftlichen Bereichen das Sagen
zu haben und dadurch die Freiheit der Biirger gegeniiber dem eigenen Staat zu
verteidigen. Dies akzentuierte sich mit dem zunehmenden Ausbau staatlicher
Aufgaben besonders im Bereich der Fiirsorge, des Gesundheitswesens und der
sozialen Sicherheit.

Im gleichen Jahr 1850, also lange vor der Herausbildung eines schweizerischen
Sozialstaats, unterstrich ein Berichterstatter zu Fragen des Armenwesens das
Ungeniigen und die Gefahren staatlicher Armenunterstiitzung.'> Dadurch werde
der «sittliche Gesichtspunkt» iibergangen und der «Charakter der Wohlthitigkeit
umgestaltet», sodass «das was ein Werk der Liebe sein sollte, in einen Gegen-
stand von Rechtsanspriichen» verwandelt werde. (157) Neben dem materiellen
Aspekt als direkte Folge ungehindert zutage tretender Menschenliebe hebt der
Referent die inhaltliche, letztlich sittlich-moralische Uberlegenheit privater
Armenunterstiitzung hervor: «Das Gesetz hat eine steife Form; die Armuth
dagegen, in ihren so tief gehenden Wurzeln, in ihren so verschiedenen Gestal-
ten, nimmt das ernsteste Nachdenken, das tiefste Erbarmen, die geduldigste
und ausharrendste Thitigkeit in Anspruch; Dinge, die kein Gesetz, die nur die
Liebe geben kann.» (157 f.)

39



40

Die Pragmatik der Emotionen im 19. und 20. Jahrhundert traverse 2007/2

Neben der Frage der Armenunterstiitzung oder spiter der sozialen Fiirsorge und
der Sozialhilfe lasst sich das Abgrenzungsritual einer warmfithlenden Gemein-
niitzigkeit gegeniiber einem kalten, schematisch agierenden Staat in Schriften
der SGG vielfach beobachten. Eines der ersten umkiampften Gebiete war die in
den 1880er-Jahren gefiihrte Ausmarchung, ob der Staat oder die private Wohl-
titigkeit die besseren Mittel zur Bekidmpfung des Alkoholismus zu bieten habe.'¢
Stets ging es dabei auch um moralische Aspekte, um die sittliche Beeinflussung
der Gebenden wie der Hilfsbediirftigen, und das heisst in emotionshistorischer
Perspektive wesentlich um deren Einbindung in ein emotionales Regime, in
dem die Liebe der Spendenden und die Dankbarkeit der Empfangenden die
wichtigsten Elemente waren.

1932: Selbstverteidigung kontra neues Rollenverstandnis

Die bindre Ordnung von warmer Gemeinniitzigkeit und kaltem — mithin moralisch
infrage gestelltem — Staat war in den 1930er-Jahren nicht mehr unbestritten. Auf
dem Hohepunkt der negativen Auswirkungen der Wirtschaftskrise in der Schweiz
widmete sich die SGG-Jahresversammlung der Grundsatzfrage, wie sich Staat
und Gemeinniitzigkeit zueinander verhielten beziehungsweise verhalten sollten.
Die beiden Redner setzten Gemeinniitzigkeit von vornherein mit Fiirsorge gleich
(was nebenbei bemerkt auch die unterdessen eingetretene enorme Beschrinkung
des inhaltlichen Verstindnisses von Gemeinniitzigkeit illustriert). Beide sprachen
sich fiir eine Zusammenarbeit oder vielmehr Aufgabenteilung zwischen Staat
und Gemeinniitzigkeit aus. Dahinter stand aber eine vollig kontrire Charak-
terisierung von privater Wohltitigkeit und in der Folge des Verhiltnisses von
Gemeinniitzigkeit und Staat. Otto Binswanger (1882-1968), der Verwalter der
psychiatrischen Anstalt Bellevue in Kreuzlingen, schrieb das Muster des kalten,
schematisch agierenden Staats und der anteilnehmenden, persdnlichen und indi-
viduell verfahrenden privaten Wohltitigkeit fort.!” Er akzentuierte den Gegensatz
sogar weiter und sprach dem Staat Wissen und Erfahrung ab, Faktoren, die auf
der anderen Seite reichlich vorhanden und deshalb vertrauensbildend seien. Das
dualistische Bild rundete er ab mit dem Hinweis, dass der Staat seine Tatigkeit
auf Zwang aufbaue, indem er beispielsweise Steuern eintreibe, wihrend private
Tatigkeit auf Freiwilligkeit beruhe. Die Abgrenzung baute letztlich ganz auf
der Unterscheidung zwischen der Gefiihllosigkeit des Staats und der sich durch
Gefiihlsdusserungen auszeichnenden Gemeinniitzigkeit auf. Die Vorziige der
Letzteren zeigten sich fiir die Gebenden und die Empfangenden, von Binswanger
als «Hiirsorge-Subjekte» und «Fiirsorge-Objekte» bezeichnet. Bei den Fiirsorge-
Subjekten hebt er die Motivation hervor, dank der finanzielle Mittel flossen: «Was



Schumacher: Menschenliebe

sind die psychologischen Beweggriinde fiir die Tausende, sich gemeinniitzigen
Werken zu widmen? In erster Linie die Liebe zum Nichsten und die Teilnahme
am Schicksal der Volksgemeinschaft. Will man einem Menschen helfen, mub
man ihn verstehen [...]. Das verlangt Hingebung, Arbeit im Kleinen.» (356) Auch
jene, die nicht selbst direkt helfen konnten, hitten das Bediirfis, «gemeinniitzig
zu wirken» und ihre Arbeitskraft auf andere Art der Allgemeinheit niitzlich zu
machen. «Die Freude [...] niitzliche Arbeit zu verrichten, helfen zu kénnen und
geholfen zu haben, das alles sind wertvolle Kriifte, die brach gelegt wiirden, wenn
der Staat uns unsere Aufgabe abnehmen wiirde.» (357)

Fiir die Unterstiitzten, die «Fiirsorge-Objekie», sicht Binswanger ebenfalls Vorteile
1m emotionalen Bereich: Hilfe aus freiwilligen Mitteln werde als «viel weniger
peinlich empfunden» als behordliche. Vor der staatlichen Armenunterstiitzung
bestehe «eine berechtigte Scheu». Dagegen wolle die Gemeinniitzigkeit «jede
Demiitgung des Unterstiitzten vermeiden», aber weiterhin daran festhalten, zwi-
schen verschuldeter und unverschuldeter Notlage zu unterscheiden. (357) Damit
nennt Binswanger die entscheidende Bedingung, die Zuwendung aus Néchsten-
liebe mit Moral verbindet und der privaten Wohltitigkeit gesellschaftspolitischen
Einfluss sichert. Der Eindruck, dass Binswangers Position mit solchen aus dem
19. Jahrhundert iibereinstimmt, wird durch die abschliessende Antwort auf die
Frage, wie sich freiwillige zu amtlicher Armenpflege zu verhalten habe, bestitigt.
Anstelle eigener Worte verwendet Binswanger eine lingere Passage aus den oben
erwihnten Verhandlungen zur Armenunterstiitzung aus dem Jahr 1850, in der
vom warmen «Strom der Wohltitigkeit» und der erwarteten «Dankbarkeit» der
Hilfe Empfangenden die Rede ist.

Die replizierende Rede des Berner Regierungsrats Robert Briner (1885-1960)
stellt die dualistisch kontrastierende Argumentation Binswangers schonungslos
als iiberholtes Abgrenzungsritual und riickwirtsgewandte Selbstverteidigung
dar.'® Briner widerlegt Punkt fiir Punkt die aus angeblicher emotionaler Nihe
und Vertrauensbildung resultierenden Vorteile, bezeichnet die private Wohltitig-
keit gar als «bfters zu wenig freigebig und geizig», verweist darauf, dass diese
seit Langem professionelle Mitarbeiter anstelle und dass umgekehrt beim Staat
auch Freiwillige titig seien. Uberdies iibe auch mancher vom Staat besoldete
Armenfiirsorger seinen Beruf mit genauso viel Hingabe aus wie ein unbezahlter,
freiwilliger und aus personlichem Empfinden motivierter Helfer. Weiter lehnt
Briner entschieden jede Art von erzwungener Zuneigung oder Dankbarkeit ab,
die Hilfsbediirftige gegeniiber jenen zeigen miissten, die Hilfe leisten, sei es eine
Institution, eine Gruppierung oder auch der Staat. Das ist ein klares Statement
gegen ein emotionales Regime, welches das Verhilinis von Helfenden und
Hilfsbediirftigen als hierarchisch auffasst. Dieses Regime, wie es dem hier bisher
beschriebenen gemeinniitzigen Selbstverstindnis inhidrent ist, hat fiir Hilfsbediirf-

41



42

Die Pragmatik der Emotionen im 19. und 20. Jahrhundert traverse 2007/2

tige zur Folge, dass ihre Freiheit — ndmlich die von Reddy gemeinte emotionale
Freiheit” — beschrinkt wird. Briner bekriftigt dies, indem er offen gegen die
Auffassung einer hilfsbediirftigen Person als «Objekt» Stellung nimmt. Erst als
Subjekt sei der Hilfsbediirftige eine Person, die andere Gefiihle dussern diirfe als
jene, die ein emotionales Regime fiir sie vorsehe. Nach der Demontage eines auf
emotionaler Auszeichnung beruhenden Selbstverstindnisses hilt Briner jedoch
eine andere Legitimation gemeinniitzigen Tuns bereit: Privates Engagement im
sozialen Bereich solle die Vorteile des unbiirokratischen Vorgehens, der freien
Wahl seiner Aufgaben und der ebenso freien Verwendung seiner finanziellen Mittel
dazu nutzen, «wertvollste Pionierdienste zu leisten» und die Individualisierung
der Hilfe voranzutreiben. (369)

Ausblick: Backlash oder ambivalente Wege nach 1950?

Der Ausblick auf die zweite Hilfte des 20. Jahrhunderts lasst vermuten, dass die
SGG den Weg, den Briner skizziert hatte, nicht leichten Schrittes antrat und darum
rang, sich aus eingeiibten emotionalen Codes, dem daraul basierenden Selbst-
verstindnis und der damit verbundenen Vorstellung gesellschaftlicher Ordnung
zu 16sen. Der bedeutende sozialstaatliche Ausbau nach 1945, der Beginn des
Kalten Kriegs, die sich erholende wirtschaftliche Konjunktur und die Vorboten
der Konsumgesellschaft 16sten kulturkonservative Abwehr und eine Verteidigung
fretheitlicher Werte aus, die sich tendenziell an der Vergangenheit orientierten.
Ein Kronzeuge dafiir ist der Berner Staatsrechtler Werner Kégi (1909-2005), der
anlidsslich der 150-Jahr-Feier der SGG 1960 vor dem Hintergrund totalitirer Re-
gimes und iiberbordenden Liberalismus’ ein [Loblied auf die «{reie Gemeinschaft»
anstimmte, die Garantin fiir «Gemeinniitzigkeit» und weiterhin fiir Wohlgefiihl
zustindig ser: «Ohne den treuen Dienst von Tausenden von Privaten [...] wire
auch der bestverwaltete Wohlfahrtsstaat kalt und unwohnlich.»?

In den 1960er-Jahren fillt die intensive Propaganda fiir ein Familienleben nach
biirgerlich-mittelstindischem Vorbild ins Auge, gleichzeitig aber die starke
Forderung der Professionalisierung der Sozialarbeit. Schliesslich schuf sich
die SGG aus der Diagnose der «Vereinsamung», die als Zivilisationskrankheit
verstanden wurde, ein Arbeitsfeld, aus dem sowohl die Stiftung Pro Mente Sana
(1978) als auch eine kurios anmutende SGG-Kommission zur «Erneuerung
der eidgendssischen Gemeinschaft» hervorgingen. Das letztere Projekt aus den
1980¢r-Jahren bringt bereits durch seine Bezeichnung auf den Punkt, wie sich
die Idee, Zuwendung von Mensch zu Mensch sei ein Allheilmittel, mit einer
riickwirtsgewandten, an der Zeit der Geistigen Landesverteidigung orientierten
Vorstellung gesellschaftlicher Ordnung verband. Diese wenigen Hinweise auf



Schumacher: Menschenliebe

die vermutlich schwierige Losung aus einem eng auf bestimmten Gefithlen und
Gefiihlslagen — einem emotionalen Regime — basierten Selbstverstindnis lenken
den Blick zuriick auf die eingangs gestellten Fragen: Die hier exemplarisch
analysierten Reden zeigen zuniichst, dass der Appell an bestimmte Gefiihle
wichtiger Bestandteil des gemeinniitzigen Selbstverstindnisses war und dazu
beniitzt wurde, um die private, biirgergesellschaftliche Tétigkeit in Bezug auf
Belange des allgemeinen Wohls zu legitimieren. Dariiber hinaus diente er dazu,
das eigene Tun im Vergleich zu anderen Akteuren auszuzeichnen. Die Art und
Weise dieser Abgrenzung unterliegt historischem Wandel: 1810 wurde Gemein-
niitzigkeit als gewissermassen gesteigerte und freiwillige Form der allgemeinen
Pflicht zur Nachstenliebe konzipiert und im Dispositiv der Empfindsamkeit und
der christlichen Religion verankert. Der Rekurs auf geteilte Gefiihlswelten der
Briiderlichkeit und Vaterlandsliebe diente dazu, kulturelle, politische und soziale
Differenzen zu iiberwinden. Eine Dekade spiter wurde die gemeinniitzige Tatgkeit
mit der Verbreitung von Wissen und der Durchsetzung der Aufklirung begriindet;
der Rekurs auf religios verortete Gefiihle hatte nun die Funktion einer ethischen
Richtschnur, welche die richtige Anwendung von Wissen anleitete und gleichzeitig
die von der Aufklarung ausgehende, enorme emotionale Kraft, die «<Bewegung
der Gemiither», moderierte. Dabel waren Wissen und Gefiihle keine kontraren
Bezugspunkte, sondern bedingten sich gegenseitig. Damit verband sich die Ab-
grenzung reflektierter, bewusster Gefiihle, durch die sich Gemeinniitzige selbst
auszeichneten, von unkontrollierten «Ieidenschaften». Nach 1850 zeichnete sich
nochmals eine neue Funktion von Emotionsbeziigen ab: Die freiwillig erbrachten
Biirgerpflichten werden zum «Heiligtum» erkliart und die aus eigenem Antrieb und
Menschenliebe erbrachten Leistungen gegen e¢inen als profan, biirokratisch und
gefiihllos charakterisierten Staat abgegrenzt. Der Rekurs auf Gefiihle wie Liebe
und Freude, verbunden mit Freiwilligkeit als motivierendem Faktor, wurden in
den folgenden Jahrzehnten und mit dem zunehmenden Ausbau (zentral )staatlicher
Aufgabenfelder als Inbegriff gemeinniitzigen Denkens und Handelns kultiviert.
Sie boten gesellschaftliche Verortung und generierten unentgeltlich erbrachte
Arbeitsleistungen, namentlich durch die lokal aktiven Mitglieder gemeinniit-
ziger Gesellschaften, zu denen wahrscheinlich viele Frauen als Mitglieder von
Sektionen des Schweizerischen Gemeinniitzigen Frauenvereins zdhlten. Weiter
sorgten sie unter dem Titel der «Liebesthiatigkeit» oder der «werktitigen Liebe»
fiir den Erfolg von Geldsammlungen, etwa fiir Unwettergeschiadigte oder bet
Choleraepidemien.?! Im 20. Jahrhundert generierten sie die Vergabe bedeutender
Summen als Legate und Stiftungen sowohl an die SGG wie an kantonale und
lokale gemeinniitzige Gesellschaften.

Mit der Kultivierung der genannten Gefiihlslagen war die FEtablierung und
Verteidigung eines emotionalen Regimes verbunden, das sowohl Aussagen

43



44

Die Pragmatik der Emotionen im 19. und 20. Jahrhundert traverse 2007/2

iiber die identititsstiftenden Gefiihlslagen der gemeinniitzig TéAtigen machte
wie auch deren Nutzniesser auf Dankbarkeit verpflichtete, Rechtsanspriichen
auf Unterstiitzung skeptisch begegnete, an der Unterscheidung zwischen ver-
schuldeter und unverschuldeter Armut festhielt und letztere, die «schamhafte»
Armut, als der Hilfe besonders wiirdig erachtete. Dieses emotionale Regime
ging einher mit einer Bevormundung der Armen und mit einer sowohl moralisch
wie hierarchisch geprigten gesellschaftlichen Ordnung. Gemiss dem Ideal der
iiberschau- und kontrollierbaren «Gemeinschaft» suchte sie eine Orientierung,
die 1m 20. Jahrhundert mehr und mehr zum 1maginédren emotionalen Refugium
zu werden schien.

Anmerkungen

1 Dieser Beitrag basiert auf einem laufenden Forschungs- und Buchprojekt zur «Geschichte
der Gemeinniitzigkeit in der Schweiz, 1810-2010», das im Auftrag der Schweizerischen
Gemeinniitzigen Gesellschaft anldsslich ihres 200-jidhrigen Bestehens entsteht. Die Rolle
der SGG in der Entwicklung und Auspriagung von (Zivil- oder Biirger-)Gesellschaft und
(Sozial-)Staat in der Schweiz wird in der Historiografie pauschal als sehr bedeutend ein-
geschitzt, eine historische Grundlagenuntersuchung zur Geschichte der SGG steht aber
bislang aus. Zur Organisationsgeschichte der SGG liegen drei Festschriften vor: Johann
Adam Pupikofer, Geschichte der Schweizerischen gemeinniitzigen Gesellschaft, Zirich 1860;
Otto Hunziker, Geschichte der schweizerischen gemeinniitzigen Gesellschaft, Zirich 1897,
Walter Rickenbach, Geschichte der schweizerischen gemeinniitzigen Gesellschaft 1810-1960,
Ziirich 1960; die Festschriften liegen seit 2006 als Sammelband faksimiliert in neuer Ausgabe
vor. — Zur Geschichte kantonaler und lokaler gemeinniitziger Gesellschaften vgl. u. a. Kurt
Guggisberg, Hermann Wahlen, Kundige Aussaat, kostliche Frucht. Zweihundert Jahre Oko-
nomische und gemeinniitzige Gesellschaft des Kantons Bern 1759—1959, Bern 1958; Walter
Stahelin, Der Zeif voraus, dem Staat voraus, Basel 1977; Bernard Lescaze, La Société gene-
voise d'utilité publique en son temps 1828-1978, Geneve 1978; Karl Bolfing et al., Von der
Armenpflege zur Sozialhilfe. Gemeinniitzigkeit im Wandel der Zeit am Beispiel des Kantons
Schwyz, Schwyz 1990; Fritz Kesselring, 150 Jahre Gemeinniitzige Gesellschaft des Kantons
Glarus, 1844-1994, Glarus 1995.

2 Vgl Etienne Francois (Hg.), Sociabilité et société bourgeoise en France, en Allemagne et

en Suisse, 1750—-1850 / Geselligkeit, Vereinswesen und biirgerliche Gesellschaft in Frank-

reich, Deutschland und der Schweiz, 1750-1850, Paris 1986.

Vgl. Herfried Miinkler et al. (Hg.), Gemeinwoh! und Gemeinsinn. Historische Semantiken

politischer Leitbegriffe, Berlin 2001.

4 Grundlegend dazu Ulrich Im Hof, Das gesellige Jahrhundert. Gesellschaft und Gesell-

schaften im Zeitalter der Aufkldrung, Miinchen 1982, sowie Ulrich Im Hof, «Vereinswesen

und Geselligkeit in der Schweiz, 1750—-18505», in Frangois (wie Anm. 2), 53-61, bes. 55.

Miinkler (wie Anm. 3).

William Reddy, The Navigation of Feeling. A Framework for the History of Emotions,

Cambridge 2001, xii.

Hans Caspar Hirzel, «Anrede an die Versammlung von schweizerischen Menschenfreunden

in Ziirich, am 15. May 1810», Verhandlungen der Schweizerischen Gemeinniitzigen Gesell-

schaft (1810), 17-40.

8 Hirzels Rede scheint noch von der Empfindsamkeit des 18. Jahrhunderts beeinflusst. Zum

9%}

[NV

~1



Schumacher: Menschenliebe

10
11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

Zusammenhang von machtvollen Gefiithlsdusserungen im Sinne Reddys («emotives») und
Empfindsamkeit siche Reddy (wie Anm. 6), 161-172, bes. 163 f.

Zu Armut, Armutsverstindnis und -politik existiert eine breite Literatur, vgl. neuerdings

und besonders zum Kontext gemeinniitziger Perspektiven: Sabine Lippuner, Bessern und
Verwahren. Die Praxis der Versorgung von «Liederlichen» und «Arbeitsscheuen»

in der thurgauischen Zwangsarbeitsanstalt Kalchrain, Frauenfeld 2005.

Pupikofer (wie Anm. 1), 2.

Johann Caspar Zellweger, «Eroffnungsrede an der Jahresversammlung 1823 in Trogen»,
Verhandlungen der Schweizerischen Gemeinniitzigen Gesellschaft (1823), 27-50.

Vel. dazu den von Erika Hebeisen hervorgehobenen Befund, dass sich die Aufkldrung in

der Schweiz dadurch auszeichnet, dass sie der Bedeutung der Religion keinen Abbruch tat.
Erika Hebeisen, «Leidenschaftlich fromm». Die pietistische Bewegung in Basel, 1750-1830,
Koln 2005, Einleitung.

Frangois Guizot (1787-1874) gehorte in den 1830er-Jahren der franzosischen Regierung an,
u. a. als Bildungsminister. Nach 1848 schied er aus der Politik aus und blieb in der Akademie
sowie als Kritiker des Empire aktiv.

Pleter] Clonradin von] Planta, «Eroffnungsrede», Verhandiungen der Schweizerischen
Gemeinniitzigen Gesellschaft (1850), 45-51, hier 49.

«Die Aufgabe der Armenpflege iiberhaupt und die Stellung der freiwilligen und der amtlichen
Armenpflege zu einander insbesondere», Verhandlungen der Schweizerischen Gemeinniitzigen
Gesellschaft (1850), 141-172. Der nicht namentlich genannte Berichterstatter verwendet in
den hier angefiihrten Stellen direkte Zitate anderer Experten, ndmlich des Schotten Thomas
Chalmers sowie eines Schweizer Pfarrers.

In der Historiografie wird zu dieser Thematik hervorgehoben, dass sich die SGG fiir eine Bun-
desgesetzgebung, den sog. Alkoholzehntel, stark gemacht habe. Die vertiefte Quellenanalyse
zeigt jedoch, dass die Frage innerhalb der SGG stark umstritten war und der dominierende
Akzent auf der entschiedenen Verteidigung der privaten Zustindigkeit in der Bekimpfung
des Alkoholmissbrauchs lag. V gl. Jakob Tanner, «Alkoholismus», in Historisches Lexikon
der Schweiz, Version vom 10. 5. 2007, URL: http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16558php.
Otto Binswanger, «Staat und Gemeinniitzigkeit», Zeitschrift fiir Schweizerische Gemeinniit-
zigkeit (1932), 353-362.

Robert Briner, «Staat und Gemeinniitzigkeit», Schweizerische Zeitschrift fiir Gemeinniitzigkeit
(1932), 362-372.

Eines der wichtigen Anliegen Reddys ist die Begriindung eines erncuerten Verstindnisses
von Freiheit im politischen Sinn als die Freiheit eines Individuums, seine Gefihle in oder
gegeniiber dem Kollektiv ausdriicken zu konnen. Dieses Konzept ist eng verkniipft mit
Reddys Konzept der «emotives», seinem Begriff fiir Gefithlsdusserungen, welche ein Gefiihl
nicht nur beschreiben, sondern auch hervorrufen und verindern. Vgl. Reddy (wie Anm. 6),
113.

Werner Kigi, «Die Aufgabe der Gemeinniitzigkeit im modernen Wohlfahrtsstaat»,
Schweizerische Zeitschrift fiir Gemeinniitzigkeit (1960), 217-224, hier 220.

Stellvertretend fiir viele Aufrufe fiir Geldsammlungen: Archiv SGG, A 1380-89 71, Aufruf
«An die Tit. Mitglieder der schweiz. Gemeinniitzigen Gesellschaft im Kanton Schwyz»,
gezeichnet A. Eberle, Korrespondent der SGG fiir den Kanton Schwyz, 30. 9. 1867

(betr. Hilfe an die Stadt Ziirich im Zusammenhang mit der Choleraepidemie); «Schluss

der Liebesgaben-Sammlung fiir Elm und Danksagung», gez. L.andammann und Raths-
schreiber des Kt. Glarus, 22. 2. 1882.

45



46

Die Pragmatik der Emotionen im 19. und 20. Jahrhundert traverse 2007/2

Résumé

Amour du prochain. Autoreprésentation de I'utilité publique
et management des sentiments a I'exemple de la Société suisse
d’utilité publique

L'utilisation récurrente de concepts qui font appel aux sentiments dans les
assertions sur le sens et la l1égitimation des actions d’utlité publique aux 19¢ et
20e siecles est frappante. a contribution questionne, au travers de la Société
suisse d’utilit¢ publique fondée en 1810, les fonctions de ces perceptions des
émotions. Elle met en évidence que la référence a certaines conditions précises
des sentiments joue un role constitutif dans I'identité de 1’association qui est
officiellement neutre du point de vue confessionnel et politique. Les sentiments
d’appartenance commune et d’amour {raternel sont particulierement cultivés.
Cet amour se transforme d’ailleurs entre le 19¢ et le 20e siecle d’un amour du
prochain purement sentimental en une affection simplement humaine. De cette
maniere, les acteurs travaillant dans le domaine de 'utilité publique entretiennent
I’opposition entre une «chaude» bienfaisance privée et un «froid» schématisme
de 1’état social. Les sentiments nobles que 1'utilité publique revendique ont des
fonctions éthiques. Ils ne représentent dans cette mesure aucune contradiction a
un savoir rationnel comme charniere d’une activité d’utilité publique, mais un
de ses éléments intégraux.

(Traduction: Yan Schubert)



	Menschenliebe : Gemeinnütziges Selbstverständnis und das Management von Gefühlen am Beispiel der Schweizerischen Gemeinnützigen Gesellschaft

