
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 14 (2007)

Heft: 2

Artikel: Menschenliebe : Gemeinnütziges Selbstverständnis und das
Management von Gefühlen am Beispiel der Schweizerischen
Gemeinnützigen Gesellschaft

Autor: Schumacher, Beatrice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-32603

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-32603
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


30

Menschenliebe
Gemeinnütziges Selbstverständnis und
das Management von Gefühlen am Beispiel
der Schweizerischen Gemeinnützigen Gesellschaft

Beatrice Schumacher

In Äusserungen zu Sinn, Zweck und Legitimation gemeinnützigen Handelns

im 19. und 20. Jahrhundert fällt die häufige Verwendung von Begriffen auf, die
ein Gefühl bezeichnen, hervorrufen oder an ein solches appellieren. Beispiele
dafür sind die «Menschenliebe» oder die «Vaterlandsliebe» die das eigene Tun
zur «Liebesthätigkeit» machen, «Hingebung» ausdrücken oder für eine «echte,

innere menschliche Anteilnahme» stehen wollen. Dieser Kultivierung von
Emotionsbezügen stehen vergleichsweise rationale Bezugnahmen zur Rezeption und

Vermittlung von – wissenschaftlich gesichertem – Wissen gegenüber, dem eine
bedeutende Rolle in der Legitimation undAusrichtung gemeinnützigen Tuns sowie

im Selbstverständnis der Handelnden zukommt. Stellten «warme» Gefühle und
«kühles» Wissen ein sich ergänzendes Fundament von Gemeinnützigkeit dar?
Oder bildeten sie als konkurrierende Standbeine oder gar als Spuren gegensätzlicher

Meinungen einen inhärenten Widerspruch?

In diesem Beitrag gehe ich der Frage nach, welche Bedeutungen und Funktionen
gefühlsbezogenen Begriffen zukommen, die zahllose Redner, Artikelschreiber
und Funktionäre in Bezug auf gemeinnütziges Denken und Handeln verwendeten.

Dies mündet in die weiter gespannte Frage, ob und wie sich eine
emotionsgeschichtliche Perspektive gewinnbringend in die Historisierung gemeinnützigen
Denkens und Handelns integrieren lässt.1 Dabei lasse ich mich von WilliamReddys

Konzeptualisierung der Historisierung von Emotionen anregen.

Gemeinnützigkeit und Gefühle?

Gemeinnütziges Denken und Handeln erlebte im Europa des späten 18. und

im frühen 19. Jahrhundert eine Erneuerung und gleichzeitig eine prägende

Transformation.2 In dieser Zeit erfolgte eine Gründungswelle von Stiftungen,
Geselligkeitsvereinen und Gesellschaften. Sie war mit einer Neubelebung der

republikanischen Gemeinwohlsemantik, in der Gemeinwohlorientierung als

bürgerliche Tugend galt, und mit deren Nationalisierung verbunden.3 Zahlreiche



31

Schumacher: Menschenliebe

der neu entstehenden Gesellschaften nannten sich denn auch «patriotisch» was

im 19. Jahrhundert als Synonym für «gemeinnützig» gelten darf.
In der Schweiz intensivierte sich die Gründung von Gesellschaften um 1750. Um
1785 existierten bereits 60 Gesellschaften. Neben naturwissenschaftlich,
medizinisch und literarisch ausgerichtetenVereinen zählten dazu etliche, die vor allem
gemeinnützige und ökonomische Ziele verfolgten.4 In diesen Kontext gehörtauch

die 1810 erfolgte Gründung der Schweizerischen Gemeinnützigen Gesellschaft
SGG), die sich als konfessionell und parteipolitisch unabhängig verstand und

sich allein dem «Vaterland» verpflichtet wissen wollte. Sie trat gewissermassen

in die Fussstapfen der Helvetischen Gesellschaft, sah ihr Aufgabenfeld aber

nicht in politischen, sondern in sozialen inklusive volkswirtschaftlichen)
Fragen. Im Unterschied zu früheren ähnlichen Versuchen überwand die SGG nicht
nur die Schwierigkeiten, die sich einem überkonfessionellen und räumlich weit
verzweigten Zusammenschluss vor allem zu Beginn stellten, sondern auch die

politischen Wechsellagen des frühen 19. Jahrhunderts, die konfliktive Gründung
des Bundesstaats und dienachfolgenden Phasen der Ausgestaltung demokratischer

Mitsprache sowie derAusbildung zentraler Bundesaufgaben, die zunehmend auch

die Herstellung und Garantie sozialer Sicherheit umfassten.
Was aber ist Gemeinnützigkeit und wie lässt sie sich historisch untersuchen?

Gemeinnützigkeit bezeichnet weder eine klar umrissene gesellschaftliche Position

noch ein eindeutiges Tätigkeitsprofil oder einen bestimmten Typus von
Organisation, sondern kann als Denk- und Handlungsorientierung verstanden

werden. Sowohl Individuen als auch Institutionen können sich ihr verpflichtet
fühlen,sie praktizieren und dadurch historisch konkret machen. Gemeinnützigkeit
ist also etwas, das vereinfacht gesagt fortlaufend zu definieren ist. Dies entspricht

einem Verständnis von gemeinwohlorientiertem Handeln, das als Leerformel zu

bezeichnen ist, weil dessen Inhalte durch Aushandlungsprozesse immer wieder
neu bestimmt werden.5 Aushandlungsprozesse stehen auch im Zentrum einer

historischen Untersuchung von Gemeinnützigkeit. Sie sind indes nur vermittelt
zugänglich. Historisch untersuchbar sind kontingente, dokumentierte Vorgänge:

Bei der SGG sind dies beispielsweise ausgedehnte Erörterungen zu sozialen und

wirtschaftlichen Fragen, die als Referate, Kommissionsprotokolle oder
Korrespondenzen überliefert sind, sowie die Verbreitung von Wissen in einer eigenen

Zeitschrift. Weiter setzte die SGG bestimmte Anliegen direkt in die Praxis um,

indem sie nach Unwetterschäden Geld sammelte, Erziehungsanstalten gründete,
bei der Entwicklung des Maggi-Suppenwürfels mithalf oder eine Vermittlungsstelle

für Ferienwohnungen in den Schweizer Alpen aufbaute. Die Beispiele
verdeutlichen, dass sich Gemeinnützigkeit letztlich als eine disparat scheinende

Fülle von reflexiven und praktischen Tätigkeiten präsentiert. In einer historischen

Untersuchung geht es also darum, zu beobachten, wie Gemeinnützigkeit prag-trav2007n2s015-



traverse 2007/2

32

Die Pragmatik der Emotionen im 19. und 20. Jahrhundert

matisch hergestellt wird. Um diese Beobachtungen interpretierbar zumachen, sind

dabei zwei Perspektiven wichtig: Erstens diejenige auf das Verhältnis gemeinnütziger

Akteure zu anderen, um das Gemeinwohl besorgten Institutionen oder
Instanzen, wozu sowohl private Initiativen wie auch der Staat und die Kirche zu
zählen sind. Zweitens diejenige auf das Verhältnis gemeinnützigen Denkens und
Handelns zum gesellschaftlichen Wandel, um zu beurteilen, ob dessenPositionen
als progressiv oder konservativ zu beurteilen sind. Beide Beobachtungsperspektiven

lassen sich gerade auch anhand des Selbstverständnisses der Akteure und

Institutionen entwickeln.
Was kann eine emotionshistorische Perspektive zur Frage des Selbstverständnisses

beitragen? Die potenzielle Unbestimmtheit gemeinnütziger Handlungsweise
und gemeinnütziger Organisationen, die sich ausserdem offiziell als politisch
und konfessionell neutral verstehen, generiert einen bestimmten Bedarf an

Parametern, auf denen sich ein Selbstverständnis überhaupt aufbauen lässt. Solche
Anhaltspunkte markieren beispielsweise, wer dazu gehört und wer nicht, oder

womit man sich beschäftigen soll. In diesem Kontext kam – so meine These – der

Kultivierung von Gefühlsbegriffen alsTräger sozialer und kultureller Codes eine

Identität und Orientierung stiftende Funktion zu.

Äusserungen, die sich auf Emotionen beziehen oder an ethisch-moralische
Befindlichkeiten appellieren, finden sich in den vielfältigen Dokumenten der SGG
häufig. Welche Bedeutungen und Funktionen kommen solchen Ausdrücken zu
in der Herstellung eines gemeinnützigen Selbstverständnisses, in der
Perspektivierung sozialer Fragen oder in der Positionierung im politischen Umfeld?
Waren Gefühlslagen oder Appelle an Emotionen von Bedeutung, wenn im frühen
19. Jahrhundert der Charakter der Gesellschaft als wissend-beratende oder als

praktisch tätige, Spenden sammelnde und Finanzen generierende Organisation
kontrovers verhandelt wurde? Oder mit Blick auf das 20. Jahrhundert: Welche
Bedeutung kam emotionalen Codes zu, als es im Lauf des 20. Jahrhunderts darum
ging, auf sozialstaatliche Entwicklungen zu reagieren? Welche Veränderungen
lassen sich in der Funktionalisierung von Gefühlen erkennen, und welche
Erkenntnisse lassen sich daraus gewinnen, um die allmähliche Entwicklung der
SGG zu einer eher imStillen wirkenden, einer Stiftungähnlichen, kapitalkräftigen
Organisation zu erklären?
Historiker/innenbegeben sichmitsolchen Fragen auf vergleichsweise unvertrautes

Terrain. Insbesondere stellt sich die Schwierigkeit, wie die Aufladung mit
emotionaler Bedeutung und die Funktionalisierung von Gefühlen konkret am Text
und im Kontext aufgezeigt werden können. William Reddys Konzeptualisierung
von Emotionen stellt eine Aufforderung dar und bietet einige Voraussetzungen,

um die Analyse von Gefühlsäusserungen in eine historische Untersuchung zu
integrieren. Reddy betrachtet Emotionen als grösstenteils, aber nicht gänzlich,



33

Schumacher: Menschenliebe

erlernt. Er geht davon aus, dass wir durch einen Gefühlsausdruck ein eigenes

Gefühl nicht bloss beschreiben, sondern uns dadurch auch erst eines Gefühls
vergewissern und es so verändern. Ausgehend von diesem wechselseitigen
Prozess zwischen Gefühlsbegriff und -empfindung spricht Reddy von «emotional
makeups»,6 einer Art kulturell geprägter Gefühlstonlage, sowie von emotionalen
Codes und Regimes. Im Zusammenhang mit dem hier zur Sprache kommenden
Thema ist schliesslich auch die Macht von entscheidender Bedeutung, die von
emotionalen Begriffen oder Ordnungen ausgeht und derReddy prägende Wirkung
auf so umfassende Bereiche wie soziale und politische Ordnungen zuspricht.
Im Folgenden werde ich untersuchen, ob beziehungsweise inwiefern die
Kultivierung von Gefühlsbegriffen eine Identität und Orientierung stiftende Funktion
besass. Im Zentrum stehen dabei die Untersuchungsebene des Selbstverständnisses

und dessen Wandel. Zur Analyse habe ich Reden mit programmatischem
Charakter ausgewählt, die zu Zeitpunkten gehalten wurden, in denen die SGG

Anlass hatte, sich in besonderem Mass des eigenen Tuns zu vergewissern und

sich zu legitimieren. Der Beitrag basiert somit auf exemplarischenTexten, die den

Zeitraum von der Gründung bis in die 1960er-Jahre schlaglichtartig beleuchten

und einige markante Aussagen zu Konstanz und Wandel der Funktionen von
Gefühlsäusserungen erlauben. Nicht vertieft werden kann die Frage, wie
programmatische Emotionskonzepte konkretes Handeln der Organisation oder ihrer
Mitglieder anleiteten und motivierten.

1810: Die Wonne der Wohltätigkeit

Im Mai 1810 versammelten sich in Zürich rund 80 Männer aus fast allen Teilen
der damaligen Eidgenossenschaft: reformierte und katholische Geistliche,
Mitglieder kantonaler Exekutiven, Ärzte, Juristen und Unternehmer – Vertreter einer

gebildeten Elite, die durch Stand, Tätigkeit und Amt mit Fragen gesellschaftlicher

Verantwortung und staatlicher Organisation in Berührung standen und sich

vor allem mit Fragen der sozialen Sicherheit beschäftigten. Eingeladen hatte

der Zürcher Stadtarzt Hans Caspar Hirzel 1751–1817) im Namen der von ihm
1799 gegründeten Zürcher «Hülfsgesellschaft» Mit vielen der Versammelten

verband ihn persönliche Bekanntschaft, wenn nicht Freundschaft, und mancher

Kontakt dürfte sich dem Beziehungsnetz seines Vaters, einer zentralen Figur in
der Helvetischen Gesellschaft, verdankt haben. Erklärtes Ziel des Treffens war
die Gründung einer Schweizerischen Gemeinnützigen Gesellschaft. Hans Caspar

Hirzel kam die Aufgabe zu, diesem Zusammenschluss ein erstes Fundament zu

geben, und er tat dies in seiner später gedruckten) «Anrede an die Versammlung

von schweizerischen Menschenfreunden».7 Der Titel lässt schon den Ton



traverse 2007/2

34

Die Pragmatik der Emotionen im 19. und 20. Jahrhundert

anklingen, in dem Hirzel die Versammelten als Träger einer von emotionalen
Elementen getragenenVerbindung anspricht, ja beschwört: als Menschenfreunde,

als Brüder, als Freunde – als in einer Beziehung stehend also, in der Gefühle eine
entscheidende Rolle spielen.8

Hirzel begrüsst die Anwesenden mit einer heute eher irritierenden Kaskade von
euphorisierendenÄusserungen undAppellen, welche die Gefühlslage der Zuhörer
gleichermassen beschreiben wie evozieren: «Herzlich willkommen seyen Sie der

Hülfsgesellschaft, die […] mit der entzückten Eifersucht eines treuen Freundes

Sie so herzlich in ihre Arme schließt. […] Lassen Sie uns Heute uns verbrüderen

zu einem heiligen Zwecke. Es öffnen sich unsere Seelen, – durchglüht von
menschenfreundlicher Absicht.» 17) Auf diese Einstimmung lässt Hirzel eine

Argumentation folgen, die den «heiligen Zweck» – also Sinn, Legitimation und

Zieleines Zusammenschlusses – darlegt, begründet undauf eine gesellschaftliche
Ordnungsvorstellung bezieht. Diese ist nicht eigentlich gottgewollt, gehorcht
jedoch höheren Gesetzen und kennt «Pflichten»: die Pflicht zur Selbsterhaltung
und die Pflicht, «sich um seine Mitmenschen zu bekümmern» Letztere gelte
für alle Menschen, nicht nur für die durch «Rang, Ehre und Belohnung» dazu

verpflichteten. 20) Religiöse und nationale Gefühle verstärken die Verpflichtung
aber: Die Religion legt «diese Pflicht dem Christen ans Herz» und «die zarte
liebliche Stimme der Vaterlandsliebe[lispelt], besonders bei Republicanern, jedem

Bürger diese Pflicht als eine der heiligsten zu […]» 21) Dass es jedoch auch

pflichtlose Menschen gebe, zeigt Hirzel in den anschliessenden Ausführungen
zu jenen Personen, die der Pflicht zum Selbsterhalt nicht nachkommen und sich
deshalb der «Mehrzahl der Guten» unterwerfen müssen. 22) Damit legitimiert
er die Existenz von Zuchthäusern und Besserungsanstalten sowie die Pflicht des

Staats, mittelsWaisen- undFindelhäusern dieunschuldigen Kinder der Pflichtlosen
zu sozialisieren. Es sei indes im Kreis der Anwesenden nicht notwendig, lange
bei diesem Thema zu verweilen: «Ihre Gefühle, Kenntnisse und Erfahrungen,
Theuerste Freunde, machen es überflüssig.» 23) Hirzel spricht als Qualitäten
und, so darf man anfügen, verbindende Eigenschaften seiner Zuhörerschaft nicht
nur Fach- und Erfahrungswissen, sondern an erster Stelle Gefühle an. Ohne
diese näher zu bezeichnen, macht der Kontext klar, dass Hirzel hier auf die schon

eingeführten Komplexe Religion und Nation anspielt. Religiöse und nationale
Gefühle sind die Grundlage für Verbundenheit und Distinktion, und sie stehen

in Verbindung mit Wissen und Erfahrung.
In der Folge führt Hirzel alle Ursachen vor, die Menschen daran hindern können,
der Pflicht der Selbsterhaltung nachzukommen: Krankheit,Alter, Gebrechen aller
Art, Naturkatastrophen und Krieg. Besondere Hilfe verdienen Personen, wenn
sie «des schönen Namens schaamhafte Arme würdig» seien. 29) Wiederum
ist es ein Gefühl, Scham, das eine bestimmte Gruppe von Hilfsbedürftigen im



35

Schumacher: Menschenliebe

positiven Sinn auszeichnet. Dass es sich dabei um ein zugeschriebenes Gefühl
handelt und keineswegs um ein von diesen zum Ausdruck gebrachtes, kommt an

dieser Stelle sehr klar zum Ausdruck.9 Hirzels Formulierung verweist auf einen

zentralen Aspekt: Das Gefühlsmanagement der Menschenfreunde erstreckt sich

nicht nur auf deren Selbstverständnis, sondern auch auf jene, die Hilfe nötig
haben. Neben Scham betrifft dies vor allem, wie noch zu zeigen ist, das Gefühl
der Dankbarkeit. In Hirzels Rede ist Dankbarkeit indes noch) nicht als spezielle

Pflicht jener bezeichnet, die Hilfe empfangen, sondern als eine allgemeine Pflicht
gegenüber «wohltätigen Menschen» 34)
Anschliessend beweist Hirzel, dass es neben den für alle geltenden Pflichten des

Helfens noch einen weiteren Bereich gebe. Dazu nimmt er auf die «Pflicht des

Christen» Rekurs, der die allgemeine Menschenpflicht dahin zu «veredeln» habe,

«daß man auch überdieß freywillig mehr sorge und arbeite und beytrage, als was

gesetzmäßig auferlegt werden kann» Diese Freiwilligkeit beschreibt Hirzel als

Distinktion, dieAntrieb und Lohn zugleich darstellt und letztlich als Gefühlsäusserung

zu verstehen ist: «Dieß ist dann die schöne Pflicht, oder die selige Wonne

der Wohlthätigkeit.» 37) In den folgenden, die Rede abschliessenden Passagen

verstärktHirzel – imAnklang an die Begrüssung – die emotionalenAppelle an die

Menschenfreunde und bezieht sich dabei auf seine eigene Befindlichkeit: «Sollte
ich es […] nicht laut und froh aussprechen dürfen, was mein Herz so wohlmeinend
warm fühlt und wünscht, daß wir uns hier vereinigen möchten und sollten,um uns

gegenseitig zu sagen: Wie ist’s bey uns, wie sollt es seyn; […] Nachahmung und

Nacheiferung auf dem lieblichen Wege der traulichen freundschaftlichen
Offenherzigkeit, die keinem Neide das Zuschleichen gestattet, erzielen zu trachten?»

39) Der letzte Wunsch, der mittels Gefühlsausdrücken auf gegensätzliche oder

gar feindliche Auffassungen gemeinnütziger Tätigkeit anspielt, lässt vermuten,
dass insbesondere auch Verständigung in den eigenen Reihen erreicht werden
musste. So ruft Hirzel an anderer Stelle dazu auf, die als vorbildlich geltenden

Bildungs- und Erziehungsanstalten von Pestalozzi oder Fellenberg auch Personen

aus anderen Kantonen zu öffnen, und sagt: «Es braucht nur Gemeingeist und

neidloses Zutrauen.» 38) Eine der zu überwindenden Schwierigkeiten war also

die Zusammenarbeit oder auch nur schon die gegenseitige Information zwischen

einzelnen Kantonen und über Konfessionsgrenzen später auch Sprachgrenzen)

hinweg. Die in Hirzels Rede da und dort eingestreute «Vaterlandsliebe» als

Gemeinschaftlichkeit und Pflichtgefühl stiftender Fluchtpunkt dient demselben

Zweck. Die Gegenüberstellung eines teils explizit auf das Vaterland bezogenen,

positiven Freundschaftsgefühls und des negativ konnotierten Neids zeigt überdies

die Verquickung von Gefühlen mit Moral. Das gemeinnützig-vaterländische

Selbstverständnis verhalf sich so zu Legitimation und Überlegenheit, zeichnete

sich vor allem aber aus als etwas, das rationales) Denken und Fühlen miteinander



traverse 2007/2

36

Die Pragmatik der Emotionen im 19. und 20. Jahrhundert

verband. Nicht von ungefähr schliesst Hirzel seine Rede mit ein paar Zeilen aus

einem Gedicht von FriedrichAdolf Krummacker, einem bekanntenVertreter der

antirationalistischen Erweckungsbewegung, der die Sprache des Herzens lobte:
«Sanft lächelnd sprach der Muse Mund: O Thor! / Soll alles denn in Laut und

Wort sich zwingen?/ […] Das höchste Wort gebohren aus der Fülle / des Herzens

schwebt zum Herzen ohne Hülle!» 40)

1823: Ein Plädoyer für das Wissen?

Die von Hirzel ins Leben gerufene Gesellschaft verschrieb sich zunächst lediglich
demZweck, sichKenntnisse überwohltätige Unternehmungen zuverschaffen und
dieses Wissen unter sich weiterzugeben und zu diskutieren. Wichtigstes Forum
für einen solchen Austausch waren die jährlichen, mehrtägigen Versammlungen,

die stets in Zürich unter der Leitung Hirzels stattfanden. Mit seinem Tod 1817
trat in der SGG ein Stillstand ein. Gemäss dem ersten Historiografen der SGG,
JohannAdam Pupikofer, verfolgte die Gesellschaft in den ersten Jahren eine «
vorzugsweise philanthropische Richtung».10 Tatsächlich folgte in den 1820er-Jahren

eine Neubegründung, welche die SGG zu einem Sammelbecken der liberalen
Opposition werden liess. Pupikofer bezeichnet sieals eine Glanzperiode. Die
Gesellschaft gliederte das von ihr zu bearbeitende Feld neu in dieBereiche Erziehung,

Armen- und Gewerbewesen sowie volkswirtschaftliche Fragen. Damit verband
sich auch das Ziel einer Systematisierung. Einer der zentralen Vordenker der

Neustrukturierung war derAusserrhoder Handelsmann Johann Caspar Zellweger
1768–1855). In seinen späteren Lebensjahren betätigte er sich vorwiegend als

Historiker und Förderer im Bereich Erziehung und Bildung. In dieser Zeit hielt
er an den SGG-Jahresversammlungen auch zwei richtungsweisende Reden.

1823 stellte Zellweger die SGG als Vermittlerin von Wissen und starke Advokatin

der Aufklärung dar.11 Seine explizit globale Sicht, in die er wirtschaftliche,
kommunikationstechnische, politische und geistige Entwicklungen der Zeit
integrierte, enthält protosozialwissenschaftliches Gedankengut. Ihn interessierten
die Zusammenhänge zwischen den verschiedenen Arbeitsgebieten Erziehung,
Armenwesen und Gewerbe. Die Beschwörung der Freundschaftsbande und die
Frage nach der Existenzberechtigung freiwilliger, nicht staatlicher Tätigkeit in
öffentlichen Belangen, die für Hirzel zentral war, beschäftigen Zellweger kaum.
Wichtig sind ihm dagegen Antworten auf die Frage, worauf sich diese Tätigkeit
richten soll.
«UnserevornehmsteThätigkeit wende sich dahin, auf die Erziehung einzuwirken.
Wenn wir darauf bedacht sind, daß in der Erziehung der Verstand der Kinder
entwickelt werde, daß ihr Gewissen zart fühle, daß ihre Kräfte auf Selbsterkenntniß



37

Schumacher: Menschenliebe

und Selbstbeherrschung geleitet werden, wenn sie lernen, Gott über Alles und

den Nächsten wie sich selbst zu lieben: dann wird keine Wissenschaft, keine
Kenntniß von ihnen missbraucht werden, dann wird die Aufklärung allgemein
diejenige Werthung erhalten, die ihr zugehört.» 47)

Ziel und gleichzeitig Legitimation gemeinnützigen Engagements soll also die

Förderung rationalen, vonWissen geleiteten Handelns sein. Damit aufklärerisches
Wissensabersinnvoll eingesetzt und breit akzeptiert werden kann, braucht es eine

Richtschnur: das «zart fühlende» Gewissen, die Liebe zu Gott und zum Mitmenschen.

12 Gefühle sind hier an christliche Werte gebunden, und Zellweger weist
ihnen eine Funktion zu, die wir heute wohl als ethische Richtschnur bezeichnen

würden. Doch damit ist die emotionshistorische Lektüre von Zellwegers Rede

nicht erschöpft: Gefühle sind, seinen Worten folgend, eine machtvoll agierende

Kraft, die von derAufklärung ausgeht. Diese Kraft setzt allerdings nicht Grenzen,

sondern überschreitet diese. Mit Blick auf die politische Bühne Europas schreibt

Zellweger: «Die Bewegung in den Gemüthern der Menschen, die jetzt statt hat,

den Drang, der sich äussert, Freiheit im repräsentativen System zu suchen, und
es in allen Staaten einzuführen, schreiben viele Großen der Erde der Aufklärung
zu […].» 37) Zellwegers Thema ist, so lässt sich nun genauer formulieren, die

Ambivalenz der Kraft, die dieser «Bewegung der Gemüther» innewohnt: Sie

soll als Kraft der Erneuerung dienen, «Wahrheit und Licht» zum Durchbruch
verhelfen, abernicht zuschnell und unbedacht vorwärtsschiessen, kein «Unkraut»
gedeihen lassen.

1835, ein Jahrzehnt später, stellt Zellweger die gemeinnützigen Bestrebungen

weniger in den Kontext der Aufklärung als in denjenigen der Ausbildung einer

«civilisation» wobei er hier eine Schrift des liberalen französischen Historikers
und Politikers François Guizot als wissenschaftlich-politische Referenz verwendet.

13 Wiederum betont er mit Nachdruck die Bedeutung der Erziehung, die den

Menschenzum «Bewusstsein des Gottähnlichen in ihm» bringen solle. Erzweifelt
aber offen daran, dass der zeitgenössische Unterricht diesem Zielgenüge. Parallel
zu seinen Ausführungen zur «richtigen» Anwendung der Aufklärung von 1823

warnt ernun davor, dass der Schulunterricht anstatt ins«Licht» in die «Dunkelheit»

führe. Beide Metaphern stehen hier nicht für Wissen und Nichtwissen, sondern

für das Wecken «zivilisierter» oder «unzivilisierter» Gefühle. 45)
Zellweger zeichnet sich nicht durch emotionale Überschwenglichkeit aus,

Überreste der Sprache der Empfindsamkeit, wie sie noch Hirzel verwendet, sind
ihm fremd. Auf den ersten Blick erscheinen seine Reden als Plädoyer für eine

aufgeklärte Gesellschaft, für rationale Bildung und für eine Gemeinnützigkeit,
die im Wissen um gesellschaftliche Zusammenhänge agiert, wodurch jedoch
christliche Pflichten nicht tangiert werden. Hingegen lenkt eine Lektüre, die jede

Form von Bezugnahme auf die Bedeutung von Emotionen beachtet, das Interesse



traverse 2007/2

38

Die Pragmatik der Emotionen im 19. und 20. Jahrhundert

auf Passagen, die andernfalls leicht unbemerkt blieben. Ohne den theoretischen

Hintergrund über den Zusammenhang zwischen Emotion und Macht wäre die
starke Akzentuierung der Förderung vonAufklärung, Bildung und Erziehung nur
schwer als Aussage über die Bedeutung emotionaler Codes zu lesen.

Die Ergebnisse der oben analysierten Sentenzen erlauben folgende Hypothese: In
der Selbstverständigung darüber, worauf gemeinnütziges Denken und Handeln
zielen soll, spielte der Umgang mit und das Verhältnis zu Emotionen – als bewusst

wahrgenommene Quellen von Macht – eine bedeutende Rolle. Die Herausbildung
eines bestimmten emotionalen Codes hatte eine identitätsstiftende Funktion und

wirkte somit auch ein- und ausschliessend.

1850: Gegen die heraufziehende Kälte des Sozial-)Staats

Die nächste Neudefinition ihrer Tätigkeit stand bei der SGG 1850 nach der

Gründung des Bundesstaats an. Sie war mit dem Nachweis verbunden, dass

die Gesellschaft weiterhin eine Existenzberechtigung habe. Redner war der

liberal-demokratische Bündner Jurist, Journalist und Politiker Peter Conradin
von Planta 1815–1902). Seine – vergleichsweise kurze – Ansprache sprüht vor
Begeisterung für die neue politische Lage: «Nicht mehr sind es einzelne Vereine
und Gesellschaften, welche die spärlichen Funken schweizerischer Nationalität
zu sammeln bestimmt sind, sondern es ist das ganze Schweizervolk Ein [sic!]
großer Verein und seine Nationalität eine strahlende Sonne geworden.»14 Die
Aufgaben der SGG in der neuen Konstellation sah Planta in den mittlerweile
als gefestigt geltenden Arbeitsgebieten, im Erziehungs-, Armen- und
Gewerbewesen. Diese würden «entschieden außer den Bereich der Bundesgewalten»
fallen, «denn sie bilden gleichsam das innerste Heiligthum der unantastbaren

Eigenthümlichkeiten der schweizerischen Völkerschaften und beruhen mehr
als ein anderer Zweig des öffentlichen und gesellschaftlichen Lebens auf der

persönlichen Freiwilligkeit der Bürger. Der Tag, an welchem dieselben einer
eidgenössischen Bureaukratie anheimfielen, wäre ein Trauertag für die
Eidgenossenschaft, denn um ihre Freiheit, um ihre politische und soziale Gesundheit
wäre es geschehen» 49 f.) Obwohl auch Hirzel und Zellweger die Aufgabenteilung

zwischen Staat und privater Tätigkeit thematisiert hatten, etabliert Planta

1850 – so weit ich sehe erstmals in der gemeinnützigen Selbstverständigung
– eine inhaltliche Abgrenzung gegenüber dem Staat als Grundlage des
Selbstverständnisses. In dieses integriert er als weiteres Merkmal die Freiwilligkeit,
ein Element, das auch Hirzel als konstitutiv herausgestrichen hatte. Evoziert die
Betitelung dieser gesellschaftlichen Bereiche als «Heiligtum» schon bestimmte
emotionale Codes, verdeutlicht Planta seine Aussage mit dem Szenario des



39

Schumacher: Menschenliebe

Trauertags. So sind es wiederum emotional orchestrierte Werte, die der SGG

– und bürgergesellschaftlichem Engagement überhaupt – ein Ziel und eine

Existenzberechtigung verschaffen.
Interessant ist Plantas Rede auch, weil die Schilderung der politischen Konfliktlagen

vor der Bundesstaatsgründung die vermutete identitätsstiftende Funktion
bestimmter, sich unterscheidener emotionaler Stile bestätigt. So sagt Planta

über die Bedeutung der SGG während der von Bürgerkriegen geprägten 1840er-
Jahre: «Während einer Reihe gewitterschwerer Jahre war die schweizerische

gemeinnützige Gesellschaft das stille Grüttli, auf welchem Männer die für die

sittliche und geistige Freiheit des Volkes erglühten, sich zusammenfanden zum
Austausche ihrer erhabenen Empfindungen und Gedanken, auf welches sie aus

dem betäubenden Parteisturm flüchteten um die Sehnsucht der Seele nach
höherer Weise zu stillen; sie war die heilige Gemeinde welche, während draußen

die Windsbraut der Leidenschaften heulte, für des Volkes Wohlfahrt ungesehen

betete und wirkte.» 48)
Erhabene Empfindungen versus ungezügelte Leidenschaften, freiwilliges oder

gar heiliges Bürgerengagement als Inbegriff von Freiheit und Gesundheit versus

eine Bürokratie, die solche Werte zu Grabe trägt: Planta situiert Gemeinnützigkeit

als eine geläuterte Form nationalen und zivilgesellschaftlichen Denkens

und Fühlens. Beide Komponenten finden sich in selbstreflexiven Texten zu

Gemeinnützigkeit bis weit ins 20. Jahrhundert hinein: die vornehme Distanz zum

politischen) Tagesgeschäft oder zu anderen Formen unkontrollierter Begierden
wie auch der Anspruch, in bestimmten gesellschaftlichen Bereichen das Sagen

zu haben und dadurch die Freiheit der Bürger gegenüber dem eigenen Staat zu

verteidigen. Dies akzentuierte sich mit dem zunehmenden Ausbau staatlicher
Aufgaben besonders im Bereich der Fürsorge, des Gesundheitswesens und der

sozialen Sicherheit.
Im gleichen Jahr 1850, also lange vor der Herausbildung eines schweizerischen
Sozialstaats, unterstrich ein Berichterstatter zu Fragen des Armenwesens das

Ungenügen und die Gefahren staatlicher Armenunterstützung.15 Dadurch werde
der «sittliche Gesichtspunkt» übergangen und der «Charakter der Wohlthätigkeit
umgestaltet» sodass «das was ein Werk der Liebe sein sollte, in einen Gegenstand

von Rechtsansprüchen» verwandelt werde. 157) Neben dem materiellen
Aspekt als direkte Folge ungehindert zutage tretender Menschenliebe hebt der

Referent die inhaltliche, letztlich sittlich-moralische Überlegenheit privater
Armenunterstützung hervor: «Das Gesetz hat eine steife Form; die Armuth
dagegen, in ihren so tief gehenden Wurzeln, in ihren so verschiedenen Gestalten,

nimmt das ernsteste Nachdenken, das tiefste Erbarmen, die geduldigste
und ausharrendste Thätigkeit in Anspruch; Dinge, die kein Gesetz, die nur die

Liebe geben kann.» 157 f.)



traverse 2007/2

40

Die Pragmatik der Emotionen im 19. und 20. Jahrhundert

Neben der Frage derArmenunterstützung oder später der sozialen Fürsorge und
der Sozialhilfe lässt sich das Abgrenzungsritual einer warmfühlenden
Gemeinnützigkeit gegenüber einem kalten, schematisch agierenden Staat in Schriften
der SGG vielfach beobachten. Eines der ersten umkämpften Gebiete war die in
den 1880er-Jahren geführte Ausmarchung, ob der Staat oder die private
Wohltätigkeit die besseren Mittel zur Bekämpfung des Alkoholismus zu bieten habe.16

Stets ging es dabei auch um moralische Aspekte, um die sittliche Beeinflussung
der Gebenden wie der Hilfsbedürftigen, und das heisst in emotionshistorischer
Perspektive wesentlich um deren Einbindung in ein emotionales Regime, in
dem die Liebe der Spendenden und die Dankbarkeit der Empfangenden die
wichtigsten Elemente waren.

1932: Selbstverteidigung kontra neues Rollenverständnis

Die binäre Ordnung von warmer Gemeinnützigkeit und kaltem– mithin moralisch
infrage gestelltem – Staat war in den 1930er-Jahren nicht mehr unbestritten.Auf
dem Höhepunkt der negativen Auswirkungen der Wirtschaftskrise in der Schweiz
widmete sich die SGG-Jahresversammlung der Grundsatzfrage, wie sich Staat

und Gemeinnützigkeit zueinander verhielten beziehungsweise verhalten sollten.
Die beiden Redner setzten Gemeinnützigkeit von vornherein mit Fürsorge gleich
was nebenbei bemerkt auch die unterdessen eingetretene enorme Beschränkung

des inhaltlichen Verständnisses von Gemeinnützigkeit illustriert). Beide sprachen

sich für eine Zusammenarbeit oder vielmehr Aufgabenteilung zwischen Staat

und Gemeinnützigkeit aus. Dahinter stand aber eine völlig konträre
Charakterisierung von privater Wohltätigkeit und in der Folge des Verhältnisses von
Gemeinnützigkeit und Staat. Otto Binswanger 1882–1968), der Verwalter der
psychiatrischen Anstalt Bellevue in Kreuzlingen, schrieb das Muster des kalten,
schematisch agierenden Staats und der anteilnehmenden, persönlichen und
individuell verfahrenden privaten Wohltätigkeit fort.17 Er akzentuierte den Gegensatz

sogar weiter und sprach dem Staat Wissen und Erfahrung ab, Faktoren, die auf
der anderen Seite reichlich vorhanden und deshalb vertrauensbildend seien. Das
dualistische Bild rundete er ab mit dem Hinweis, dass der Staat seine Tätigkeit
auf Zwang aufbaue, indem er beispielsweise Steuern eintreibe, während private
Tätigkeit auf Freiwilligkeit beruhe. Die Abgrenzung baute letztlich ganz auf
der Unterscheidung zwischen der Gefühllosigkeit des Staats und der sich durch
Gefühlsäusserungen auszeichnenden Gemeinnützigkeit auf. Die Vorzüge der
Letzteren zeigten sich für die Gebenden und die Empfangenden, von Binswanger
als «Fürsorge-Subjekte» und «Fürsorge-Objekte» bezeichnet. Bei den Fürsorge-
Subjekten hebt er die Motivation hervor, dankder finanzielle Mittel flossen: «Was



41

Schumacher: Menschenliebe

sind die psychologischen Beweggründe für die Tausende, sich gemeinnützigen
Werken zu widmen? In erster Linie die Liebe zum Nächsten und die Teilnahme
am Schicksal der Volksgemeinschaft. Will man einem Menschen helfen, muß

man ihn verstehen […]. Das verlangt Hingebung, Arbeit im Kleinen.» 356)Auch
jene, die nicht selbst direkt helfen könnten, hätten das Bedürfnis, «gemeinnützig
zu wirken» und ihre Arbeitskraft auf andere Art der Allgemeinheit nützlich zu

machen. «Die Freude […] nützliche Arbeit zu verrichten, helfen zu können und

geholfen zu haben, das alles sind wertvolle Kräfte, die brach gelegt würden, wenn

der Staat uns unsere Aufgabe abnehmen würde.» 357)
Fürdie Unterstützten, die «Fürsorge-Objekte» sieht BinswangerebenfallsVorteile
im emotionalen Bereich: Hilfe aus freiwilligen Mitteln werde als «viel weniger

peinlich empfunden» als behördliche. Vor der staatlichen Armenunterstützung
bestehe «eine berechtigte Scheu» Dagegen wolle die Gemeinnützigkeit «jede
Demütigung des Unterstützten vermeiden» aber weiterhin daran festhalten,
zwischen verschuldeter und unverschuldeter Notlage zu unterscheiden. 357) Damit
nennt Binswanger die entscheidende Bedingung, die Zuwendung aus Nächstenliebe

mit Moral verbindet und der privaten Wohltätigkeit gesellschaftspolitischen
Einfluss sichert. Der Eindruck, dass Binswangers Position mit solchen aus dem

19. Jahrhundert übereinstimmt, wird durch die abschliessende Antwort auf die

Frage, wiesich freiwillige zu amtlicher Armenpflege zu verhalten habe, bestätigt.

Anstelle eigener Worte verwendet Binswanger eine längere Passage aus den oben

erwähnten Verhandlungen zur Armenunterstützung aus dem Jahr 1850, in der

vom warmen «Strom der Wohltätigkeit» und der erwarteten «Dankbarkeit» der

Hilfe Empfangenden die Rede ist.
Die replizierende Rede des Berner Regierungsrats Robert Briner 1885–1960)

stellt die dualistisch kontrastierende Argumentation Binswangers schonungslos

als überholtes Abgrenzungsritual und rückwärtsgewandte Selbstverteidigung
dar.18 Briner widerlegt Punkt für Punkt die aus angeblicher emotionaler Nähe

und Vertrauensbildung resultierenden Vorteile, bezeichnet die private Wohltätigkeit

gar als «öfters zu wenig freigebig und geizig» verweist darauf, dass diese

seit Langem professionelle Mitarbeiter anstelle und dass umgekehrt beim Staat

auch Freiwillige tätig seien. Überdies übe auch mancher vom Staat besoldete

Armenfürsorger seinen Beruf mit genauso viel Hingabe aus wie ein unbezahlter,

freiwilliger und aus persönlichem Empfinden motivierter Helfer. Weiter lehnt
Briner entschieden jede Art von erzwungener Zuneigung oder Dankbarkeit ab,

die Hilfsbedürftige gegenüber jenen zeigen müssten, die Hilfe leisten, sei es eine

Institution, eine Gruppierung oder auch der Staat. Das ist ein klares Statement

gegen ein emotionales Regime, welches das Verhältnis von Helfenden und

Hilfsbedürftigen als hierarchisch auffasst. Dieses Regime, wie es dem hier bisher

beschriebenen gemeinnützigen Selbstverständnis inhärent ist, hatfür Hilfsbedürf-trav2007n2s015-



traverse 2007/2

42

Die Pragmatik der Emotionen im 19. und 20. Jahrhundert

tige zur Folge, dass ihre Freiheit – nämlich die von Reddy gemeinte emotionale
Freiheit19 – beschränkt wird. Briner bekräftigt dies, indem er offen gegen die
Auffassung einer hilfsbedürftigen Person als «Objekt» Stellung nimmt. Erst als

Subjekt sei der Hilfsbedürftige eine Person, die andere Gefühle äussern dürfe als

jene, die ein emotionales Regime für sie vorsehe. Nach der Demontage eines auf
emotionaler Auszeichnung beruhenden Selbstverständnisses hält Briner jedoch
eine andere Legitimation gemeinnützigen Tuns bereit: Privates Engagement im
sozialen Bereich solle die Vorteile des unbürokratischen Vorgehens, der freien
Wahl seiner Aufgaben und der ebenso freien Verwendung seiner finanziellen Mittel
dazu nutzen, «wertvollste Pionierdienste zu leisten» und die Individualisierung
der Hilfe voranzutreiben. 369)

Ausblick: Backlash oder ambivalente Wege nach 1950?

DerAusblick auf die zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts lässt vermuten, dass die
SGG denWeg, den Briner skizzierthatte, nicht leichten Schrittes antrat und darum

rang, sich aus eingeübten emotionalen Codes, dem darauf basierenden
Selbstverständnis und der damit verbundenen Vorstellung gesellschaftlicher Ordnung
zu lösen. Der bedeutende sozialstaatliche Ausbau nach 1945, der Beginn des

Kalten Kriegs, die sich erholende wirtschaftliche Konjunktur und die Vorboten
der Konsumgesellschaft lösten kulturkonservative Abwehr und eine Verteidigung
freiheitlicher Werte aus, die sich tendenziell an der Vergangenheit orientierten.
Ein Kronzeuge dafür ist der Berner Staatsrechtler Werner Kägi 1909–2005), der
anlässlich der 150-Jahr-Feier der SGG 1960 vor dem Hintergrund totalitärer
Regimes und überbordenden Liberalismus’ein Loblied auf die «freie Gemeinschaft»
anstimmte, die Garantin für «Gemeinnützigkeit» und weiterhin für Wohlgefühl
zuständig sei: «Ohne den treuen Dienst von Tausenden von Privaten […] wäre
auch der bestverwaltete Wohlfahrtsstaat kalt und unwohnlich.»20

In den 1960er-Jahren fällt die intensive Propaganda für ein Familienleben nach

bürgerlich-mittelständischem Vorbild ins Auge, gleichzeitig aber die starke

Förderung der Professionalisierung der Sozialarbeit. Schliesslich schuf sich
die SGG aus der Diagnose der «Vereinsamung» die als Zivilisationskrankheit
verstanden wurde, ein Arbeitsfeld, aus dem sowohl die Stiftung Pro Mente Sana

1978) als auch eine kurios anmutende SGG-Kommission zur «Erneuerung
der eidgenössischen Gemeinschaft» hervorgingen. Das letztere Projekt aus den

1980er-Jahren bringt bereits durch seine Bezeichnung auf den Punkt, wie sich
die Idee, Zuwendung von Mensch zu Mensch sei ein Allheilmittel, mit einer
rückwärtsgewandten, an der Zeit der Geistigen Landesverteidigung orientierten
Vorstellung gesellschaftlicher Ordnung verband. Diese wenigen Hinweise auf



43

Schumacher: Menschenliebe

die vermutlich schwierige Lösung aus einem eng auf bestimmten Gefühlen und

Gefühlslagen – einem emotionalen Regime – basierten Selbstverständnis lenken
den Blick zurück auf die eingangs gestellten Fragen: Die hier exemplarisch
analysierten Reden zeigen zunächst, dass der Appell an bestimmte Gefühle

wichtiger Bestandteil des gemeinnützigen Selbstverständnisses war und dazu

benützt wurde, um die private, bürgergesellschaftliche Tätigkeit in Bezug auf
Belange des allgemeinen Wohls zu legitimieren. Darüber hinaus diente er dazu,

das eigene Tun im Vergleich zu anderen Akteuren auszuzeichnen. Die Art und

Weise dieserAbgrenzung unterliegt historischem Wandel: 1810 wurde
Gemeinnützigkeit als gewissermassen gesteigerte und freiwillige Form der allgemeinen

Pflicht zur Nächstenliebe konzipiert und im Dispositiv der Empfindsamkeit und

der christlichen Religion verankert. Der Rekurs auf geteilte Gefühlswelten der

Brüderlichkeit und Vaterlandsliebe diente dazu, kulturelle, politische und soziale
Differenzen zu überwinden.Eine Dekade später wurde die gemeinnützige Tätigkeit
mit der Verbreitung vonWissen und der Durchsetzung der Aufklärung begründet;

der Rekurs auf religiös verortete Gefühle hatte nun die Funktion einer ethischen

Richtschnur, welche die richtigeAnwendung vonWissen anleitete undgleichzeitig
die von der Aufklärung ausgehende, enorme emotionale Kraft, die «Bewegung
der Gemüther» moderierte. Dabei waren Wissen und Gefühle keine konträren
Bezugspunkte, sondern bedingten sich gegenseitig. Damit verband sich die
Abgrenzung reflektierter, bewusster Gefühle, durch die sich Gemeinnützige selbst

auszeichneten, von unkontrollierten «Leidenschaften» Nach 1850 zeichnete sich

nochmals eine neue Funktion von Emotionsbezügen ab: Die freiwillig erbrachten

Bürgerpflichtenwerdenzum «Heiligtum» erklärt und die aus eigenemAntrieb und

Menschenliebe erbrachten Leistungen gegen einen als profan, bürokratisch und

gefühllos charakterisierten Staat abgegrenzt. Der Rekurs auf Gefühle wie Liebe
und Freude, verbunden mit Freiwilligkeit als motivierendem Faktor, wurden in
den folgenden Jahrzehnten und mit dem zunehmendenAusbau zentral)staatlicher

Aufgabenfelder als Inbegriff gemeinnützigen Denkens und Handelns kultiviert.
Sie boten gesellschaftliche Verortung und generierten unentgeltlich erbrachte

Arbeitsleistungen, namentlich durch die lokal aktiven Mitglieder gemeinnütziger

Gesellschaften, zu denen wahrscheinlich viele Frauen als Mitglieder von
Sektionen des Schweizerischen Gemeinnützigen Frauenvereins zählten. Weiter

sorgten sie unter dem Titel der «Liebesthätigkeit» oder der «werktätigen Liebe»

für den Erfolg von Geldsammlungen, etwa für Unwettergeschädigte oder bei

Choleraepidemien.21 Im 20. Jahrhundert generierten sie die Vergabe bedeutender

Summen als Legate und Stiftungen sowohl an die SGG wie an kantonale und

lokale gemeinnützige Gesellschaften.

Mit der Kultivierung der genannten Gefühlslagen war die Etablierung und

Verteidigung eines emotionalen Regimes verbunden, das sowohl Aussagen



traverse 2007/2

44

Die Pragmatik der Emotionen im 19. und 20. Jahrhundert

über die identitätsstiftenden Gefühlslagen der gemeinnützig Tätigen machte

wie auch deren Nutzniesser auf Dankbarkeit verpflichtete, Rechtsansprüchen

auf Unterstützung skeptisch begegnete, an der Unterscheidung zwischen
verschuldeter und unverschuldeter Armut festhielt und letztere, die «schamhafte»
Armut, als der Hilfe besonders würdig erachtete. Dieses emotionale Regime
ging einher mit einer Bevormundung der Armen und mit einer sowohl moralisch
wie hierarchisch geprägten gesellschaftlichen Ordnung. Gemäss dem Ideal der
überschau- und kontrollierbaren «Gemeinschaft» suchte sie eine Orientierung,
die im 20. Jahrhundert mehr und mehr zum imaginären emotionalen Refugium
zu werden schien.

Anmerkungen

1 Dieser Beitrag basiert auf einem laufenden Forschungs- und Buchprojekt zur «Geschichte
der Gemeinnützigkeit in der Schweiz, 1810–2010» das im Auftrag der Schweizerischen
Gemeinnützigen Gesellschaft anlässlich ihres 200-jährigen Bestehens entsteht. Die Rolle
der SGG in der Entwicklung und Ausprägung von Zivil- oder Bürger-)Gesellschaft und
Sozial-)Staat in der Schweiz wird in der Historiografie pauschal als sehr bedeutend

eingeschätzt, eine historische Grundlagenuntersuchung zur Geschichte der SGG steht aber

bislang aus. Zur Organisationsgeschichte der SGG liegen drei Festschriften vor: Johann

Adam Pupikofer, Geschichte der Schweizerischen gemeinnützigen Gesellschaft, Zürich 1860;
Otto Hunziker, Geschichte der schweizerischen gemeinnützigen Gesellschaft, Zürich 1897;
Walter Rickenbach, Geschichte der schweizerischen gemeinnützigen Gesellschaft 1810–1960,
Zürich 1960; die Festschriften liegen seit 2006 als Sammelband faksimiliert in neuerAusgabe
vor. – Zur Geschichte kantonaler und lokaler gemeinnütziger Gesellschaften vgl. u. a. Kurt
Guggisberg, Hermann Wahlen, Kundige Aussaat, köstliche Frucht. Zweihundert Jahre
Ökonomische und gemeinnützige Gesellschaft des Kantons Bern 1759–1959, Bern 1958; Walter
Stähelin, Der Zeit voraus, dem Staat voraus, Basel 1977; Bernard Lescaze, La Société genevoise

d’utilité publique en son temps 1828–1978, Genève 1978; Karl Bolfing et al., Von der

Armenpflege zur Sozialhilfe. Gemeinnützigkeit im Wandel der Zeit am Beispiel des Kantons
Schwyz, Schwyz 1990; Fritz Kesselring, 150 Jahre Gemeinnützige Gesellschaft des Kantons
Glarus, 1844–1994, Glarus 1995.

2 Vgl. Etienne François Hg.), Sociabilité et société bourgeoise en France, en Allemagne et
en Suisse, 1750–1850 / Geselligkeit, Vereinswesen und bürgerliche Gesellschaft in Frankreich,

Deutschland und der Schweiz, 1750–1850, Paris 1986.
3 Vgl. Herfried Münkler et al. Hg.), Gemeinwohl und Gemeinsinn. Historische Semantiken

politischer Leitbegriffe, Berlin 2001.
4 Grundlegend dazu Ulrich Im Hof, Das gesellige Jahrhundert. Gesellschaft und

Gesellschaften im Zeitalter der Aufklärung, München 1982, sowie Ulrich Im Hof, «Vereinswesen
und Geselligkeit in der Schweiz, 1750–1850» in François wie Anm. 2), 53–61, bes. 55.

5 Münkler wie Anm. 3).

6 William Reddy, The Navigation of Feeling. A Framework for the History of Emotions,
Cambridge 2001, xii.

7 Hans Caspar Hirzel, «Anrede an dieVersammlung von schweizerischen Menschenfreunden
in Zürich, am 15. May 1810» Verhandlungen der Schweizerischen Gemeinnützigen Gesellschaft

1810), 17–40.
8 Hirzels Rede scheint noch von der Empfindsamkeit des 18. Jahrhunderts beeinflusst. Zum



45

Schumacher: Menschenliebe

Zusammenhang von machtvollen Gefühlsäusserungen im Sinne Reddys «emotives» und
Empfindsamkeit siehe Reddy wie Anm. 6), 161–172, bes. 163 f.

9 Zu Armut,Armutsverständnis und -politik existiert eine breite Literatur, vgl. neuerdings
und besonders zum Kontext gemeinnütziger Perspektiven: Sabine Lippuner, Bessern und
Verwahren. Die Praxis der Versorgung von «Liederlichen» und «Arbeitsscheuen»
in der thurgauischen Zwangsarbeitsanstalt Kalchrain, Frauenfeld 2005.

10 Pupikofer wie Anm. 1), 2.
11 Johann Caspar Zellweger, «Eröffnungsrede an der Jahresversammlung 1823 in Trogen»

Verhandlungen der Schweizerischen Gemeinnützigen Gesellschaft 1823), 27–50.
12 Vgl. dazu den von Erika Hebeisen hervorgehobenen Befund, dass sich die Aufklärung in

der Schweiz dadurch auszeichnet, dass sie der Bedeutung der Religion keinen Abbruch tat.
Erika Hebeisen, «Leidenschaftlich fromm» Die pietistische Bewegung in Basel, 1750–1830,
Köln 2005, Einleitung.

13 François Guizot 1787–1874) gehörte in den 1830er-Jahren der französischen Regierung an,
u. a. als Bildungsminister. Nach 1848 schied er aus der Politik aus und blieb in der Akademie
sowie als Kritiker des Empire aktiv.

14 P[eter] C[onradin von] Planta, «Eröffnungsrede» Verhandlungen der Schweizerischen
Gemeinnützigen Gesellschaft 1850), 45–51, hier 49.

15 «Die Aufgabe der Armenpflege überhaupt und die Stellung der freiwilligen und der amtlichen
Armenpflege zu einander insbesondere» Verhandlungen der Schweizerischen Gemeinnützigen
Gesellschaft 1850), 141–172. Der nicht namentlich genannte Berichterstatter verwendet in
den hier angeführten Stellen direkte Zitate anderer Experten, nämlich des Schotten Thomas
Chalmers sowie eines Schweizer Pfarrers.

16 In der Historiografie wird zu dieser Thematik hervorgehoben, dass sich die SGG für eine Bun¬

desgesetzgebung, den sog. Alkoholzehntel, stark gemacht habe. Die vertiefte Quellenanalyse
zeigt jedoch, dass die Frage innerhalb der SGG stark umstritten war und der dominierende
Akzent auf der entschiedenen Verteidigung der privaten Zuständigkeit in der Bekämpfung
desAlkoholmissbrauchs lag. Vgl. Jakob Tanner, «Alkoholismus» in Historisches Lexikon
der Schweiz, Version vom 10. 5. 2007, URL: http://www.hls-dhs- dss.ch/textes/d/D16558php.

17 Otto Binswanger, «Staat und Gemeinnützigkeit» Zeitschrift für Schweizerische Gemeinnüt¬

zigkeit 1932), 353–362.
18 Robert Briner, «Staat und Gemeinnützigkeit» Schweizerische Zeitschrift für Gemeinnützigkeit

1932), 362–372.
19 Eines der wichtigen Anliegen Reddys ist die Begründung eines erneuerten Verständnisses

von Freiheit im politischen Sinn als die Freiheit eines Individuums, seine Gefühle in oder
gegenüber dem Kollektiv ausdrücken zu können. Dieses Konzept ist eng verknüpft mit
Reddys Konzept der «emotives» seinem Begriff für Gefühlsäusserungen, welche ein Gefühl
nicht nur beschreiben, sondern auch hervorrufen und verändern.Vgl. Reddy wie Anm. 6),
113.

20 Werner Kägi, «Die Aufgabe der Gemeinnützigkeit im modernen Wohlfahrtsstaat»
Schweizerische Zeitschrift für Gemeinnützigkeit 1960), 217–224, hier 220.

21 Stellvertretend für viele Aufrufe für Geldsammlungen: Archiv SGG, A1380–89 ZI, Aufruf
«An die Tit. Mitglieder der schweiz. Gemeinnützigen Gesellschaft im Kanton Schwyz»
gezeichnet A. Eberle, Korrespondent der SGG für den Kanton Schwyz, 30. 9. 1867
betr. Hilfe an die Stadt Zürich im Zusammenhang mit der Choleraepidemie); «Schluss

der Liebesgaben-Sammlung für Elm und Danksagung» gez. Landammann und
Rathsschreiber des Kt. Glarus, 22. 2. 1882.



traverse 2007/2

46

Die Pragmatik der Emotionen im 19. und 20. Jahrhundert

Résumé

Amour du prochain. Autoreprésentation de l’utilité publique
et management des sentiments à l’exemple de la Société suisse
d’utilité publique

L’utilisation récurrente de concepts qui font appel aux sentiments dans les

assertions sur le sens et la légitimation des actions d’utilité publique aux 19e et

20e siècles est frappante. La contribution questionne, au travers de la Société
suisse d’utilité publique fondée en 1810, les fonctions de ces perceptions des

émotions. Elle met en évidence que la référence à certaines conditions précises
des sentiments joue un rôle constitutif dans l’identité de l’association qui est

officiellement neutre du point de vue confessionnel et politique. Les sentiments
d’appartenance commune et d’amour fraternel sont particulièrement cultivés.
Cet amour se transforme d’ailleurs entre le 19e et le 20e siècle d’un amour du
prochain purement sentimental en une affection simplement humaine. De cette

manière, les acteurs travaillant dans le domaine de l’utilité publique entretiennent

l’opposition entre une «chaude» bienfaisance privée et un «froid» schématisme
de l’état social. Les sentiments nobles que l’utilité publique revendique ont des

fonctions éthiques. Ils ne représentent dans cette mesure aucune contradiction à
un savoir rationnel comme charnière d’une activité d’utilité publique, mais un
de ses éléments intégraux.

Traduction: Yan Schubert)


	Menschenliebe : Gemeinnütziges Selbstverständnis und das Management von Gefühlen am Beispiel der Schweizerischen Gemeinnützigen Gesellschaft

