
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 13 (2006)

Heft: 1

Buchbesprechung: Don, intérêt et desintéréssement : Bourdieu, Mauss, Platon et
quelques autres [Alain Caille]

Autor: Jeanpierre, Laurent

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


205

quise, l'auteur occulte le fait que les cadres

dirigeants des grandes entreprises ont eux
aussi vu leur rémunération augmenter
énormément tout en s'employant à investir
le marché de la vertu. Ces critiques n'enlèvent

rien au fait que toute personne
intéressée par les transferts d'autorité impliqués

par l'emprise des grandes fondations
américaines dans le traitement des inégalités

issues de la mondialisation financière
trouvera dans cet ouvrage matière à une

réflexion critique peu présente ailleurs.

Jean-Christophe Graz Lausanne)

ALAIN CAILLE
DON, INTERET
ET DESINTERESSEMENT
BOURDIEU, MAUSS, PLATON
ET QUELQUES AUTRES
NOUVELLE EDITION AUGMENTEE, PARIS,

LA DECOUVERTE/MAUSS, 2005, 352 P. €28,–

L'ouvrage réédité et augmenté d'Alain
Caillé est devenu un classique des sciences
sociales francophones depuis sa première
parution en 1994. Il offre une nouvelle
entrée, principalement théorique, aux travaux
collectifs du Mouvement anti-utilitariste
dans les sciences sociales MAUSS), en

prolongement du manifeste de cette école
de pensée sociale et politique, Critique
de la raison utilitaire, publié en 1989
par le même auteur, qui en est aussi le
principal animateur. A travers une revue
et une collection éditoriale, le MAUSS a

contribué en France à dénoncer le poids
de l'économisme et de l'utilitarisme,
dominants depuis le milieu des années

1970, dans plusieurs courants des sciences
économiques et sociales. Au moyen d'une

relecture de l'Essai sur le don que proposait

Marcel Mauss en 1923/24, le mouvement

d'A. Caillé a proposé depuis dix ans

la construction d'une «anthropologie du
don»

A. Caillé s'est fait connaître au début
des années 1980 à travers, notamment, sa

critique de l'anthropologie et la sociologie
de P. Bourdieu. Augmentée et précisée,

cette critique de l'utilitarisme et de l'
économisme prêtés à l'auteur de La Noblesse
d'Etat occupe près de la moitié du volume
republié aujourd'hui. Caillé propose ainsi
de distinguer un «premier Bourdieu» – de
l'ethnologie kabyle à La Distinction – qui
établit que l'action désintéressée dissimule
un intérêt et un calcul inconscients sur
un terrain qui n'est pas économique mais
symbolique, et un «second Bourdieu» qui,
à partir de 1987/88, reconnaît la possibilité
théorique de l'action désintéressée et la
diversité des scènes sociales où s'investir
sans pour autant, selon Caillé, déployer
la question du don et de l'altruisme
véritables, relégués au rang de vestiges des

sociétés du passé. Un texte ajouté à la

nouvelle édition de Don, intérêt et
désintéressement propose une critique de la
critique de l'économie politique proposée
dans Les Structures sociales de l'économie

2000) et affirme que «Bourdieu présuppose

que l'autonomie de l'économique serait
nulle et non avenue, qu'il n'existe aucune

réalité spécifique de l'économie, que celleci

ne jouit d'aucune consistance propre»

316) par rapport aux autres sphères de la

pratique. Sur un plan positif, Caillé tient
que le désintéressement, le don ou l'amour
sont irréductibles à l'intérêt. La reformulation

opérée par le «second Bourdieu»
d'une théorie de l'action où la logique des

dispositions intégrées dans l'habitus
rejoint une logique de l'intérêt, à une théorie
où l'habitus se manifeste dans différents
champs par illusio ou libido, rejoint se

propre distinction entre un «intérêt à» et un
«intérêt pour» le plus souvent assimilable
au plaisir.

On retiendra, également, une lecture
critique de L'énigme du don de M. Godelier,

qui se demandait, en prolongeant
Mauss, pourquoi les dons font retour,



TRAVERSE 2006/1

206

LITERATUR ZUM THEMA / COMPTES RENDUS THEMATIQUES

autrement dit d'où vient l'obligation
de rendre et pourquoi les dettes ne
s'éteignent jamais. L'anthropologue
explique cette obligation de rendre par

la séparation universelle, ignorée par
Mauss, entre des biens inaliénables qui
relèvent de la sphère du sacré et des biens
aliénables, restitués à l'usage, et par la
nécessité qui en découle de ne pas garder
les premiers en vertu d'une obligation
supplémentaire associé au don, celle de

donner aux Dieux. S'il reconnaît l'intérêt
de cette thèse, Caillé critique Godelier
pour «durcir l'opposition entre aliénable
et inaliénable» qu'il faudrait dialectiser
et à laquelle il entend substituer une
typologie des dons: «dons horizontaux»
entre pairs et personnes vivantes, «dons
transversaux» entre générations et vivants
et morts, «dons verticaux» entre humains
et non-humains ou entre divinités et
humains. 340) Il réclame ensuite qu'on
n'explique plus le don par le sacré, dans
une filiation holiste, ni par le contrat ou

l'intérêt, dans une tradition utilitariste ou
individualiste, mais que le don soit
luimême la variable explicative.

Avec J. Godbout, l'auteur a proposé
une définition «modeste» et surtout opératoire

du don, qui doit permettre d'en repérer

les expressions contemporaines. Le don
est posé comme «une prestation de bien
ou de service effectuée, sans garantie de

retour, en vue de créer, nourrir ou recréer

le lien social entre les personnes» 247)
Les biens et services n'ont donc pas
seulement une valeur d'usage ou d'échange

mais aussi une «valeur de lien» du moins
lorsqu'ils circulent sous forme de dons.

Mettant en pratique le contenu de sa pensée,

l'auteur n'est jamais avare en distinguos

concernant le don, l'intérêt et leurs
manifestations. Ainsi, parmi d'autres, cette
idée que, dans les sociétés contemporaines,
derrière le «don massifié […] impersonnel
et anonyme» celui de l'assurance sociale,
par exemple et le «don secondaire […] qui

unit des personnes déjà liées ensemble par
la nécessité d'accomplir des tâches
fonctionnelles» comme dans les syndicats
ou les associations, il y aurait une «base»

sociale originaire, dessinée par la sphère
des dons primaires, là où «les relations
entre les personnes prennent le pas sur les
relations entre les fonctions» comme dans

«la famille, l'amitié, le voisinage» 244)
La majeure partie du reste de l'ouvrage

vise à situer l'anti-utilitarisme dans la
tradition philosophique. Un entretien avec

C. Lazzeri et J.-P. Cléro permet de
différencier l'utilitarisme de Bentham et celui,
contemporain, de Rawls et d'une partie de

la philosophie morale et politique américaine.

Caillé revient aussi brièvement sur
son parcours qui l'a conduit à critiquer la
science économique dominante, le modèle
de l'homo oeconomicus et les théories du
choix rationnel. Un autre chapitre est

consacré, à partir d'une lecture originale de
La République et contre toute la tradition
exégétique, à montrer que la philosophie
morale et politique de Platon est utilitariste.

Quelques pages sont consacrées aussi
à la réflexion de J. Derrida sur le don,
critiqué pour placer celui-ci en dehors de tout
échange, pour en faire «l'impossible» car,
pour le philosophe, s'il y a don reconnu
par l'autre, ce ne serait déjà plus un don.
262–265) Pour cette raison, la pensée de

Derrida est qualifiée d'«an-utilitariste»;
elle n'entre pas dans la partition que Caillé
pense pouvoir établir à l'intérieur de toute
la tradition de philosophie morale, sociale
et politique, entre utilitarisme et anti-
utilitarisme.

Mentionnons encore les quelques
amorces politiques que contient l'ouvrage.
Le pari est fait qu'il faudra recourir à une

«logique du don» contre la «logique du
marché» et la «logique de l'Etat représentatif

» qui seraient ou seront en crise et

dont l'opposition est formelle et illusoire.
Une telle «logique du don» pourrait passer

par le développement du travail à temps



207

partiel grâce à l'attribution d'un «revenu
de citoyenneté inconditionnel, irrévocable
et cumulable selon certaines modalités)
avec d'autres rémunérations» et le
développement du «tiers-secteur» c'est-à-dire
du «volontariat et [du] bénévolat, [de] l'
investissement libre et volontaire dans des

tâches d'intérêt commun» 246) Cela passera

aussi par «la constitution d'un
nouveau sujet collectif […] sur les décombres
de l'ancien auquel on s'était habitué à

sacrifier.» 283) C'est donc à une transformation

sociale et historique profonde que
vise A. Caillé et les partisans du MAUSS.

Connaisseur ou non des pratiques
philanthropiques et de charité, l'historien(ne)
sera peut-être déçu par le vaste panorama
problématique brossé dans cet ouvrage.

Le schéma historique proposé par l'auteur
d'une modernité «contre le don» depuis
les révolutions dites démocratiques, 22)
la thèse d'un processus de civilisation des

pratiques de don par les religions transcendantes,

bien qu'elles soient séduisantes,
sont trop peu étayées. L'auteur est plus à
son aise en matière d'histoire des idées

économiques et d'histoire de la philosophie

morale et politique et toute son oeuvre,

comme la «Bibliothèque du MAUSS»

offre à ce sujet de nombreuses contributions

originales. Caillé convient lui-même
que ses élaborations valent plus comme
incitations à l'enquête sociologique et
historique. 247) Le lecteur trouvera d'ailleurs
deux ébauches, sur le fair-play dans le jeu
et dans le sport et sur le don de paroles, tel
qu'il se manifeste par exemple dans l'art
de la conversation. Il ne fait aucun doute,

dans un tel contexte, que la philanthropie
pourrait être un objet de choix pour qui
voudrait tester les hypothèses de l'
anthropologie du don. Le rôle décisif qu'elle
tient dans la société américaine invite non
seulement à s'interroger sur son rôle exact
mais sans doute aussi à réviser l'idée selon
laquelle il y a, dans les sociétés occidentales

et depuis le 18e siècle, une «éviction

quasi-totale du don hors du champ des

préoccupations sociales et politiques des

hommes modernes» 21)
Il nous semble que le caractère avant

tout philosophique et spéculatif de l'
ouvrage et que la rareté des recherches
empiriques accueillies par le MAUSS renvoie
cependant à un problème plus profond.
Caillé part du postulat fort que tout
paradigme en sciences sociales contient un
versant positif et un versant normatif qui
sont inextricablement liés. L'application
de cette idée à l'utilitarisme est convaincante.

Mais elle permet peut-être aussi de

justifier par avance le caractère souvent
indiscernable de l'argument positif et de

l'argument normatif dans les propositions
du MAUSS. C'est entre ces deux versants,

celui, théorique, d'une anthropologie du
don et celui, politique, de la mise en oeuvre

d'une «logique du don» dans les sociétés

contemporaines, que se loge l'espérance

de l'auteur en une validation empirique de

ces élaborations. La question du caractère

double de certains énoncés de Caillé est
d'ailleurs posée, dans l'ouvrage présenté

ici, par Christian Lazzeri. Dans l'énonciation

théorique des sciences sociales, estce

la même chose de s'en prendre à des

«comportements réels» ou à des «modèles

explicatifs» 321) Apratiquer une critique
de l'idéologie trop dégagée des impératifs
de la vérification empirique, ne risque-t-on
pas de prendre les seconds pour les
premiers? Quel statut pratique doit-on accorder

de façon générale aux modèles des

sciences sociales? Ne faudrait-il pas pour
le comprendre adjoindre à la critique de
l'idéologie qu'ils véhiculent une analyse

des forces sociales qui les portent et de

leur effectivité?
Le problème du modèle et de son

statut permet de revenir aussi à la manière
dont on reçoit l'oeuvre de Mauss. Caillé
insiste sur la validité historique des propositions

de l'Essai sur le don. Il en déduit
ses notions de «socialité primaire» et de



TRAVERSE 2006/1

208

LITERATUR ZUM THEMA / COMPTES RENDUS THEMATIQUES

historiques de générosité. Il nous semble
à ce propos, et à la lumière de Mauss, que

l'oeuvre de P. Clastres, mentionnée une
ou deux fois par Caillé, permettrait de
former quelques hypothèses sur les
relations entre don et pouvoir, don et contrôle
social, plutôt que sur les rapports entre don
et prestige ou violence symbolique qui
semblent jusqu'à présent avoir concentré

l'attention des ethnologues, notamment de

P. Bourdieu.
Les fondations philanthropiques

contemporaines, à cause du rôle qu'elles ont
pu jouer dans la politique internationale,
la recherche scientifique ou l'assurance

sociale au 20e siècle, nous semblent des

objets tout désignés pour enquêter sur ce

terrain.

Laurent Jeanpierre Paris)

«don primaire» Il reprend même une idée
attribuée à Mauss selon laquelle l'institution

du don aurait permis de «surmonter la
méfiance primordiale et originelle» 341)
Mais n'y a-t-il pas quelques risques à se
concentrer ainsi sur une reconstruction des

origines et à vanter les mérites des
institutions sociales les plus établies comme
la famille? Risque d'accorder trop de

poids à des élaborations plus scolastiques
qu'empiriques? Risque de prêter le flan
à une philosophie implicite de l'histoire
dont un des retournements normatifs serait

la nostalgie d'un âge d'or du don ou des

institutions? La question est au fond de
savoir s'il faut prendre l'Essai sur le don
comme un récit des origines ou plutôt
comme une épure. De la réponse apportée
à celle-ci découle des stratégies empiriques
très distinctes d'approche des phénomènes


	Don, intérêt et desintéréssement : Bourdieu, Mauss, Platon et quelques autres [Alain Caille]

