
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 13 (2006)

Heft: 1

Artikel: Philanthropie und Gemeinde : das bundesrepublikanische kirchliche
Sammlungs- und Kollektenwesen in den ersten Jahrzehnten nach dem
Zweiten Weltkrieg

Autor: Lingelbach, Gabriele

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-29553

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-29553
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


101

LINGELBACH: PHILANTHROPIE UND GEMEINDE

PHILANTHROPIE UND GEMEINDE

DAS BUNDESREPUBLIKANISCHE KIRCHLICHE SAMMLUNGS-UND

KOLLEKTENWESEN IN DEN ERSTEN JAHRZEHNTEN
NACH DEM ZWEITEN WELTKRIEG

GABRIELE LINGELBACH

Philanthropie ist selten eine lediglich dyadische soziale Beziehung zwischen
Spendengeber und -empfänger. Vielmehr findet sie in einem grösseren sozialen

Bezugsfeld statt. Beispielsweise versuchten Mäzene und soziale Wohltäter im
19. Jahrhundert, mit Hilfe von Philanthropie ihr soziales Kapital zu erhöhen bzw.
Einlass in die schmale Schicht der gesellschaftlichen Elite zu erhalten.1 Für das

20. Jahrhundert ist bedeutend, dass sich zwischen den Spendern und den
Spendenempfängern zunehmend Institutionen etablierten – Wohltätigkeitsverbände,
Vereine, Stiftungsverwaltungen usw. –, die eigene Zielsetzungen und Interessenlagen

in den philanthropischen Prozess einbrachten und ihn in entscheidendem

Masse mitbestimmten. Dies war besonders dann der Fall, wenn nicht einzelne
«Grossspender» sondern viele «Kleinspender» mit zahlreichen geringen Beträgen

zur Finanzierung eines wohltätigen Zweckes beitrugen. Und dies war zumindest

in der Bundesrepublik Deutschland die üblichere Form der Philanthropie: Das
sogenannte Sammlungswesen und nicht die Stiftungen dominierte nach dem

Ende des Zweiten Weltkriegs die private Wohltätigkeit.2

Im Folgenden wird eine dieser um Institutionen erweiterten Sozialbeziehungen

zwischen Spendensammlern und Spendern ins Blickfeld gerückt: Untersucht

wird das kirchliche Sammlungs- und Kollektenwesen in der Bundesrepublik
Deutschland in den ersten zwei Jahrzehnten nach 1945. Dabei wird der Frage

nachgegangen, welche Interessen und Zielsetzungen kirchliche Instanzen mit
ihren Kollekten und Sammlungen verfolgten.

KIRCHLICHE SAMMLUNGEN IN DER NACHKRIEGSZEIT

Nach Kriegsende waren diekirchlichen Wohlfahrtsverbände – auf derkatholischen

Seite die Caritas und auf der evangelischen Seite die Innere Mission und besonders

das 1945 gegründete Hilfswerk der Evangelischen Kirchen in Deutschland
– unter den wenigen Instanzen, die in der Lage waren, sich an der Überwindung
der akuten Notlagen zu beteiligen: Ihre Infrastruktur war verhältnismässig intakt



PHILANTHROPIE UND MACHT / PHILANTHROPIE ET POUVOIR TRAVERSE 2006/1

102

und sie genossen das Vertrauen der Besatzungsmächte. Vor allem aber besassen

sie, da die Einnahme und Weitergabe von Spenden seit langem ein zentrales

Handlungsfeld kirchlicher Institutionen war, in Form des Kollektenwesens und

früherer Sammlungstätigkeit jahrhundertealte Traditionen und Erfahrungen auf
diesem Gebiet.3 Daher konntensie sofort damitbeginnen, Sach- und in zunehmendem

Masse Geldspenden bei der deutschen Bevölkerung zu sammeln, entweder,
indem sie sich in Form von öffentlichen Haus- und Strassensammlungen an die
gesamte Bevölkerung wandten oder, indem sie in den Gottesdiensten Kollekten
veranstalteten. Zudem führten sie nichtöffentliche Hauskollekten unter den

Angehörigen der jeweiligen Kirchengemeinden durch, indem ehrenamtliche
Gemeindemitglieder mit Spendenlisten die anderen Mitglieder der Gemeinde

zu Hause aufsuchten. Darüber hinaus baten die christlichen Wohlfahrtsverbände

die Gläubigen, die Mitgliedschaft für die örtliche Pfarrcaritas bzw. für die
sogenannten Freundeskreise evangelischer Anstalten zu erwerben, um so die lokale
Wohltätigkeit über regelmässige Beiträge zu unterstützen. Die eingenommenen

Gelder und Sachmittel dienten somit auch der Unterstützung von besonders

bedürftigen Personen in den Gemeinden selbst. In den ersten Nachkriegsjahren
erhielten zudem Vertriebene, Flüchtlinge undAusgebombte einen grossen Teil der

Mittel. Darüber hinaus verwandten die beidenKirchen die Kollektengelder für die
Finanzierung ihrer sozialen Institutionen, also ihrer Pflegeheime, Waisenhäuser,

Kindergärten, Müttererholungsheime und so weiter.
Mehrere Motive lagen kirchlicherseits diesen Kollekten und Sammlungen
zugrunde. Zum einen ging es darum, dem christlichen Nächstenliebegebot zu folgen.
Wenn im Folgenden dieser Aspekt nicht genauer behandelt werden soll, heisst

dies nicht, dass die Bedeutung der intrinsischen Motivation minimiert werden

soll – der christliche Auftrag, Notleidenden zu helfen, stand im Zentrum der

kirchlichen Sammlungstätigkeit. Ebenso wenig kann hier der Aspekt behandelt
werden, dass das Sammlungs- und Kollektenwesen dazu diente, den zahlreichen
kirchlichen sozialen Einrichtungen institutionelle Persistenz zu verleihen und

somit den Kirchen gesellschaftliche Präsenz zu ermöglichen. In diesem Beitrag
geht es vielmehr um die Frage, inwieweit und in welcher Form die Kirchen
versuchten, mit Hilfe des Kollekten-und Sammlungswesens Einfluss auf die
Kirchengemeinden zu nehmen: Beide Kirchen sahen das Einsammeln und Verteilen von
Spenden als Mittel, das Gemeindeleben, die innere Kohäsion der Gemeinden zu
fördern, die aktiven Gemeindemitglieder zu halten, neue, ehemals eher passive

Gemeindemitglieder für die aktive Mitarbeit zu gewinnen und darüber hinaus
«randständige» Gemeindemitglieder gegebenenfalls wieder dem kirchlichen
Leben und dem christlichen Glauben anzunähern.

So ging es dem Hauptverantwortlichen für die Organisation des Evangelischen

Hilfswerks, Eugen Gerstenmaier, zunächst darum, dem von den Laien unter den



103

LINGELBACH: PHILANTHROPIE UND GEMEINDE

Gemeindemitgliedern mit zu tragenden «diakonischen Amt der Kirche»4 wieder
mehr Bedeutung zuzumessen und die Kirchengemeinden bei den Sammlungsaktionen

des Evangelischen Hilfswerks intensiv einzubinden. Sammlungen

sollten dazu genutzt werden, praktizierende Kirchgänger unter anderem in Form
der ehrenamtlichen Sammlertätigkeit zur aktiven Mitarbeit in der Gemeinde zu

überzeugen: «Denn durch nichts werden neue Mitarbeiter eher gewonnen, als

durch Übertragung echter Aufgaben.»5 Auf katholischer Seite war es das Anliegen
des Deutschen Caritasverbandes DCV), den Caritasgedanken in den Gemeinden

fest zu verankern, unter anderem, indem die Mitgliederzahlen für die Pfarrcaritas

in den einzelnen Gemeinden erhöht werden sollte.6

Um passive Angehörige der Gemeinde mit Hilfe des Sammlungswesens wieder

in den aktiven Gemeindekern zu integrieren, entwickelten die kirchlichen
Institutionen neue Initiativen im Bereich des Sammlungswesens, die den Kontakt
zwischen aktiven und eher passiven Gemeindemitgliedern intensivieren sollten.

Ein Beispiel war der sogenannte Diakoniegroschen – eine Idee, die das Evangelische

Hilfswerk 1948 konzipierte. Hier sollte in jeder Landeskirche regelmässig

für die diakonischen Aufgabengesammelt werden, indem ehrenamtliche Sammler

monatlich inForm vonHausbesuchen bei den evangelischen Christen Geldbeträge

einnahmen.7 Intendiert war nicht allein die Einwerbung zusätzlicher Mittel für
die Diakonie, vielmehr ging es auch darum, neue aktive Gemeindemitglieder zu

werben: «Das eigentliche Ziel des Diakoniegroschens ist die Heranbildung einer
starken Helferschaft in der Gemeinde.»8

Doch nicht nur die aktive Gemeindebasis sollte belebt werden, vielmehr ging
es auch darum, jene Personenkreise, die kaum oder keinen Kontakt zur Kirche
hatten, mit Hilfe der Sammlungen wieder) an den christlichen Glauben und die

Institution Kirche heranzuführen. So verband das Evangelische Hilfswerk mit
seiner Tätigkeit einen expliziten Rechristianisierungsauftrag.9 Dieser richtete
sich zunächst an die Empfänger von Hilfeleistungen: «Es ist nicht damit getan,

Geld oder Brot oder Kleidung zu geben […]: Wir müssen […] ihnen wieder
Glauben geben und ihnen den Weg zu Gott zeigen.»10 Bei Vertretern der
katholischen Kirche und damit der Caritas war dieser Gedanke sogar noch wesentlich
zentraler. Bei ihnen herrschte die Vorstellung, die Säkularisierung sei eine der
Ursachen für denAufstieg des Nationalsozialismus in Deutschland gewesen, und
sie folgerten daraus, dass nun eine Rechristianisierung unumgänglich sei: «Aus
tiefstem Herzen beklagen wir den unsagbaren Jammer, den eine unbarmherzige
Gewaltherrschaft am Ende einer gottabgewandten Geschichtsepoche über so viele
Nationen und Millionen von Menschen gebracht hat. […] Das ganze deutsche

katholische Volk rufen wir zu tätiger Liebe auf […] damit die Welt erkenne,

welche Kraft des Guten in den deutschen Herzen lebendig geblieben ist […].
Rettet das christliche Abendland! […] Katholiken! […] Schart Euch mit Euren



PHILANTHROPIE UND MACHT / PHILANTHROPIE ET POUVOIR TRAVERSE 2006/1

104

Familien als Helfer um Eure Pfarrer und wirkt in tätiger Liebe in Nachbarschaft
und Umgebung […].»11

Im wortwörtlichen Sinne war die «Missionierung» der bundesrepublikanischen
Bevölkerung mithin ein zentralesAnliegendes Sammlungs-und Kollektenwesens
und dies nicht nur gegenüber den Spendenempfängern, sondern auch gegenüber

den Gebenden: Das Berliner Hauptbüro des Evangelischen Hilfswerks stellte
1950 beispielsweise fest, dass «Haus- und Strassensammlungen […] eine

hervorragende missionarische Bedeutung haben. Das Zeichen des Kreuzes wird
durch alle Strassen und Häuser, durch alle Wohnungen und Verkehrszentren
getragen. Jeder wird von der Kirche angesprochen.»12 Caritasvertreter äusserten

ebenfalls den Gedanken, die Spendensammlungen als Mittel der Volksmission
zu verwenden: «Kirchenkollekten […] sowie Strassen- und Haussammlungen

dürfen […] nicht zu reinen Finanzoperationen werden, sondern müssen der Ca-ritas-

Ideenwerbung dienen und unsere Arbeit mit dem Volk verknüpfen.»13 In
den ersten Jahren nach dem Krieg sah der DCV in den Sammlungen ein grosses

Potenzial, neue Anhänger für die Caritas und die Kirche zu gewinnen.14 Dieses

offensive Auftreten der christlichen Kirchen in der frühen Bundesrepublik
koinzidierte mit den Intentionen der Adenauer-Regierung, die ebenfalls auf eine

Rechristianisierung hoffte und den kirchlichen Anspruch auf gesellschaftlichen
Einfluss aktiv unterstützte – die intensive Sammel- und Kollektentätigkeit, mit
der die Kirchen versuchten, in weite Gesellschaftsschichten vorzudringen, wurde
mithin flankiert vom vorherrschenden politischen Willen, christliche Werte in
der bundesrepublikanischen Bevölkerung fester zu verankern und die Position
der Kirchen zu stärken.

KRISENERSCHEINUNGEN IM TRADITIONELLEN
SAMMLUNGSWESEN

Allerdings geriet das kirchliche Sammlungswesen bald in Schwierigkeiten: Das

Sammeln auf der Strasse oder von Hauszu Haus war eine sehr stark regulierte und

routinisierte, unattraktive Tätigkeit, so dass sich immer weniger ehrenamtliche
Sammlerinnen und Sammler zu ihr bereit fanden.15 Initiativen wie der
Diakoniegroschen scheiterten dementsprechend nach einigen Jahren. Zudem wurden
auch die Spender unwilliger: Sie empfanden die ständigen Sammlungen zunehmend

als Belästigung, es war von einer «fast unheimlich[en] […] Mechanik und

Schematisierung» und von grosser Anonymität der Sammlungen die Rede, die
Gemeinden seien angesichts dessen «abgestumpft».16 Die Gemeindemitglieder
bezweifelten ausserdem verstärkt den Sinn der Kollekten und Sammlungen für
innerdeutsche Zwecke, für deutsche Hilfsbedürftige. Immer häufiger kam die



105

LINGELBACH: PHILANTHROPIE UND GEMEINDE

Frage auf, warum nicht der Staat für die sozial Schwachen in Deutschland sorge

oder ob nicht zumindest die steigenden Kirchensteuern für sie verwendet werden

sollten.17 Oft äusserten um Spenden Gebetene Zweifel, dass es echte Not und

Armut in der Bundesrepublik Deutschland überhaupt noch gäbe – in den Jahren

des Wirtschaftswunders und des Ausbaus des Sozialstaats hatten die Kirchen
mithin zunehmend Argumentationsschwierigkeiten, warum die Kirchgänger und
Gemeindemitglieder noch für inländische Bedürftige spenden sollten.
Zudem veränderte sich das Gemeindeleben: Noch war die Zeit der massenhaften

Kirchenaustritte nicht gekommen und auch der Gottesdienstbesuch ging kaum
zurück,18 doch Kirchenvertreter fürchteten einen «Rückzug ins Private» und in
die private Glaubensausübung und wiesen schon früh auf einen Strukturwandel

in den Gemeinden hin, der durch den Übergang «von der Volkskirche zur
Freiwilligkeitskirche»19 gekennzeichnet sei. Die besonders bei der katholischen
Bevölkerung zu beobachtende Auflösung des spezifischen Milieus führte dazu,
dass die aktiven Gemeindekerne in vielen Regionen abzuschmelzen begannen.20

Dies machte sich unter anderem an den sinkenden Mitgliederzahlen der
Pfarrcaritas bemerkbar.21

In dieser Situation wurden die traditionellen Sammlungen ihren Aufgaben
– dem Gebot der Nächstenliebe gehorchend Hilfsbedürftigen Ressourcen zur
Überwindung von Notlagen zur Verfügung zu stellen, die Institutionen der

Wohlfahrtsverbände zu finanzieren, die aktiven Gemeindekerne zu bewahren und zu

vergrössern sowie christliches Gedankengut in die Bevölkerung zu tragen und
so gegebenenfalls Gläubige wieder) zu gewinnen – immer weniger gerecht. In
diesem Zusammenhang erscheint die Neueinführung zweier grosser kirchlicher
Kollekten für die sogenannte Dritte Welt in einem neuen Licht: Sie können auch

als Reaktion auf die Krise des Sammlungswesens interpretiert werden.

ZWEI NEUE INITIATIVEN

1959 wurden auf der katholischenSeite Misereor,auf der evangelischen SeiteBrot
für dieWelt BfdW) ins Leben gerufen.22 Beide Aktionen hatten dieselbe zentrale

Zielsetzung: Sie sollten der Bekämpfung von Hunger, Krankheit und strukturell
bedingterArmut in asiatischen, afrikanischen und lateinamerikanischen Ländern
dienen. Hinter der Gründung der beiden Werke stand vor allem das originäre
Erschrecken angesichts der vermehrt nach Deutschland dringenden Nachrichten
über die Notstände in jenen Gebieten, über welche die Medien nun zunehmend

berichteten.23 Im Bewusstsein, nun nicht mehr zu den Not leidenden Nationen zu
gehören, sondern in die Gruppe der führenden «Geberländer» vorgerückt zu sein,

nahmen die Westdeutschen die Notlagen imAusland nun intensiver wahr. Dieser



PHILANTHROPIE UND MACHT / PHILANTHROPIE ET POUVOIR TRAVERSE 2006/1

106

Bewusstseinswandel spiegelte die allgemeine Entwicklung der Bundesrepublik
vom Empfängerland internationaler Hilfe zur internationalen Wirtschaftsmacht
ebenso wider wie das wachsende aussenpolitische Gewicht der Bundesrepublik
und ihre Einbindung in internationale westliche) Strukturen.
Dass die bundesrepublikanische Bevölkerung die Not und die Isolation der

Nachkriegszeit hinter sich gelassen hatte, schlug sich in der Höhe der
Spendeneinnahmen für die beiden neu gegründeten Aktionen Misereor und BfdW nieder,
die von Anfang an alle Erwartungen der Initiatoren übertraf und deren Dimension
für die bundesrepublikanische Geschichte neu war vgl. Fig. 1).
Der christlich) motivierte Wunsch zu helfen war das zentrale Movens beider
Aktionen. Des Weiteren spielten politische Überlegungen eine Rolle: Bei Misereor

fürchtete man beispielsweise, im vorherrschenden Kalten Krieg könne die
Sowjetunion den Dekolonisierungsprozess und die Notlage in vielen Ländern
der sogenannten Dritten Welt ausnutzen, um ihr Einflussgebiet wesentlich zu
erweitern.24 Hinzu kam, dass die herkömmliche von den Kirchen praktizierte
Kombination von Missionsarbeit und Hilfeleistung zum einen in den betroffenen
Ländern selbst immer kritischer betrachtet wurde, zum anderen aber auch in der

westlichen Hemisphäre auf eine zunehmend missbilligende Öffentlichkeit traf.
Die Konzentration auf die Hilfeleistung konnte den Kirchen in den Entwicklungshilfeländern

die Möglichkeit geben, dort weiterhin – unter anderem in Konkurrenz
zu den humanitären kirchenfernen Hilfsorganisationen – präsent zu sein und

sich zugleich von der in die Kritik geratenen Missionsarbeit zu distanzieren.
Von grosser Bedeutung für den hier vorgestellten Zusammenhang war aber,

dass sich jene Legitimationsschwierigkeiten, die den früheren Sammlungen für
die konfessionellen Wohlfahrtsverbände wegen der abnehmenden Plausibilität
der innerdeutschen Spendenzwecke entstanden waren, bei den neuen Aktionen
nicht mehr ergaben: Die immer stärker auf Bilder setzenden Presse- und Fernsehberichte

über die sogenannten Entwicklungsländer liessen keinen Zweifel an der

Bedürftigkeit der Spendenempfänger von Misereor und BfdW aufkommen.
Wichtig war zudem die Rolle, die beide Kirchen den Aktionen hinsichtlich der

Gemeindearbeit zuschrieben, denn nicht nur in ihrer dezidiert christlichen
Motivation, sondern auch in ihrer eher instrumentellenAusrichtung standen Misereor
und BfdW in der Tradition der bisherigen Sammlungen: Die Art und Weise, wie
beide Aktionen organisiert waren, zielte abermals auf eine intensive Beteiligung
der Gemeinden und die Vitalisierung der Gemeindebasis. So hiess es in einem
Rundbrief der Misereor-Geschäftsstelle, das Fastenopfer solle ein «lebendiger
Ausdruck einer religiösen Erneuerung unserer Pfarrgemeinden»25 sein. Und die
Organisatoren von BfdW schrieben an die Pfarrer: «Bedenken Sie aber, dass

Ihre Gemeinde viel gewinnt, wenn sie aktiv wird. Jede Aktion ist ein hilfreiches
Mittel für den Gemeindeaufbau. Durch die Aktion gewinnt die Gemeinde unter



107

LINGELBACH: PHILANTHROPIE UND GEMEINDE

Fig. 1: Jährliche Spendeneinnahmen von Misereor und Brot für die Welt

in Millionen DM, 1959–1971

Quellen: Die Zahlen für Misereor für die Jahre 1959–1968 finden sich in: Misereor-Pressestelle,
Werkmappe zur Fastenzeit 1969, Misereor Archiv, Box Drucksachen 1966–69, Mappe 1969. Die
restlichen Beträge wurden den jeweiligen Jahrberichten von Misereor entnommen. Die Zahlen für
BfdW finden sich in: Brot für die Welt. Eine Materialsammlung 12 1973), A3, Privatsammlung.

Umständen Menschen, die seit Jahren die Beziehung zu ihr abgebrochen haben.

Sie gewinnt neue Mitarbeiter. Gemeindegruppen, die nicht leben und nicht
sterben können, erhalten lohnendeAufgaben. Es bilden sich neue Gruppen. Ihre
Gemeinde kann lebendiger werden.» 26

AKTIVITÄTEN DER GEMEINDEN

Und tatsächlich setzten beide Aktionen in zuvor unbekanntem Ausmass auf die

Mitarbeit der aktiven Gemeindekerne: Die Geschäftsstellen stellten lediglich
das allgemeine Werbematerial zur Verfügung, es lag dagegen in der Hand der
einzelnen Pfarrer und aktiven Gemeindemitglieder, die restlichen Angehörigen



PHILANTHROPIE UND MACHT / PHILANTHROPIE ET POUVOIR TRAVERSE 2006/1

108

der Kirchengemeinde zur Gabe zu animieren. Die Werbeabteilungen beider
Aktionen machten daher immer wieder Vorschläge, wie aktive Gemeindemitglieder
an der Spendenakquise beteiligt werden könnten: Nicht nur sollten sie die
Informationsbroschüren über die Arbeit der jeweiligen Aktionen in den Haushalten
der Gemeinden verteilen. Vielmehr regten die Werbeabteilungen Aktivitäten an,

die von Mitgliedern des aktiven Gemeindekerns vorbereitet werden konnten:
«Filmabend;Vorführung einer Tonbildreihe; Diskussion; Eröffnungsgottesdienst;

Empfang; Laienspielabend; offizielle Veranstaltung o. ä.»27 Die Geschäftsstellen

schlugen zudem vor, dass sich einige Gemeindemitglieder treffen sollten, um
eigene Ideen für die Spendenwerbung zu entwickeln. Die Gemeinde sollte mithin

aktiv daran beteiligt werden, die Kollektenerlöse zu erhöhen – hier war eine

intensivere oder zumindest vielfältigere und kreativere Mitarbeit gefragt als bei
den eher routinisierten und durch kirchliche und staatliche Regulierungen
vorstrukturierten öffentlichen Haus- und Strassensammlungen und nichtöffentlichen
Kollekten von Haus zu Haus, die den Sammlern keinen Spielraum für eigene

Ideen gelassen hatten.

Vielerorts reagierten die aktiven Gemeindekerne entsprechend auf die
Aufforderungen seitens der beiden Aktionen: Sie veranstalteten Basare, bei denen

Gemeindemitglieder selbst gefertigte Waren verkauften oder Wohltätigkeitskonzerte,

deren Erlöse an BfdW bzw. Misereor gingen. Immer wieder hatten

einzelne Gemeinden aussergewöhnliche Einfälle: Evangelische Jugendgruppen

verkauften auf Marktplätzen symbolische Reistüten, andere putzten in der

Innenstadt Schuhe von Passanten gegen eine Spende für BfdW, bei
Wohltätigkeitsveranstaltungen wurden Laienspiele aufgeführt, Rockkonzerte und
Zeichenwettbewerbe veranstaltet.28 Die Zeitschrift Misereor wiederum berichtete von der

evangelischen und katholischen Jugend in Hattingen, die an einemWochenende

2490 Brote und 1200 Würstchen verkauft, Glühwein und Kaffee serviert und
dabei « Informationen über das vom Erdbeben betroffene Land [= Guatemala]
weitergegeben» hatten.29 Immer wieder gaben die Werbeabteilungen der beiden
Hilfswerke Informationen über besonders erfolgreicheAktionen an die anderen

Gemeinden weiter, um so Nachahmungseffekte zu erzielen.

Die Berichte über die vielen phantasievollen Aktionen zugunsten Misereors und

BfdW bezeugen, dass diese Form der aktiven Gemeindearbeit sich besonders für
Jugendliche als attraktiv erwies.Angesichts der drohenden «Vergreisung» vieler
Gemeinden war dies ein besonders positiv gedeutetes Zeichen für die Lebendigkeit

der Gemeindearbeit. Insgesamt kann gesagt werden, dass die Vorbereitung
der Kollekten, die Organisation von Veranstaltungen, die Informationsarbeit
gegenüber potenziellen Spendern usw. vielerorts tatsächlich zu der intendierten
Aktivierung der Gemeindebasis führten.
Doch die Aktionen sprachen nicht nur die aktiven Gemeindekerne an und bezo-



109

LINGELBACH: PHILANTHROPIE UND GEMEINDE

gen Gläubige in die Gemeindearbeit neu ein, vielmehr versuchten sie auch, die

sogenannten «Randständigen» die selten in den Gottesdienst gingen, wieder
stärker an die Kirche heranzuführen. Anfangs waren beide Aktionen als
nichtöffentliche Sammlungen konzipiert und richteten sich damit ausschliesslich an

Gemeindemitglieder. Dies bedeutete, dass BfdW und Misereor in den ersten

Jahren ihres Bestehens reine Kollekten waren: Die Spenden wurden jeweils am

fünften Fastensonntag im Rahmen der katholischen und in einem Gottesdienst

während derWeihnachtszeit im Rahmen der evangelischen Kirche eingesammelt,

nachdem die Kollekte in den Wochen zuvor in den kirchlichen Veranstaltungen

angekündigtund erläutert wordenwar. Wer aber spenden wollte, der musste in den

Gottesdienst gehen, den Pfarrer aufsuchen oder eine der im Vorfeld der Kollekte
in den Kirchenräumen stattfindenden Gemeindeveranstaltungen besuchen, um
seine Gabe zu übermitteln – die Banküberweisung war zu diesem Zeitpunkt noch

keine übliche Form der Spendengabe. Dies mag auch jene in den Gottesdienst
oder die Gemeinderäume geführt haben, die den sonntäglichen Gang schon lange
nicht mehr angetreten hatten. DiesesHinausreichen derAktionen über den aktiven
Gemeindekern hinaus verfolgte auch Misereor:30 Hier dehnte man die Kollekte
auf die Privathaushalte der Gemeinden aus, indem die Geschäftsstelle 1960 die

«Hungerbüchse» einführte, die bei den katholischen Familien aufzustellen war.31

Letztere sollten während der Fastenzeit auf einige Dinge verzichten und das

so gesparte Geld in die Büchse werfen.32 «Randständige» wurden zunehmend

aber auch über andere Aktionen angesprochen – die Werbeabteilungen erfanden

sehr eingängige Massnahmen, um bei den Gemeindemitgliedern um Spenden

zu bitten. Unter anderem riet die Werbeabteilung von BfdW den Pfarrern 1962,
evangelische Geschäftsleute und bekannte Persönlichkeiten der Gemeinde mit
der Bitte anzuschreiben, doch den «ersten Scheck» des Jahres für die Aktion
auszustellen.33

KONTINUITÄTEN UND DISKONTINUITÄTEN

Die Parallelen der neuen Kollekten zu den älteren Sammlungen sind deutlich:
Beide agierten im Namen des christlichen Nächstenliebegebotes, beide hatten des

Weiteren die Bestimmung, die Gemeindekerne zuvitalisieren oderzu vergrössern.

Jene Aufgabe aber, die darüber hinaus die beiden kirchlichenWohlfahrtsverbände

in den späten 1940er- und in den 1950er-Jahren den Sammlungen zugewiesen

hatten – zur innerenMission, zur Glaubensverbreitung und Rechristianisierung in
Deutschland beizutragen – übernahmen die beiden neuen kirchlichen Hilfsaktionen

nicht mehr. Die Werbemassnahmen von Misereor und besonders von BfdW
verwandten eine weitgehend säkularisierte Sprache und versuchten, sowohl mit



PHILANTHROPIE UND MACHT / PHILANTHROPIE ET POUVOIR TRAVERSE 2006/1

110

rationalen Argumenten als auch mit emotionalisierenden Appellen und Bildern
die bundesrepublikanische Öffentlichkeit zum Spenden zu animieren.34 Die
Werbemassnahmen gingen stark auf die Bedürfnisse und Motive potenzieller
Spender ein, wobei sich diese charakteristische Ausprägung der Werbearbeit

im Zeitverlauf noch verstärkte. Insbesondere bei Misereor ging man ausserdem

dazu über, die Werbung zielgruppengemäss zweizuteilen – die ausschliesslich

sich an Gemeindemitglieder richtende Werbung in Form vonAufrufen durch die
Bischöfe, beschrifteten Opfertüten et cetera arbeitete weiterhin mit christlichen
Motiven. Die nach aussen, auf die Allgemeinheit zielende Spendenwerbung

erhielt dagegen einen stärker «weltlichen» Anstrich.35

Diese Entwicklung erklärt sich nicht nur über das vonAxel Schildt für die zweite
Hälfte der 1950er-Jahre konstatierte «Einlassen auf die modernen Verhältnisse»36

auf Seiten der bundesrepublikanischen Kirchen, sondern auch darüber, dass

beide Aktionen zunehmend ein breiteres Publikum ansprachen und in ihrer
Werbearbeit über die Kirchengemeinden hinaus ausgriffen. Dies geschah vor
dem Hintergrund, dass das Sammlungsgesetz von 193437 in den 1960er-Jahren

sukzessive an Verbindlichkeit verlor, in einigen Bundesländern stark liberalisiert

wurde, bis das Bundesverfassungsgericht es 1966 endgültig als nichtig
erklärte. Das Sammlungsgesetz von 1934 hatte ein generelles Sammlungsverbot

mit behördlichem Erlaubnisvorbehalt etabliert und nur die Sammlungen und
Kollekten innerhalb der Kirchengemeinden von dieser behördlichen Regulierung

und Kontrolle ausgenommen. Durch den Wegfall des Sammlungsgesetzes

durften alle Wohltätigkeitsorganisationen nun ohne behördliche Erlaubnis in
der Öffentlichkeit Spendenwerbung betreiben. Auch Misereor und BfdW, die
sich zuvor in ihrer Werbung nur an Gemeindemitglieder hatten wenden dürfen,
konnten nun durch Plakatwerbung, Massenbriefsendungen, Medienpräsenz et
cetera die gesamte Bevölkerung um Spenden bitten, was ihnen zuvor nur in
Ausnahmefällen genehmigt worden war.
BeideAktionen sprachen somit seit etwa Mitte der 1960er-Jahre mit ihrerWerbearbeit

nichtmehr nur Christen an, sondern erhofften sich auch von Nichtgläubigen
Aufmerksamkeit undSpenden. Die christlicheBegründung für dasSpenden konnte

in den an die gesamte Bevölkerung gerichteten Werbematerialien nicht mehr stark

in den Vordergrund gerückt werden, wobei sich dieser Prozess beschleunigte, je
grösser der Teil der Nichtgläubigen in der deutschen Bevölkerung wurde. Zudem

war die autoritative Machtbasis der kirchlichen Stellen mittlerweile so korrodiert,
dass der einfache Verweis auf die Christenpflicht selbst gegenüber Gläubigen nicht

mehr genügte, um potenzielle Spender zu überzeugen. Im Vordergrund derArbeit
stand nicht mehr das Ziel, über die Sammlungen und Kollekten neue Gläubige
für die Kirchen zu gewinnen – es ging vielmehr nun um Informationsarbeit und

um die Steigerung der Spendenerlöse. Diese Entwicklung erklärt sich vor dem



111

LINGELBACH: PHILANTHROPIE UND GEMEINDE

Hintergrund der durch die Liberalisierung des Sammlungsgesetzes sich verstärkenden

Konkurrenz auf dem Spendenmarkt: In den 1960er-Jahren vervielfachte
sich die Zahl der Organisationen, die um Spenden baten. Unter anderem entstanden

neben BfdW und Misereor neue, von der Kirche unabhängige Institutionen,
die ebenfalls um Spenden für die sogenannte Dritte Welt warben. Um sich in
diesem kompetitiven Feld zu behaupten und die eigene institutionelle Existenz
sowie jene der von den beiden Werken unterstützten Projekte gewährleisten zu

können, mussten sich die Werbeabteilungen an die gesamte Bevölkerung richten,

ihre Methoden «modernisieren» und sich im Vergleich zur Werbearbeit der
Wohlfahrtsverbände in den 1950er-Jahren viel stärker an den Überzeugungen

und Bedürfnissen der Spender ausrichten.
Zurückblickend lässt sich zunächst feststellen, dass BfdW und Misereor
zumindest in den ersten Jahren ihres Bestehens viel dazu beigetragen haben, die

Gemeindearbeit zu aktivieren und zu transformieren. Es ist anzunehmen, dass sie

so den Trend zur Verkleinerung und «Vergreisung» der aktiven Gemeindekerne

zwar nicht auf Dauer aufhalten, so doch aber zumindest verzögern konnten.
Beide Aktionen waren somit erfolgreich hinsichtlich der von ihren Initiatoren
gesetzten Zielsetzung, die Basis der Kirchen in Form der aktiven Gemeinden
zu perpetuieren. Darüber hinaus halfen Misereor und BfdW, das Ansehen der
beiden Kirchen in jenen Teilen der Bevölkerung zu verbessern, die ihnen eher

indifferent oder sogar kritisch gegenüber standen. Das Sammlungswesen hatte
somitAnteildaran, dass die traditionellen Institutionen der beiden Kirchen in einer
sich verändernden Gesellschaft ihrenEinfluss weiterhin geltend machen konnten,
beispielsweise in Hinblick auf die Diskussion über die Entwicklungshilfe.
Dennoch veränderten sich in diesem Zusammenhang die Beziehungen zwischen
den spendensammelnden kirchlichen Institutionen auf der einen und den
potenziellen) Spendern auf der anderen Seite: Die kirchlichen Wohlfahrtsverbände
hatten in den ersten Jahren nach dem Zweiten Weltkrieg auf normative Quellen
zurückgegriffen, indem sie die Spendengabe mithilfe des Rekurses auf religiöse
Imperative erbaten. Dieser Rückgriff auf normative Argumentationsstrukturen
verlor vor allem in den 1960er-Jahren im Zuge der allgemeinen Säkularisierung
der bundesrepublikanischen Gesellschaft an Durchsetzungskraft. Die Verhältnisse

kehrten sich zunehmend um: Je unabhängiger potenzielle Spender von derAutorität

der Kirche wurden und deren Legitimität anzweifelten, desto stärker mussten

die spendensammelnden kirchlichen Organisationen, wollten sie weiterhin hohe
Spendenerlöse erzielen, auf die Bedürfnisse und Vorstellungen der potenziellen
Spender eingehen und tatsächlich um Gelder «werben» die Spender «überzeugen»
und ihre Sammlungsmassnahmen entsprechend «modernisieren»

Hinzu kam, dass sich im Zuge der Pluralisierung vonWertesystemen während der
1960er-Jahre die Optionen der Spender vermehrten: Es entstanden immer mehr



PHILANTHROPIE UND MACHT / PHILANTHROPIE ET POUVOIR TRAVERSE 2006/1

112

Organisationen, die für die unterschiedlichsten politischen und ideellen Ziele
Gelder einwarben,diebeiden kirchlichenAktionen waren nunnur noch zwei unter

vielen Möglichkeiten, zwischen denen potenzielle Spender auswählen konnten.
Somit bewegten sich BfdW und Misereor auf einem zunehmend von Konkurrenz
geprägten Spendenmarkt und wurden immer abhängiger vom Wohlwollen der
Spender. Die Hoffnung der Kirchen aber, mithilfe der Sammlungen und Kollekten
zur Glaubensverbreitung bei der bundesrepublikanischen Bevölkerung beitragen
und sich so eine breite Basis für ihren gesellschaftlichen Einfluss bewahren zu
können, fiel unter anderem dieser Entwicklung zum Opfer.

Anmerkungen

1 Siehe dazu ThomasAdam, James Retallack Hg.), Zwischen Markt und Staat: Stifter und
Stiftungen im transatlantischen Vergleich Comparativ 11, Heft 5/6), Leipzig 2001.

2 Die Geschichte des Sammlungswesens ist noch weitgehend ein Forschungsdesiderat. Der
vorliegendeArtikel entspringt einem Habilitationsprojekt, das diese Forschungslücke schliessen

soll. Erste Einblicke in das Sammlungswesen bietet Rainer Auts, Opferstock und Sammelbüchse.

Die Spendenkampagnen der freien Wohlfahrtspflege vom Ersten Weltkrieg bis in die
sechziger Jahre, Paderborn 2001.

3 Zu den kirchlichen Hilfswerken in der unmittelbaren Nachkriegszeit siehe u. a.: Hans-Georg
Aschoff, «Überlebenshilfe: Flüchtlinge, Vertriebene, Suchdienste, Kriegsgefangene und
Internierte» in Erwin Gatz Hg.), Caritas und soziale Dienste Geschichte des kirchlichen Lebens

in den deutschsprachigen Ländern seit dem Ende des 18. Jahrhunderts – Die katholische
Kirche, Bd. 5), Freiburg 1997, 255–279; Elsbeth Becker, Der Beginn einer neuen Phase der
Liebestätigkeit der Evangelischen Kirche der Rheinprovinz nach dem Ende des Zweiten
Weltkrieges von 1945 bis 1948, Diss., Freie Universität Berlin 1990; Ewald Frie, «Brot und Sinn.
Katholizismus und Caritasarbeit in der Zusammenbruchsgesellschaft 1945» Historisches
Jahrbuch 117 1997), 129–146; Dietmar Merz, Das Evangelische Hilfswerk in Württemberg
von 1945 bis 1950, Epfendorf 2002; Johannes Michael Wischnath, Kirche in Aktion. Das
Evangelische Hilfswerk 1945–1957 und sein Verhältnis zu Kirche und Innerer Mission,
Göttingen 1986. Innere Mission und Evangelisches Hilfswerk wurden 1957 zum Diakonischen
Werk zusammengeschlossen. Die weitere Entwicklung wird erschlossen u. a. durch Peter

Hammerschmidt, Wohlfahrtsverbände in der Nachkriegszeit. Reorganisation und Finanzierung

der Spitzenverbände der freien Wohlfahrtspflege 1945 bis 1961, Weinheim 2005.
4 Zit. nach Wischnath wie Anm. 3), 130.
5 [Anonym – wahrscheinlich Theodor Schober], «Immer nur geben? Überlegungen zur Opferpraxis

der Kirche» Ms., s. d. [wahrscheinlich zwischen 1966 und 1968],Archiv des
Diakonischen Werkes der EKD, PB 97.

6 Bericht über die Sitzung des Zentralrates des DCV vom 9.–11. 4. 1946, Archiv des Deutschen
Caritasverbandes e. V., 111.055, Fasz. 1943–1946.

7 Brief des Leiters des Hilfswerks der EKD an die Bevollmächtigten des Hilfswerks, 22. 6.
1948, Archiv des Diakonischen Werkes der EKD, ZB 519, Teil II.

8 Zwar wurde der Diakoniegroschen in vielen Regionen nicht eingeführt, doch bestanden in
diesen Gebieten oft bereits parallele Initiativen – die sogenannten Gemeindehilfen – die auf
ähnliche Weise funktionierten.

9 Siehe dazu Rainer Auts, «Vom ‹Volksopfer› zur ‹Nächstenliebe›. Das westfälische
Winternothilfswerk 1945/46 im Spannungsfeld von Volksgemeinschaft und Rechristianisierung»
inAndreas Wollasch Hg.), Wohlfahrtspflege in der Region, Paderborn 1997, 205–227.



113

LINGELBACH: PHILANTHROPIE UND GEMEINDE

10 Handreichung des württembergischen Hilfswerks, Juli 1946, zit. nach Merz
wie Anm. 3), 93.

11 Zit. nach Manfred Eder, «Wiederaufbau und Neuorientierung» in Gatz wie Anm. 3),
280–294, hier 284 f. Siehe dazu u. a. Frie wie Anm. 3). Allgemeiner zu dieser Frage:
Wolfgang Löhr, «Rechristianisierungsvorstellungen im deutschen Katholizismus 1945–1948»

in Jochen-Christoph Kaiser, Anselm Doering-Manteuffel Hg.), Christentum und politische
Verantwortung. Kirchen im Nachkriegsdeutschland, Stuttgart 1990, 25–41.

12 Hilfswerk der EKD, Hauptbüro Berlin, Handreichung für die Haus- und Strassensammlung
im Februar 1950, Archiv des Diakonischen Werkes der EKD, Allg. Slg. 417.

13 Bericht über die Sitzung des Zentralvorstandes des DCV am 5. 10. 1953. Archiv des Deut¬

schen Caritasverbandes e. V., 110.055–1953/2.
14 Rundbrief des Präsidenten des DCV betr. Caritaskollekte und Caritassammlung in den

Pfarreien, o. D. [ca. 1949], Archiv des Deutschen Caritasverbandes e. V., 236.40.065.
15 Siehe dazu Gabriele Lingelbach, «Die Geschichte des Ehrenamtes im bundesrepublikanischen

Sammlungswesen: Über die Grenzen staatlich durchgesetzter Freiwilligenarbeit»
Westfälische Forschungen 55 2005), 153–175.

16 Eine Zusammenfassung der Krisensymptome findet sich im Memorandum zur Neugestaltung
der Sammlungsordnung in der bayerischen Landeskirche vom 10. 5. 1965, Archiv des

Diakonischen Werkes der EKD, PB 496.
17 Siehe dazu z. B. Innere Mission der Evgl.-Luth. Kirche in Oldenburg, Handzettel «Zur Sam¬

melwoche für die Innere Mission der Evgl.-Luth. Kirche in Oldenburg» September 1955,
Archiv des Diakonischen Werkes der EKD,Allg. Slg. 405.

18 Siehe dazu u. a. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, «Zahlen und Fakten –
Katholiken und Gottesdienstteilnehmer 1950–2003» http://dbk.de/daten/in_daten-04.html;
Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, «Zahlen und Fakten – Eintritte,

Wiederaufnahmen zur katholischen Kirche sowie Austritte aus der katholischen Kirche 1950–2003»
http://dbk.de/daten/in_daten-08.html. Angaben zur Zahl der Gottesdienstbesucher sowie
der Kirchenein- und -austritte auf evangelischer Seite finden sich in den verschiedenen
Jahrgängen des Kirchlichen Jahrbuchs für die Evangelische Kirche in Deutschland, Gütersloh
1948 ff.

19 Pfarrer Dyroff, «Das Sammlungswesen im Raum der Kirche – ein Beitrag zur gemeindlichen
Diakonie. Referat auf der Hilfswerktagung in Duisburg» Juni 1952, Archiv des Diakonischen
Werkes der EKD, Allg. Slg. 375.

20 Siehe dazu Karl Gabriel, «Zwischen Tradition und Modernisierung. Katholizismus und
katholisches Milieu in den fünfziger Jahren in der Bundesrepublik» in Anselm Doering-
Manteuffel, Kurt Nowak Hg.), Kirchliche Zeitgeschichte, Urteilsbildung und Methoden,
Stuttgart 1996, 248–262; sowie die Regionalstudie von Wilhelm Damberg, Abschied vom

Milieu? Katholizismus im Bistum Münster und in den Niederlanden 1945–1980, Paderborn
1997.

21 Während kurz vor der Währungsreform die Zahl der Pfarrcaritasmitglieder bei fast 800'000
gelegen hatte, betrug sie 1957 kaum noch 445'000. Geistlicher Rat Prem-Regensburg, «Über
Caritassammlungen, -kollekten und Mitgliedschaft. Referat bei der Zentralratstagung, 20. 4.
1950» Archiv des Deutschen Caritasverbandes e. V., 236.40.065; Protokoll über die Sitzung
des Zentralrates des DCV vom 1. 5.–3. 5. 1957, Archiv des Deutschen Caritasverbandes e. V.,

111.055, Fasz. 1955–1959.
22 Über Misereor liegt eine französischeArbeit vor: Sylvie Toscer, Les catholiques allemands

à la conquête du développement, Paris 1997. Siehe ausserdem Norbert Trippen, Josef Kardinal

Frings 1887–1978), Bd. 2: Sein Wirken für die Weltkirche und seine letzten Bischofsjahre,
Paderborn 2005, 104–161. Die Entstehungsgeschichte von BfdW ist noch nicht systematisch
erforscht. Informationen zu BfdW finden sich in den jeweiligen Jahresberichten von BfdW
sowie in Christian Berg Hg.), Brot für die Welt. Dokumente, Berichte, Rufe, Berlin 1962.
Einen ersten Einblick zu beidenAktionen bietet Dietrich Thränhardt, «‹Abenteuer im Heiligen



PHILANTHROPIE UND MACHT / PHILANTHROPIE ET POUVOIR TRAVERSE 2006/1

114

Geiste›. Universalistische Wohlfahrtskampagnen der Kirchen und der Aufbau sozial-
moralischer Einstellungen» in: Thomas Rauschenbach, Christoph Sachsse, Thomas Olk Hg.),

Von der Wertgemeinschaft zum Dienstleistungsunternehmen. Jugend- und Wohlfahrtsverbände
im Umbruch, Frankfurt a. M. 1995, 456–473.

23 Siehe etwa die Rede «Abenteuer im Heiligen Geist» von Joseph Kardinal Frings,
wiedergegeben in: Bischöfliche Kommission für Misereor Hg.), Misereor – Zeichen der Hoffnung.

Beiträge zur kirchlichen Entwicklungsarbeit. Gottfried Dössing zum 70. Geburtstag,
München 1976, 13–34.

24 Siehe u. a. Frings wie Anm. 23), 14.
25 Anweisung an die Priester und Pfarrer zur Durchführung der Fastenaktion Misereor 1969,

MisereorArchiv, Box Drucksachen 1966–69, Mappe 1969.
26 Brot für die Welt. Eine Materialsammlung 10 1971), B7, Privatsammlung. Hervorhebung

im Original.
27 Brot für die Welt. Eine Materialsammlung 1 1962), A1, Privatsammlung.
28 Brot für die Welt. Eine Materialsammlung 6, 1967, A3, Privatsammlung.
29 Misereor aktuell, April 1976, 11, Misereor Archiv, Box Drucksachen 1976–77, Mappe 1976.
30 Auch Sylvie Toscer schreibt Misereor die Funktion zu, die deutschen Katholiken

zu «remobilisieren» Toscer wieAnm. 22), 94 ff.
31 Zur kommenden Fastenaktion, 5. 2. 1960, Misereor Archiv, Box Drucksachen 1959–65,

Mappe 1960.
32 Parallele Aktionen gab es für BfdW: Auch hier wurden die Gläubigen aufgefordert, hin

und wieder auf etwas zu verzichten – einen Kinobesuch, das zweite Glas Bier in der Kneipe,
den Sonntagsbraten –, um das Ersparte in die bei den Familien aufgestellte Sammelbüchse
von BfdW zu werfen.

33 Brot für die Welt. Eine Materialsammlung 1 1962), A3, Privatsammlung.
34 Siehe die Jahresberichte von Misereor sowie die Materialsammlungen von BfdW insbesondere

seit der Mitte der 1960er-Jahre.

35 Ergebnis-Protokoll der Sitzung des Beirates für Öffentlichkeitsarbeit und Werbung
am 4. 6. 1970, Misereor Archiv, Hauptabteilung Inland – Beirat für Presse, Öffentlichkeitsarbeit

und Bildung.
36 Axel Schildt, «Die Modernisierung in der westdeutschen Wiederaufbau-Gesellschaft

der 50er Jahre – und einige Anmerkungen zur Rolle der Kirche in der sich modernisierenden
Gesellschaft» in Klaus Erich Pollmann Hg.), Kirche in den fünfziger Jahren. Die
Braunschweigische evangelisch-lutherische Landeskirche, Braunschweig 1997, 13–35, Zitat 33.

37 « Gesetz zur Regelung der öffentlichen Sammlungen und sammlungsähnlichen
Veranstaltungen Sammlungsgesetz) vom 5. November 1934» Reichs-Gesetzblatt 1934, Teil I,

1086–1088.



115

LINGELBACH: PHILANTHROPIE UND GEMEINDE

RESUME

PHILANTHROPIE ET PAROISSES

Depuis la fin de la Deuxième Guerre mondiale, la collecte de dons représente,

pour les institutions ecclésiastiques de la République fédérale d'Allemagne RFA),
un moyen de revitaliser et d'agrandir les paroisses. De plus, les collectes sont
censées contribuer à la rechristianisation de l'Allemagne. Toutefois, le système

des collectes a très vite connu une crise, les requêtes étant de plus en plus souvent

considérées comme un fardeau. Eu égard au développement de l'Etat social, les

donateurs mettaient en effet en doute le bien-fondé de verser de l'argent aux gens

nécessiteux du pays. Dans cette situation, certaines des fonctions assurées par
ces requêtes ont perduré sous une nouvelle forme de collecte visant cette foisci

le «Tiers-monde»: Misereor du côté de l'église catholique, Brot für die Welt
pour l'église évangélique. L'animation et la dynamisation de la vie paroissiale

sont restées des objectifs importants. Toutefois, les deux nouvelles initiatives ne

s'engagent pas dans la rechristianisation de la population allemande. Les conditions

sociales et la concurrence grandissante sur le marché des dons exigent que

le travail d'information et de publicité s'organise en fonction des motivations et

besoins desdonateurs potentiels, afin de pouvoir continuer à collecter des sommes

substantielles. Cet article démontre que les institutions quiservent d'intermédiaire
entre les donateurs et les récipiendaires exercent une influence considérable sur

le processus philanthropique.
Traduction: Janick Marina Schaufelbuehl)


	Philanthropie und Gemeinde : das bundesrepublikanische kirchliche Sammlungs- und Kollektenwesen in den ersten Jahrzehnten nach dem Zweiten Weltkrieg

