
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 12 (2005)

Heft: 2

Buchbesprechung: Gattenmord : Macht und Gewalt in der frühneuzeitlichen Ehe
[Dorothea Nolde]

Autor: Griesebner, Andrea

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


traverse 2005/2

182

Literatur zum Thema / Comptes rendus thematiques

durch die Rechtslehre veränderte sich im
Verlauf der ersten Hälfte des 20. Jahr­hunderts,

wie Matter am Beispiel August
Eggers – dem damaligen Experten in
Familien- und Eherechtsfra­gen – aufzeigt.
Es setzte sich eine Norm durch, wonach
Konflikte gewaltfrei zu lö­­sen waren,
allerdings war sich die Rechts­lehre lange
uneins darüber, ob diese Norm grundsätz­lichen

Charakter haben sollte oder viel­mehr

schichtspezifisch betrachtet werden
müsste. Nicht alle Rechtswis­sen­schaftler

vollzogen den Meinungswan­del Eggers
und so konnte sich bis in die 1950er-Jahre

vereinzelt auch die Ansicht halten, dass

Gewalt in den unteren sozialen Schichten
für Männer) ein «normales» Interaktions­mittel

sei, von Frauen der Unterschicht
gewissermassen selbstverständlich ertra­gen

werde und deshalb im Gegensatz zu

den oberen Schichten nicht sanktioniert
werden müsse. Das Amts­gericht Luzern
handelte hingegen ent­sprechend der aktu­ellen

rechtswissen­schaftlichen Mehrheits­meinung

und nahm keine nach Schichten
unterscheidende Einschätzung von Ge­walt

vor. Allerdings folgte es der älteren
juristischen Lehre dahingehend, dass es

nur besonders massive Gewaltakte als
hinreichenden Grund bewertete, um eine
Ehe zu scheiden und urteilte faktisch nur
in sehr wenigen Fälle im Sinne der Klage
auf «schwere Misshandlung» Die Inter­pretation

der erlebten ehelichen Gewalt
durch die Betroffenen konnte sich dage­gen

erheblich von der ju­ristischen Sicht­weise

unterscheiden. Unabhängig davon,
welcher sozialen Schicht sie angehörten,
bewerteten die Klägerinnen Gewaltfor­men

wie Schläge oder Tritte im Gegensatz

zu den Richtern nicht als «Rohheiten»

Für sie überschritten solche Gewaltakte
die Grenze des «Normalen» und stellten
eine klare Verletzung ihrer körperlichen
Integrität dar.

Die Publikation «Verletzte Körper»
leistet einen wichtigen Beitrag für das

Verständnis von ehelicher Gewalt aus der
historischen Perspektive. Sie zeigt einer­seits,

dass die Funktionen von Gewalt im
Zusammenhang mit jeweils vorherrschen­den

gesellschaftlichen Vorstellungen von
Ehe, Partnerschaft und den bestehenden
Geschlechterverhältnissen betrachtet
werden müssen. Andererseits machen die
Ergebnisse deutlich, dass die Verhandlung
von ehelicher Gewalt vor Gericht nicht
losgelöst von bestehenden Rechtstra­ditionen

untersucht werden kann, will
man zu plausiblen Erklärungen für eine
jeweils aktuelle Rechtspraxis gelangen.

Mit ihrer Arbeit zu ehelicher Gewalt in
den 1940er-Jahren erweitert Sonja Matter
den zeitlichen Rahmen der Erforschung
dieses Sachverhalts in der Geschichts­wissenschaft

und bietet einen neuen Aus­gangspunkt

für weitere Untersuchungen
dieser Art.

Marianne Fraefel Bern/Berlin)

DOROTHEA NO LDE

GATENMORD

MA CHT UND GEWA LT
IN DER FRÜHNEUZEIT LICHEN EHE

BÖH LAU VER LAG KÖLN 2003, 462 S., € 59,–

Dorothea Nolde interessiert sich in ihrer
Dissertation für die Frage, welche Funk­tion

physische Gewalt im frühneu­zeit­lichen

Frankreich für die Ordnung der
Geschlechter und insbesondere für die
Machtverteilung innerhalb der Ehe hatte.
Der Schwerpunkt ihrer Untersuchung
liegt in der zweiten Hälfte des 16. und
den ersten drei Jahrzehnten des 17. Jahr­hunderts.

Beeindruckend ist die Anzahl
und Vielfalt an Quellen, die sie für ihre
Studie analysierte: Das Spektrum reicht
von ju­ristischen, theologischen, staats­rechtlichen

und medizinisch-naturwis­senschaftlichen

Texten über Eheschriften,
Memoiren, Chroniken und Flugschriften



183

bis hin zu Prozessakten wegen versuchten
oder verwirklichten Gattenmords, die
im Kontext von Berufungsverfahren vor
dem Pariser parlement entstanden sind.
Letz­teres war Berufungsinstanz für ein
Gebiet mit einer Bevölkerung von zirka
8 bis 10 Millionen Menschen; dement­sprechend

konnte Dorothea Nolde für
den Zeitraum zwischen 1580 und 1620
insgesamt 97 Berufungsprozesse von
Frauen und 105 Berufungsprozesse von
Männern wegen Gattenmords nachwei­sen.

Ihre Suche nach den Prozessakten
erster Ins­tanz, wofür sie die Bestände in
14 De­par­tementsarchiven überprüfte, sind
bis auf Spuren zweier Prozesse dagegen
ergebnislos geblieben.

Bereits die berücksichtigten Quellen
verdeutlichen, dass Dorothea Nolde ih­rer

Studie keinen disziplinären, sondern
einen kulturwissenschaftlichen Ansatz zu

Grunde legt, der normative, literarische
und institutionelle Texte gleichermassen
berücksichtigt. So kann sie ein vielschich­tiges

Bild der Institution Ehe und ihrer
Veränderungen im ausgehenden 16. Jahr­hundert

zeichnen. Gleichzeitig kann sie
deutlich machen, in welch hohem Masse
die verschiedenen Textsorten aufeinander
bezogen sind. So wurden Flugschriften
teilweise von Richtern verfasst, die in
den erzählten Gerichtsprozessen selbst
entschieden hatten. Die literarischen
Erzählungen von Gattenmordprozessen
nutzt sie, um sich der Frage anzunähern,
welche Vorstellungen von Gattenmörder­Innen

die Richter ihrer Bewertung der
Gattenmordprozesse zu Grunde legten.

Während Dorothea Nolde im ersten
Teil der Studie die diskursiven Kontexte
rekonstruiert, in denen die Gattenmord­prozesse

standen und in die diese gleich­zeitig

auch intervenierten, wendet sie im
zweiten Teil ihrer Studie ihr Augenmerk
den rechtlichen Grundlagen der Prozesse
zu und fragt, mit welchen Begründungen
und Absichten das Pariser parlement die

Gattenmorde strafrechtlich verfolgte. Ihre
zentralen Analysekategorien sind Macht,
physische Gewalt, symbolische Gewalt
und Geschlecht. In Anlehnung an Michel
Foucault legt sie ihrer Studie einen rela­tionalen

Machtbegriff zu Grunde, womit
sie Machtverhältnisse als das Ergebnis
des Zusammenwirkens verschiedener
Kräfteverhältnisse und so als das Ergeb­nis

von Interaktion analysieren kann.
Als physische Gewalt definiert sie jeden
«mit Zwang verbundenen Eingriff in die
körperliche IntegritätAnderer» wodurch
im Unterschied zu traditionellen Gewalt­begriffen

auch Ohrfeigen oder die Verab­reichung

von Gift als physische Gewalt
fassbar wird. 5) Unter symbolischer Ge­walt

versteht sie dagegen mit Pierre
Bour­dieu die «Anerkennung der Autorität
durch die Beherrschten» selbst. Eine
Anerkennung, die nicht freiwillig erfolgt,
sondern den Beherrschten insofern «ab­gepresst

» ist, als ihnen die Möglichkeit,
sich dagegen zu entscheiden, nicht ge­geben

ist. 6) Der Begriff Geschlecht
wird von ihr dagegen an keiner Stelle der

Studie definiert und auch nicht analytisch,
sondern als Oberbegriff für Frauen und
für Männer verwendet. Dies führt dazu,
dass sie die geschlechtliche Codierung
von Gewalt – männliche Gewalt / weib­liche

Gewalt – mit der von Männern oder
Frauen ausgeübten Gewalt gleich setzt.
So etwa gleich auf der ersten Seite der
Einleitung: «Männliche und weibliche
Gewalt werden zueinander ins Verhältnis
gesetzt, und in ihrer Wechselwirkung
untersucht.» 1)

Dorothea Nolde eröffnet ihre Stu­die

mit einerAnalyse des Bildes des

Gattenmordes, wie es in literarischen
Texten, vorrangig in den Flugschriften,
entworfen wurde. Sie zeigt, dass in der
überwiegenden Mehrheit der Erzählungen
die Täterinnen Frauen sind, welche ihren
Ehemann auf besonders grausame Weise
entweder selbst ermordeten oder aber



traverse 2005/2

184

Literatur zum Thema / Comptes rendus thematiques

ermorden liessen. Die Grausamkeit der
Tat verweist in diesen Darstellungen nicht
nur auf den bösen Charakter der Ehe­frau,

sondern auf jenen der Frauen ganz
allgemein. Ist der Ehemann der Täter,
so ist es dagegen die konkrete Situation,
ein Streit, der Ehebruch der Ehefrau und
der damit verbundene Schmerz, der dem
Mann die Kontrolle über sein Handeln
nimmt. Der Gattenmord wird in den
zeitgenössischen Quellen meist als Beleg
für eine in Unordnung geratene Welt,
als Verbrechen gegen die natürliche wie
gegen die göttliche Ordnung interpretiert.
Die am häufigsten thematisierte Variante
des Gattenmordes ist die Ermordung der
Ehebrecherin. Wird der ermordete Ehe­mann

meist als «arm» und «unschuldig»
dargestellt, wird die ermordete Ehefrau
als «eigen­sinnig » «ungehorsam» und vor
allem als «untreu» charakterisiert. Darin
ähnelt das Opfer der Gattenmörderin, die
ebenfalls als «aufsässige Frau» gezeich­net

wird. Die Gleichsetzung von «Aufsäs­sigkeit

» und Mordbereitschaft beruhte,
so Dorothea Nolde, auf einem dichoto­mischen

Machtverständnis, welches nur
die Posi­tion des Herrschens oder die des
Be­herrscht­werdens kannte. Dorothea
Nolde zeigt darüber hinaus, wie Flugblät­ter

und juristische Urteile sich oft in ihrer
didaktischen Absicht glichen: Beiden
ging es um die Statuierung eines Exem­pels,

um die Setzung eines Zeichens, um
die Ordnung der Ehe und die Ordnung
der Geschlechter ganz allgemein.

Gegenstand der nächsten Kapitel
sind zeitgenössische Ehekonzepte: Eine
der Thesen Dorothea Noldes ist, dass die
Wiederentdeckung antikerAutoren und
die Debatten rund um die Beschlüsse des

Tridentinischen Konzils in Frankreich
zu einer Neukonzeption der Ehe führ­ten,

welche die hierarchische Ordnung
der Ehe noch verstärkte. Vor allem der

Rückgriff auf das römische Recht habe

neben einer Stärkung der Machtposi­tion

des Ehemanns dazu geführt, dass

die recht­liche Position der Ehefrau im
«Zuge einer fortschreitenden Entmün­digung

zunehmend der eines Kindes
gleichgesetzt» wurde. 67) Auch wenn
dasAusmass der Unterwerfung der Ehe­frau

umstritten war: Ihre Unterwerfung
unter die Herrschaft des Ehemanns war,
so Dorothea Nolde, im ausgehenden 16.
Jahrhundert Konsens, wurde weder in
religiösen, noch in juris­tischen oder

me­dizinischnaturwissenschaftlichen Texten
in Frage gestellt. Die Denkfigur, dass eine
harmonische Ehe die Unterordnung der

Frau voraussetzt, wurde selbst von der
Feministin Marie de Gournay geteilt. Die
Humanisten setzten, so Dorothea Nolde,
das harmonische Eheideal als Gegenent­wurf

zur als «unharmonisch» erlebten
Gegenwart, wo die Eherealität von Streit,
Zank und Unverständnis geprägt gewesen
sei. Mit phy­sischer Gewalt ausgetragene

Konflikte zwischen den EhepartnerInnen
werden von den ZeitgenossInnen als
gewöhn­licher Bestandteil des Ehealltags
geschildert, wobei Dorothea Nolde vor al­lem

zwei Konfliktfelder besonders hervor­treten

sieht: Sexualität sowie materieller
Besitz. Im Bereich der Sexualität sind
es neben dem Ehebruch vor allem die
Verweigerung des Geschlechtsverkehrs,
die Sterilität der Frau und die Impotenz
des Manns, die als Konfliktfelder betont
werden.

Da es bei den ehelichen Konflikten
gleichzeitig immer auch um ein Aushan­deln

der ehelichen Machtverhältnisse
ging, sahen viele humanistischeAutoren
die körperliche und materielle Überle­genheit

des Ehemanns als notwendige
Voraussetzung für die Durchsetzung
der Ehe­hierarchie. Diese Ansicht stand
allerdings im Widerspruch zu den konkre­ten

Interessen all jener Männer, welche
Vermögen und Rang der Ehefrau zum
Aufstieg be­­ziehungsweise zur Sicherung
ihres Status brauchten. Eine Versöhnung



185

dieser widersprüchlichen Interessen sahen

viele humanistische Autoren in der Heirat
einer ver­mögenden sehr jungen Frau, die
noch «fügsamer sei» und vom Ehemann
nach seinen Interessen geformt werden
könne. Folie für diese Debatten bildete,
wie Do­rothea Nolde veranschaulicht,
wiederum das dichotomische Machtver­ständnis,

in welchem es zwischen Unter­werfung

oder Herrschaft keine Alterna­tive

gab. Kon­krete Herrscherinnen oder
Regentinnen wie Elisabeth von England
oder Katharina von Medici, welche die
männliche Codierung von Macht und
Herrschaft qua Person in Frage stellten,
wurden zum «Mannweib» beziehungs­weise

zur «Amazone» Männer, die sich
beherrschen liessen, büssten ihre Männ­lichkeit

zur Gänze ein, wurden als «wei­bisch

» definiert.
Die Ausübung von Herrschaft ge­genüber

Frau, Kindern und Dienstbo­ten

gehörte, wie Dorothea Nolda mit
vielen Quellenzitaten belegt, zu den
unumstrit­tenen Pflichten des Ehemanns.
Neu verhandelt wurden in der zweiten
Hälfte des 16. Jahrhunderts dagegen die
Grenzen der Gewaltanwendung, wobei
das «Postulat unbeschränkter Gewalt­anwendung

» und die Forderung nach
«Willkürverzicht» den Rahmen dieser

Debatte definierten. Ein völliger Verzicht
auf physische Gewalt lag «jenseits des

Blickfeldes» 142) Die Frage war nicht
ob, sondern wie hef­tig und in welchen
Kontexten dieAnwendung physischer
Gewalt erlaubt war: Sahen die coutumes
des ausgehenden Mittelalters bei als
legitim bewerteter Gewaltanwendung mit
Todesfolge noch die Straffreiheit vor, so
setzte sich im 16. Jahrhundert zunehmend
die Gefahr für Leib und Leben als Legi­timitätsgrenze

durch. Unterstützt wurde
diese Grenz­verschiebung, wie Dorothea
Nolde darlegt, auch durch die Praxis, dass

die königlichen Ehegerichte klagenden
Ehefrauen, die um ihr Leben fürchte­ten,

häu­figer die Trennung von Tisch
und Bett gewährten als die kirchlichen
Ehegerichte. Der These von Jean-Louis
Flan­drin, der die Gewaltbegrenzung als
eine Schwächung der Machtposition des

Ehemanns interpretiert, hält Dorothea
Nolde entgegen, dass zeitgleich auch die
Posi­tion der Ehefrau neu definiert wurde.
Das vor allem von der Kirche propagierte
Ehe­modell verlangte von ihr nun unbe­dingten

Gehorsam und wertete jeglichen
Ungehorsam als Verstoss gegen Gottes
Gebot. Die Unterordnung wurde von der

Ehefrau als eine zu erbringende Leistung,
als aktives Tun eingefordert. Die Position
der Ehefrau wurde von der «zu Unter­werfenden

» zu der «sich selbst Unterwer­fenden

» verschoben. Die plausible These
von Dorothea Nolde ist, dass die Pflicht
der Ehefrau zu unbedingtem Gehorsam
den Machtverlust der Ehemänner kom­pensierte.

Sie schlägt daher vor, diese
Verschiebung als Übergang zu einem
neuen Herr­schaftsmodus zu verstehen,
der nicht mehr auf physischer, sondern
auf sym­bolischer Gewalt beruht. Wie
Dorothea Nolde darlegt, war diese Ver­schiebung

nicht das Ergebnis einer Diszi­plinierung

von «oben» sondern Ergebnis
eines Pro­zesses, an dem verschiedene
gesellschaftliche Gruppen mit durchaus
unterschied­lichen Interessen beteiligt wa­ren.

Auch fand der Übergang zum neuen
Herr­schafts­modus nicht schlagartig statt,
sondern bestanden beide Ehemodelle bis

weit ins 17. Jahrhundert konkurrierend
nebeneinander. Warum Dorothea Nolde
allerdings im Herrschaftsmodus symbo­lische

Gewalt ein beträchtliches Macht­potenzial

für Ehefrauen verortet, 177,
413) ist für mich nicht nachvollziehbar,
denn in meiner Lesart des Konzepts «sym­­bolische

Gewalt» ist der springende Punkt
ja gerade der, dass die Realität hier: der
Geschlechterhierarchie) als nicht hinter­fragbar

erfahren wird.
Im zweiten Teil ihrer Studie wendet



traverse 2005/2

186

Literatur zum Thema / Comptes rendus thematiques

Dorothea Nolde ihren Blick stärker der
Gerichtspraxis zu. Sie zeigt, dass sich
das französische Strafrecht des Untersu­chungs­zeitraums

aus einer Vielzahl an
­Rechtsquellen zusammensetzte und für
Juristen das römische und das kanonische
Recht nahezu gleichberechtigte Refe­renzen

darstellten. Bei Tötungsdelikten
beriefen sich die Juristen und Staatsrecht­ler

häufig zudem auf das göttliche Recht
einerseits, auf das Naturrecht anderer­seits.

Dorothea Nolde arbeitet heraus,
dass im Falle des Gattenmords und ande­rer

crimes atroces die juristischen Spiel­regeln

dem Richter kaum einen Spielraum
liessen, eine Strafmilderung etwa nur
dann möglich war, wenn die Beweisla­ge

für einen vollen Tatnachweis nicht
ausreichte. Mi­nutiös rekonstruiert sie die
Verfahrens­regeln, denen ein Gattenmord­prozess

in der ersten Instanz folgen sollte,
erklärt, wie ein Strafverfahren ins Rollen
gebracht werden konnte, was ein Beweis,
ein Indiz oder ein Zeuge / eine Zeugin
war und schildert die komplizierten

Er­mittlungsund Urteilsverfahren sowohl
der ersten Instanz wie auch des Pariser
Berufungsgerichts. In einem eigenen
Kapitel geht sie der Frage nach, wer die
Richter des Pariser parlement waren. Sie

zeigt, dass die Richter zwar keine homo­gene

Gruppe bildeten, aber einem relativ
homogenen Milieu entstammten. Neben

Ausbildung und Qualifikation setzten die
Ämter am Pariser parlement, die – wie
viele andere auch – käuflich waren, vor
allem Be­sitz voraus. Da Heiratspolitik
und familiäre Netzwerke für diese Gruppe
eine wichtige Rolle spielte, verwundert es

auch nicht, dass vielen von ihnen die Ord­nung

der Ehe ein zentrales Anliegen war.
Etwas komplizierter ist die Rekons­truktion

der sozialen Position der An­geklagten.

Bei den angeklagten Männern
kann Dorothea Nolde zumindest auf Be­rufsangaben

zurückgreifen, die bei Frauen

oft fehlen. Von den Berufsangaben der

angeklagten beziehungsweise der ermor­deten

Männer ausgehend, zeigt Dorothea
Nolde, dass von TagelöhnerInnen bis
zu Inhabern hoher Ämter alle soziale
Schichten, für die das Pariser parlement
zuständig war, vertreten sind. Auffallend
ist der hohe Anteil an HandwerkerInnen,
wobei Dorothea Nolde zu bedenken gibt,
dass sich des Gattenmords nur schuldig
machen konnte, wer heiraten durfte.

Bei 40 von 97 Frauen 39 Prozent)
und 17 von 105 Männern 17 Prozent),
die Berufung beim Pariser parlement
eingereicht hatten, war der Gatten­mord­prozess

auf der ersten Instanz nicht
entschieden worden. Diese Frauen und
Männer hatten nicht gegen ein Urteil
im engeren Sinn, sondern gegen ein
erstinstanz­liches Folterurteil Berufung
eingelegt. Nicht eine mildere Bestrafung
von Frauen, sondern die unterschiedliche
Ausgangslage erklärt, warum 30 Prozent
der Frauen, aber nur 7 Prozent der Män­ner

von den Richtern des parlement, oft
nachdem sie gefoltert worden waren, un­ter

Vorbehalt entlassen wurden. Die von
den ersten Instanzen verhängten Todesur­teile

wurden von den Richtern des parlement

nur in zwei Drittel der Fälle – bei
Frauen wie bei Männern – bestätigt. Wie
Dorothea Nolde zu Recht betont, ist die
Divergenz in der Einschätzung zwischen
erster Instanz und parlement erstaunlich,
da beide im wesentlichen nach derselben
Aktenlage urteilten.

Zentrales Ergebnis ihrer Analyse
der Gattenmordprozesse ist, dass die
Überführung von Frauen und Männern
einer grundsätzlich unterschiedlichen
Beweislogik gehorchte, die häufigsten
Beweismittel gegen Frauen ihr unmorali­scher

Lebenswandel, ihre «Aufsässigkeit»
in der Ehe und ihr Verhalten nach der Tat
waren, während bei Männern dagegen das

Geständnis, frühere Gewalttaten gegen

das Opfer und Tatspuren in Rechnung
gestellt wurden. Diese unterschiedliche



187

Beweislogik könnte, so mein Einwand,
auch damit zusammenhängen, dass nur
bei 7 Prozent der Fälle gegen Männer,
aber bei immerhin 39 Prozent der Fälle
gegen Frauen die Beweislage offenbar
so ungeklärt war, dass die erste Instanz
kein Urteil fällen konnte oder wollte. Da
letztere Berufungsprozesse, wie Dorothea
Nolde selbst schreibt, eigenen Spielregeln
gehorchten, finde ich es schade, dass sie
in ihrer Analyse die unterschiedlichen
Aus­gangsbedingungen der Berufungspro­zesse

nicht stärker berücksichtigt. Eine
Analyse der Prozesse, die Geschlecht
nicht von vornherein als Differenz erster
Ordnung setzt, hätte an ihrem Befund,
dass Geschlechterstereotypen die Beweis­logik

prägten, vermutlich nichts geändert.
Sie hätte ihn aber methodisch weniger an­greifbar

gemacht. Abgesehen von diesem

Einwand bleibt für mich ein durchgängig
positiver Eindruck: Durch die Einbezie­hung

von normativen, litera­ri­schen und

institutionellen Texten kann Dorothea
Nolde sichtbar machen, wie stark zeit­genössische

Denkmuster, Vor­urteile und

nicht zuletzt Geschlechterste­reotype auch
vor Gericht relevant waren. Überzeugend
legt sie dar, dass ein kulturwissenschaftli­cher

Zugang auch im Feld der Kriminali­tätsgeschichte

neue Erkenntnisse eröffnet.

Andrea Griesebner Wien)

JUTTA EMING CLAUDIA JARZE -
BOWS KI, CLAUDIA ULBRI CH HG

HISTORISCHE INZESTDIS KURSE

INTERDISZIP LIN ÄRE ZUG ÄNGE

HE LMER VER LAG KÖNIGSTEIN /TS 2003, 296 S., €
29,95

«Für Historiker und Historikerinnen ist
es selbstverständlich, dass Begriffe ihre
Geschichte und Geschichten ihre Kon­texte

haben.» Dieser in der Einleitung
niedergelegten Überzeugung folgend,
versammeln die Herausgeberinnen in
dem aus einem interdisziplinären Work­shop

hervorgegangenen Band vom
Mittelalter bis zur Gegenwart reichende
Auf­sätze zum Thema Inzest. Wissen­schaftsgeschichtlich

betrachtet, wird
hierbei zweierlei deutlich: Zum einen die
immer noch spürbare Wirkmächtigkeit
der Thesen Sigmund Freuds und Claude

Lévi-Strauss’, auf welche die Autorinnen
immer wieder affirmativ oder ablehnend
rekurrieren. Zum anderen die Tatsache,
dass der Inzestforschung – wie auch der
Verwandtschaftsforschung generell – be­sonders

aus der Frühneuzeitforschung
heraus methodische und theoretische
Anregungen zugewachsen sind, die viel
innovatives Potenzial bereitstellen.

Epochenübergreifend betrachtet, ver­weigert

sich der Begriff «Inzest» einer
eindeutigen Definition. Die heute verbrei­tete

Vorstellung, Inzest als Geschlechts­verkehr

zwischen nahen Blutsverwand­ten

einer Kernfamilie zu begreifen,
trifft auf frühere Epochen keineswegs
zwangs­läufig zu. Vielmehr griffen hier
Inzestverbote oft weit über den engeren

Familienkreis hinaus und betrafen sogar

oft nicht blutsverwandte Personen, wie
etwa Schwieger- und Stiefverwandte
oder sogar Taufpaten, die in «geistlicher»
Verwandtschaft mit einer Familie verbun­den

waren. Die Grenzziehungen zwischen
sozial geachteten und sozial geächteten
Beziehungen verliefen somit in verschie­


	Gattenmord : Macht und Gewalt in der frühneuzeitlichen Ehe [Dorothea Nolde]

