
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 12 (2005)

Heft: 2

Artikel: Die Sprache der Gewalt : Körpersymbolik in ehelichen
Auseinandersetzungen im Frankreich der Frühen Neuzeit

Autor: Nolde, Dorothea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-28431

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-28431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


27

Nolde: Die Sprache der gewalt

DIE SPRACHE DER GEWALT

KÖRPERSYMBOLIK IN EHELICHEN AUSEINANDERSETZUNGEN IM
FRANKREICH DER FRÜHEN NEUZEIT

DOROTHEA NOLDE

Gewalt stellte im Europa der frühen Neuzeit einen integralen Bestandteil der

Soziabilität dar und war als solcher in hohem Masse kulturell kodiert.1 Vor
diesem Hintergrund hat die jüngere Forschung wiederholt die Bedeutung von
Geschlecht als einem der zentralen Faktoren, die Gewalthandeln und dessen

Wahrnehmung bestimmten, unterstrichen.2 Allerdings wird physische Gewalt,
insbesondere wenn es um Gewalt als Medium zur Herstellung und Aufrecht­erhaltung

der Geschlechterordnung geht, in der Forschung nahezu ausschliess­lich

als männliches Phänomen thematisiert. Selbst die wenigen Studien, die
explizit die Frage weiblicher Gewalt aufwerfen, kommen in der Regel zu dem

Schluss, dass es sich bei der frühneuzeitlichen Kultur der Gewalt um eine

männliche Kultur handelte, an der Frauen als Akteure wenn überhaupt nur
marginal partizipierten.3 Dies trifft auch auf die meisten der Studien zu, die sich

dank eines wachsenden Interesses für häusliche Gewalt mit ehelicher Gewalt
auseinander setzen. So nehmen etwa Nicole Castan für das frühneuzeitliche
Frankreich, Laura Gowing für England und Heinrich Richard Schmidt für die
Schweiz im Zusammenhang mit Gewalt in der Ehe vor allem männliche Gewalt
gegen Frauen in den Blick.4 Eine Ausnahme bildet hier Lyndal Ropers Studie
zum Augsburg der Reformationszeit, die neben männ­licher Gewalt auch den

Widerspruch zwischen der Norm weiblicher Gewalt­losigkeit und der Realität
weiblicher Gewalt in der Ehe aufzeigt. 5

Der Frage nach der geschlechtsspezifischen Bedeutung und Wahrnehmung
männlicher und weiblicher Gewalt in der Ehe soll im Folgenden am Beispiel
Frankreichs Ende des 16. und zu Beginn des 17. Jahrhunderts nachgegangen

werden. Wie in anderen europäischen Ländern war auch in Frankreich zu Be­ginn

der frühen Neuzeit die Ehe Bestandteil einer Kultur, die in hohem Masse

von Gewalt geprägt war. Als Folge der Beschlüsse des Tridentinischen Konzils
und im Zusammenhang mit dem beginnendenAbsolutismus erfuhr die Ehe als
eine der grundlegenden gesellschaftlichen Institutionen eine Neu­ordnung, bei
der die Regelung der Gewaltverhältnisse eine zentrale Rolle spielte. Einerseits
wurden männlicher Gewaltanwendung als Mittel ehelicher Herrschaft neue



Häusliche gewalt / De la violence domestique traverse 2005/2

28

und engere Grenzen gesetzt, andererseits wurde im Gegenzug weibliches
Aufbegehren und erst recht weibliche Gewalt mehr und mehr stigmatisiert,
und die Pflicht zum unbedingten Gehorsam entwickelte sich zum zentralen
Element einer Neudefinition der Rolle der Ehefrau. 6 In diesem Kontext kommt
der symbolischen und damit auch der kommunikativen Be­deutung männlicher
und weiblicher Gewalt besonderes Gewicht zu.
Um die kommunikative Dimension von Gewalthandeln in den Blick zu nehmen,

reichen indes Gerichtsakten, die im Allgemeinen die Hauptquelle his­to­rischer

Gewaltforschung darstellen, häufig nicht aus. Wie Denis Crouzet im Zu­­sammenhang

mit den Auseinandersetzungen der französischen Religionskriege
aufgezeigt hat, verleiht erst der jeweilige Wahrnehmungskontext gewalt­tätigen

Gesten ihren Sinn.7 Diese kulturelle Bedeutung von Gewalt erschliesst sich oft
nur sehr unvollkommen aus den Gerichtsakten, auch wenn diese kei­neswegs

nur die obrigkeitliche Sichtweise widerspiegeln, sondern zu­gleich alltagsge­schichtliche

Zeugnisse darstellen. Zum historischen Verständnis der Rolle von
Gewalt in der frühneuzeitlichen Gesellschaft bedarf es daher eines Kreuzens
der Perspektive mit aussergerichtlichen Diskursen. Insbesondere eine Zusam­menschau

mit der narrativen Literatur, wie sie etwa Natalie Zemon Davis für
Gnadenbriefe im Frankreich des 16. Jahrhunderts vorgenommen hat,8 lässt jene

kulturellen Selbstverständlichkeiten zu Tage treten, die in Gerichtsprozessen
zwar wirksam waren, dort aber kaum je explizit themati­siert wurden. In diesem

Sinne beruht die hier vorgestellte Analyse ehelicher Gewalt im Frankreich zu
Beginn der frühen Neuzeit auf Gerichtsakten des Pariser Parlement, normati­ven

Texten juristischer, theologischer und humanistischer Provenienz, sowie
narrativen Quellen, insbesondere Flugschriften.

UNTERSCHIEDLICHE BEDEUTUNGSHORIZONTE

Der soziale Sinn ehelicher Gewalt erweist sich dabei als geschlechtsspezifisch
höchst unterschiedlich, und zwar auf normativer Ebene ebenso wie im Bereich
des Alltagshandelns oder der Beurteilung von deviantem Verhalten.
Männliche Gewalt stellte in Form des Züchtigungsrechtes einen integralen
Bestandteil der Eheordnung dar. Das Recht, die Untergebenen körperlich zu
strafen, war ein kennzeichnendes Merkmal aller Herrschaftsbeziehungen, von
der Königsherrschaft bis hin zur Herrschaft der Eltern über ihre Kinder,9 und
es wäre niemandem in den Sinn gekommen, die Ehe hiervon auszunehmen.

Dies umso weniger, als sich im 16. Jahrhundert das Prinzip der juristischen
Unmündigkeit der Ehefrau durchsetzte, während gleichzeitig die nach­tri­den­tinische

Kirche ihrerseits die Vormundstellung des Ehemannes gegenüber



29

Nolde: Die Sprache der gewalt

seiner Frau propagierte. Juristen, Theologen und Humanisten waren sich
darin einig, dass die Züchtigung der Ehefrau nicht nur ein Recht, sondern eine

Pflicht des Ehemannes darstellte.10 In seinem 1540 ins Französische übersetz­ten

Traktat De l’institution de la femme Chrestienne, einer in ganz Europa
einflussreichen Erziehungsschrift, erklärte der spanische Humanist Juan Luis
Vives die körperliche Überlegenheit des Ehemannes sogar zur unverzichtba­ren

Voraussetzung der Ehehierarchie: « […] si la femme estoit aussi robuste
en corps et en esperit, comme[nt] se rendroit elle en la subjection d’ung pareil
ou moindre de soy?»11

Wenngleich das Züchtigungsrecht des Ehemanns als solches unumstritten
war, so wurden doch im Laufe des 16. Jahrhunderts dessen Grenzen neu

definiert. Während in den Gewohnheitsrechten, den coutumes des ausgehen­den

Mittel­alters, das Recht des Ehemannes, seine Frau zu schlagen, noch in
ausgesprochen grosszügiger Auslegung festgehalten war, die Straffreiheit
oft auch bei Todesfolge garantierte, enthielten die coutumes des 16. und 17.
Jahrhunderts diese Bestimmungen nicht mehr.12 Parallel dazu etablierten
königliche Edikte und juristische Traktate den Grundsatz, dass jede Tötung
mit der Todesstrafe zu ahnden sei, also auch die der Ehefrau.13 Allein dem
König, nicht aber der Justiz, stand das Recht der Begnadigung zu. 14 Die Ju­stizpraxis

implementierte diese Veränderung auch tatsächlich. Angeklagte,
die versuchten, die Tötung der Ehefrau als zu weit gegangene Züchtigung zu
rechtfertigen, wurden sowohl von den erstinstanzlichen Gerichten als auch
in der Berufung beim Pariser Parlement systematisch zum Tode verurteilt.
Parallel dazu wurde klagenden Ehefrauen allem Anschein nach weitaus häu­figer

als zuvor eine Trennung von Tisch und Bett séparation de corps) als
Schutz vor Gewalttätigkeiten des Mannes gewährt.15 Die Gewalttätigkeit des

Ehemannes als solche reichte jedoch allein nicht aus, um ein solches Urteil
zu erwirken. Ein derar­tiger Entscheid setzte vielmehr voraus, dass die Richter
das Leben der Kläge­rin gefährdet sahen.16

Die Veränderungen auf juristischer Ebene gingen einher mit einer allgemei­nen

Debatte über die Grenzen des Züchtigungsrechtes. Der im theologischen
Ehediskurs häufig anzutreffende Vergleich ehelicher Herrschaft mit der Herr­schaft

Gottes, der auf den ersten Blick die Vorstellung einer Allmachtsposi­tion

nahe legt, war nichtsdestoweniger mit der Forderung nach gerechter
Herr­schaftsausübung verknüpft und wurde von der Kirche als Gegenbild zu
jeder Form von Willkürherrschaft entworfen. In diesem Zusammenhang ver­urteilten

et­liche Theologen jede Gewalt die, wie es Jean Benedicti ausdrückt,
«die Grenzen der Mässigung und der Vernunft überschreitet».17 Vernunft und
Mässigung wurden zugleich von humanistischer Seite als männliche Tugen­den

propagiert, die jeder Autoritätsinhaber und folglich auch der Ehemann



Häusliche gewalt / De la violence domestique traverse 2005/2

30

auf­weisen sollte. Diese Argumentation, die jeglichen Exzess und umso mehr
jeglichen Gewaltexzess verurteilte, berief sich auf Aristoteles, dem zufolge
sich der Herrschende durch prudentia – das heisst durch Umsicht – auszeich­nen

sollte.18

Diese normativen Diskurse, die das Prinzip des Züchtigungsrechtes bestätig­ten

und zugleich dessen Grenzen neu definierten, schwiegen sich über weib­liche

Gewalt in der Ehe weit gehend aus. Der Grund hierfür liegt darin, dass
Ge­waltanwendung seitens der Ehefrau per definitionem nicht zur Ordnung
der Ehe gehörte und es sich daher erübrigte, dafür Regeln und Grenzen aus­zuhandeln.

Von weiblicher Gewaltanwendung gegen den Ehemann ist vor
allem in der erzählenden Literatur und der Satire die Rede, sowie in alltags­geschicht­lichen

Quellen wie etwa den Berichten über die Spottumzüge des

Eselreitens chevauchée de l’âne), bei dem Ehemänner, die sich von ihrer
Frau hatten schlagen lassen, zur Strafe öffentlich vorgeführt wurden. Die thea­tralischen

Inszenierungen dieses Rügebrauchs trugen zwar nicht selten
ebenfalls sati­rische Züge, doch betrafen sie keine fiktiven sondern ganz reale
Ehemänner, die entweder persönlich anwesend waren, namentlich genannt
wurden oder beispielsweise anhand ihres Berufes und ihres Stadtviertels
identifizierbar waren.19

Wie sehr weibliche Gewalt in der Ehe ausserhalb der gesellschaftlichen Ord­nung

stand, wird auch daran ersichtlich, dass sie in diesen Quellen nahezu

ausschliesslich auf zweierlei Weise thematisiert wird: entweder, wie etwa in
der Flugschriftenliteratur, in stark dramatisierter Form als Transgression sämt­licher

gesellschaftlicher Normen, oder aber durch Lächerlichmachung in Form
von satirischen Darstellungen. Sara Matthews Grieco zufolge kennzeichnete

die gleiche thematische Aufspaltung in satirische Darstellungen einerseits und
dramatische Bilder von Verbrechen gegen den Ehemann, die Familie und die
gesellschaftliche Ordnung andererseits auch die bildliche Darstellung weib­licher

Gewalt in der Ehe.20 Die dominante und noch mehr die gewalttätige Ehefrau
galt als Inbegriff der «verkehrten Welt».21 Infolge dessen wurde weibliche Ge­walt

gegenüber dem Ehemann stets als Griff nach der Macht und als Versuch

interpretiert, die Ehehierarchie umzustürzen.

GATTENMORD VOR GERICHT

Vor Gericht wurde eheliche Gewalt, ausser in den bereits erwähnten Tren­nungsverfahren,

vor allem in seiner extremsten Form, dem Gattenmord,
aktenkundig. Das hängt nicht zuletzt damit zusammen, dass die Ermordung
des Ehe­partners im Frankreich des Ancien Régime als eines von ganz wenigen



31

Nolde: Die Sprache der gewalt

Gewaltverbrechen als Offizialdelikt verfolgt wurde und es keiner privaten
Kläger die zunächst auch die Kosten des Verfahrens tragen mussten) be­durfte,

damit es zum Prozess kam. Die Verfolgung als Offizialdelikt zeigt
nicht zuletzt, dass Gewalt in der Ehe alles andere als eine Privatsache der

Ehepartner darstellte, sondern von zentralem gesellschaftlichem und staat­lichem

Interesse war.

Im Zeitraum von 1580–1620 wurden vor dem Pariser Parlement, der höchs­ten

Gerichtsinstanz des Ancien Régime, 204 Gattenmordprozesse verhandelt,
die 97 weibliche und 106 männliche Angeklagte betrafen.22 Wie die Analyse
der Verhörprotokolle zeigt, ordneten auch hier die Richter männliche und

weibliche Gewalt in unterschiedliche Bedeutungshorizonte ein. So machten in
der Beweisführung gegenüber männlichen Angeklagten Geständnisse, frühere
Gewalttätigkeit gegenüber dem Opfer sowie Tatspuren zusammen fast die
Hälfte aller genannten Beweismittel aus. In den Verfahren gegen weibliche
Angeklagte hingegen bestand über die Hälfte der angeführten Beweismittel
im Nachweis eines unmoralischen Lebenswandels, von Streit in der Ehe sowie
verdächtigem Verhalten nach der Tat beispielsweise mangelnde Trauer um
den verstorbenen Ehemann).
Die Verhöre männlicher Angeklagter orientierten sich vor allem an Indizien,
die geeignet waren, konkrete Tathinweise zu liefern. Besonderes Gewicht
kam dabei – neben Geständnissen – Indizien zu, die eine Analogie zur Tat
auf­wiesen, wie etwa frühere Gewalthandlungen, die mit der Todesursache
kor­relierten. So wurde dem Bauern Jehan Billard vorgehalten: « […] qu’il y
a tesmoignaige contre luy que aultres fois il l’a pris a la gorge et [elle] s’est
trouvée offensée avec des gaffes a l’endroit de la gorge.»23

In den Verhören weiblicher Angeklagter dominierten dagegen Fragen nach
Zwietracht in der Ehe und einem unsittlichen Lebenswandel. Überdies wurden
beide Indizien nicht selten miteinander verknüpft, indem der Lebenswandel
der Angeklagten für den ehelichen Streit verantwortlich gemacht wurde.
Dahinter stand die Frage, ob die Angeklagte die Charakteristika einer aufsäs­sigen

Ehefrau aufwiese. Die Richter legten hier ihrer Beweislogik implizit
aussergericht­liche Diskurse zu Grunde. Die Vorstellung, dass eine aufsäs­sige

Ehefrau eine Gefahr für Leib und Leben des Ehemannes darstelle und daher

eine poten­zielle Mör­derin sei, war in der Tat unter den Zeitgenossen weit ver­breitet.

Verstärkt wurde diese Vorstellung durch Annahmen über die im­pulsive

und unbeherrschte Natur der Frau, die zu allen Exzessen fähig sei, wenn sie
nicht strikt kontrolliert werde. In seinem 1564 erschienenen Traktat De l’heur
et malheur de mariage überschreibt Jean de Marconville ein Kapi­tel «De la
correction de laquelle l[’]on doibt user envers les femmes» in wel­chem er

schildert, dass ein Mann, der seine Frau nicht im Zaume hält, unweige­r­lich



Häusliche gewalt / De la violence domestique traverse 2005/2

32

sein Leben aufs Spiel setzt. Das Kapitel beginnt mit einer Warnung davor, was

einen Mann erwartet, wenn er der im Titel enthaltenen Aufforderung zur Züch­tigung

nicht nachkommt: «Plusieurs craignent à se mettre és liens de mariage
de peur de rencontrer une mauvaise femme pource que coustumièrement les

femmes sont plus difficiles & fascheuses que ne sont les hommes, & mesmes si

dissolues & dé[p]ravées qu’elles ne se sont seulement contentées d’avoir violé
l’honneur matrimonial, mais beaucoup se sont trouvées qui ont tué, meurtry,
ou empoisonné leurs mariz. Toutesfois ceste faulte ne doibt tant estre imputée
à la malice des femmes qu’à l’imprudence & bestise des hommes […].»24

Die in den Verhören weiblicher Angeklagter gleichfalls häufig auftauchen­den

Fragen, die den unsittlichen Lebenswandel der Angeklagten, das heisst se­xuelle

Verfehlungen im weitesten Sinne betrafen, zielten ebenfalls auf den Vorwurf
der Aufsässigkeit ab. Im Zusammenhang mit der hierarchischen Ordnung der
Ehe wurde die sexuelle Beziehung zwischen den Ehepartnern als Ausdruck der

Über- beziehungsweise Unterordnung aufgefasst, angefangen bei dem kirchli­chen

Verbot der Position, bei der «der Mann unten liegt» quando vir succubat),
die als konträr zur «natürlichen» Ordnung der Ehe angesehen wurde,25 über
die Anekdoten in Brantômes Dames galantes,26 bis hin zu den Essais Michel
de Montaignes. Dieser bezeichnet die Sexualität als «l’action fondamentale
du mariage, l’authorité des maris envers les femmes».27 Vor diesem Hinter­grund

wurde nicht erst der Ehebruch, sondern bereits die Ver­wei­gerung des

Geschlechtsverkehrs seitens der Ehefrau als Infragestellung ehe­licher Macht­verhältnisse

aufgefasst.28 In diesem Sinne galten auch vor Gericht nicht nur
der von Zeugen beobachtete Ehebruch, sondern ebenso der Vorwurf, sich dem

Mann entzogen oder nicht mehr im gemeinsamen Ehebett geschla­fen zu haben,

als schwer wiegendes Indiz. Desgleichen galt es als belasten­des Indiz, wenn
der Ehemann laut Zeugenaussagen seiner Frau den Umgang mit bestimmten
Personen verboten, oder sie aus Eifersucht geschlagen hatte.

GATTENMORD IN DER ERZÄHLENDEN LITERATUR

Noch weitaus deutlicher als in den Gerichtsverfahren tritt der unterschiedliche
Bedeutungshorizont, in den männlicher und weiblicher Gattenmord eingeordnet

wurde, in der Flugschriftenliteratur zu Tage. Es handelt sich hier um Publika­tionen

von meist 4–16 Seiten Umfang, die aufsehenerregende Natur­ereignisse

oder gesellschaftliche Vorfälle schildern. Im Zeitraum zwischen 1570 und 1640
erschienen mindestens 25 Flugschriften, die Gattenmorde zum Gegenstand
hatten, was angesichts der Themenvielfalt der Flugschriftenlitera­tur eine ver­gleichsweise

hohe Konzentration darstellt.29 16 davon schildern von Frauen



33

Nolde: Die Sprache der gewalt

an ihren Ehemännern begangene Morde, acht sind dem umgekehrten Fall, der

Ermordung der Ehefrau durch den Ehemann, gewidmet, und eine Flugschrift
behandelt parallel je einen Fall männlichen und weiblichen Gat­tenmordes.

Dem zahlenmässigen Übergewicht weiblichen Gattenmordes entspricht dessen

inhaltliche Behandlung, wird doch die Ermordung des Ehemannes durch die
Ehefrau als bei weitem schwerer wiegendes Verbrechen dar­gestellt als der

umgekehrte Fall. So häufen sich in den Geschichten weiblichen Gattenmordes
Elemente, welche die Tat als besonders verwerflich erscheinen lassen, wie etwa

Vorsatz, Hinterhalt, Ermordung im Schlaf, das Anheuern bezahlter Mörder
oder auch das Zerstückeln der Leiche.
Vor allem aber erscheint die Gattenmörderin in der Flugschriftenliteratur als
Inbegriff der aufsässigen Frau. Oft wurde das Bild einer Megäre oder Furie
gezeichnet, die ihrem Ehemann zu Lebzeiten keine Ruhe liess und die Ange­wohnheit

hatte, ihn mit Beleidigungen und Beschimpfungen oder gar Prügel
zu empfangen, sobald er das Haus betrat. Eine andere Variante der aufsässigen

Frau war die ungehorsame Gattin, die sich den Anordnungen und dem Willen
ihres Mannes widersetzt. Die Grausamkeit der Taten wird in diesen Geschich­ten

als Ausdruck des bösartigen Charakters der Schuldigen, beziehungsweise
der Grausamkeit und Zügellosigkeit der weiblichen Natur im Allgemeinen
dargestellt. Im Gegensatz dazu wurde die Ermordung der Ehefrau durch den

Mann in der Regel nicht aus dem Charakter des Ehemannes, sondern aus einer
konkreten Situation heraus begründet und als Folge eines eskalierenden Streites
oder als spontane Reaktion auf das Verhalten der Frau geschildert. Die Tat
erscheint hier gewissermassen als zwar zu verurteilender, aber verständlicher
Exzess einer an sich legitimen ehelichen Gewalt. Sie wurde dementsprechend
eher als tragisches, mitunter beinahe unausweichliches Ereignis dargestellt und
als Unfall accident) oder Katastrophe désastre) bezeichnet.30 Die Ermor­dung

des Ehemannes durch die Frau galt ohne Zweifel als ungleich perverser
als der umgekehrte Fall. Es brachte nach zeitgenössischem Verständnis die
gesellschaftliche Ordnung nicht nur durcheinander, sondern stürzte sie um,
wenn die Frau sich mit einem solchen Akt die Macht über Leben und Tod des
Ehe­mannes anmasste und sich damit unwiderruflich über ihn erhob.

DIE KÖRPERSYMBOLIK

Besonders aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang die Körpersymbolik,
die sowohl in der erzählenden Literatur als auch in den Gerichtsakten anzu­treffen

ist. An erster Stelle ist hier die Bedeutung des Kopfes zu nennen. So

ist in der erzählenden Literatur, wenn es um die Ermordung des Ehemannes



Häusliche gewalt / De la violence domestique traverse 2005/2

34

durch die Frau geht, ausgesprochen häufig von Hieben, die auf den Kopf des

Opfers zielen, die Rede. Vor allem in der Flugschriftenliteratur wird dieser
Umstand meist ausdrücklich hervorgehoben und mit grosser Ausführlichkeit
geschildert. Nun wurde der Kopf Ende des 16. Jahrhunderts nicht nur als Sitz
der Identität und des Willens einer Person angesehen.31 Die Herrschaft des

Hauptes über den Körper war zugleich die im zeitgenössischen Diskurs am
häu­figsten verwendete Metapher, um die eheliche Herrschaft des Mannes über

die Frau zu symbolisieren: Das Wort chef bezeichnete zugleich den Kopf und
den Autoritätsinhaber. Diese Metapher ist in der erzählenden Literatur und
in Ehe­traktaten ebenso anzutreffen wie in den Schriften katholischer und pro­testantischer

Theologen und in juristischen Abhandlungen. 32

Die Selbstverständlichkeit dieses Bildes in der zeitgenössischen Diskussion
könnte nicht deutlicher werden als in dem Prozess zwischen dem Anwalt
Hector L’Aisné und seiner Frau Marie Moyse. Die Ehefrau hatte bereits zuvor
eine gerichtliche Trennung von Tisch und Bett erwirkt und erhob nun Klage
wegen fortgesetzter Gewalttätigkeit des Ehemannes. Im Mai 1600 verurteilte
das Gericht von Chartres Hector L’Aisné zu einer lebenslangen Haftstrafe,
die im Juni desselben Jahres imAppellationsverfahren vom Pariser Parlement
bestätigt wurde. Besonders interessant in diesem Verfahren sind die Plädoyers
der Anwälte der beiden Ehepartner, denn diese führten mit vollkommen gegen­sätzlicher

Zielrichtung die gleiche Metapher ins Feld. So versuchte der An­walt

des Ehemannes die Klage Marie Moyses mit dem Argument zu entkräften:
«Est-il [le mari] severe, cruel, fascheux & implacable? C’est néant-moins son
membre, voire son chef le plus excellent de tous les membres, comme disoit
elegamment S. Basile […].»33 Der Anwalt der Ehefrau hingegen fasste in
seinem Plädoyer sein Eheverständnis wie folgt zusammen: «Le mariage est

une saincte & indissoluble societé de deux personnes egales, qui s’unissent
tellement l’un avec l’autre, que l’un tient lieu de l’esprit & l’autre du corps:
l’homme est l’esprit, le pere, & le chef de la femme, & par consequent leur
societé doit estre comme entre le pere & le fils, & non comme entre le maistre

& le serf: voila pourquoy il se doit estimer compagnon & non pas maistre de
sa femme.»34 Wie dieses Zitat zeigt, setzte selbst ein Plädoyer für die Gleichheit
der Ehe­partner, die Gefährten sein sollten, nicht das hierarchische Verständnis
der Ehe ausser Kraft.
Zugleich diente die Metapher von der Herrschaft des Hauptes über den

Körper dazu, die Herrschaft des Ehemannes über seine Frau mit derjenigen
von Chris­tus über seine Kirche und der des Königs über seine Untertanen zu
verbinden. Der 1565 unter Leitung des Kardinals Borromäus ausgearbeitete
Tridenti­nische Katechismus, auch Römischer Katechismus genannt, dessen

erste französische Übersetzung 1567 in Bordeaux erschien, hält fest: «C’est



35

Nolde: Die Sprache der gewalt

donc chose certaine que le mary est comparé à Iesus Christ, & la femme à

l’Eglise: & que le mary est le chef de la femme, comme Iesus Christ de l’Eglise
[…].»35 Die Staatstheoretiker des beginnenden Absolutismus bedienten sich
des gleichen Bildes. Der Präsident des Parlement Jean De Selve bezeichnete
bereits 1527 in einer Ansprache den König als Ehemann seiner Untertanen
und verglich ihn mit dem Haupt, das über die Glieder des Körpers herrsche.36

Barthelemy de Chasseneux definierte 1529 die Königsherrschaft in ganz

ähnlicher Weise: Princeps dicitur maritus Reipublicæ […]. Nam sicut inter
virum & uxorem matrimonium carnale contrahitur & oeconomicum, sic inter
Principem & Rempublicam matrimonium morale, & politicum. […] Ita sicut
vir est caput uxoris, uxor vero corpus vir. […] Ita Princeps caput Reipublicæ,
& Respublica eius corpus […]. 37

Drei der grundlegenden Institutionen des frühneuzeitlichen Frankreich – die
Ehe, die Kirche, und die Königsherrschaft – waren über diese Metapher in
einer wechselseitigen Legitimationsstrategie miteinander verknüpft. Vor die­sem

Hintergrund stellte jeder Angriff der Ehefrau auf den Kopf des Eheman­nes

zwangsläufig einen hochgradig symbolischen Akt dar.

Ein ähnlich symbolträchtiges Motiv in der erzählenden Literatur bilden die
Angriffe auf die Geschlechtsteile des Opfers, was als Angriff auf dessen
Männ­lichkeit und damit zugleich auf die Herrschaft des Ehemannes zu ver­stehen

ist – galten doch Virilität und alle daraus abgeleiteten Eigenschaften
wie Willensstärke, Aktivität und so weiter als eine der zentralen Grundlagen
ehelicher Herrschaft. Das zeitgenössische Verständnis von Männlichkeit war
zwar keineswegs auf die sexuelle Potenz beschränkt, sondern umfasste eine
ganze Reihe physiologischer und charakterlicher Eigenschaften, doch waren
die Zeugungsfähigkeit sowie die Vollständigkeit und Unversehrtheit der männ­lichen

Geschlechtsteile ein unverzichtbarer Bestandteil der Virilität.38 So blieb
beispielsweise Eunuchen – wozu auch Männer mit unvollkommen ausgebil­deten

Geschlechtsorganen gezählt wurden – nicht nur die Ehe, sondern auch

der Zugang zu Ämtern, das heisst die Übernahme von institutioneller Macht in
jeder Form, verwehrt.39 Der Begriff impuissance ist in diesem Zusammenhang
in seiner doppelten Bedeutung von Impotenz und Machtlosigkeit zu verstehen.

Ein im zweifachen Sinne seiner Männlichkeit beraubter Ehemann büsste damit
notwendig auch seinen Herrschaftsanspruch ein.
Ein besonders anschauliches Beispiel, das sowohl Angriffe auf den Kopf
als auch auf die Geschlechtsorgane des Ehemannes vereint, findet sich in
einer 1625 erschienenen Flugschrift mit dem Titel Histoire veritable d’une
femme qui a tué son mary laquelle apres exerça des cruautez inouyes sur son

corps. 40 Die Protagonistin, eine Frau namens Marguerite, erschlägt zunächst

ihren Mann, indem sie ihm mit einem Schemel mehrere Hiebe auf den Kopf



Häusliche gewalt / De la violence domestique traverse 2005/2

36

versetzt. Daraufhin zerstückelt sie den Körper des Opfers, wobei sie mit den
Genita­lien beginnt: «Elle tire ce corps de dessoubs ceste paillasse, l’estend au

milieu de la chambre, et sans estre esmuë d’aucune compassion, commence à
exe­cuter sa rage par les parties honteuses qu’elle luy coupe: apres elle prend
une hache de laquelle elle luy donne un grand coup, croyant de desguiser son
sexe. Elle luy coupe la teste, la met en quatre quartiers, coupe les bras au

dessous du coude, et les jambes au dessous des genouïlz.»41

Anschliessend wird erneut der Kopf zur Zielscheibe ihrer Angriffe: «Cette
Megere prend cette teste, la roule, apostrophe dessus quelques paroles qu’elle
jette hors d’une voix enrouée: apres vint aux yeux qu’elle luy creve et tire avec

la pointe d’un fuseau: Elle prend des tenailles avec lesquelles elle luy arrache

le nez et les oreilles: Ce n’est pas tout, il luy reste encore quelque cruauté
à exécuter: elle luy arrache la barbe sans luy en laisser un seul poil.» 42

Hier kommt mit dem Bart, der ausgerissen wird, noch ein weiteres Attribut
der Männlichkeit ins Spiel. Marie de Gournay etwa, Schriftstellerin und Be­fürworterin

der Gleichheit der Geschlechter spielt in ihren Werken mehrfach
spöttisch auf den Bart als Symbol männlicher Dominanz an. «Cestuy-là,
disant trente sottises, emportera neantmoins le prix, par sa barbe, ou par
l’orgueil d’une presomptive capacité […]» heisst es beispielsweise im Grief
des Dames. 43 Umgekehrt galt Bartlosigkeit als Zeichen von Unmännlichkeit
oder Verweiblichung.44 Dies drückte auch folgendes Sprichwort aus: «Peu de

barbe sous blesme couleur, / Monstre homme de peu de valeur.»45

Dem in der zitierten Geschichte erwähnten Abschneiden der Nase kommt
ebenfalls eine ausgesprochen herabsetzende Bedeutung zu. Als Körperstrafe
wurde das Abschneiden der Nase im 16. und 17. Jahrhundert zwar theo­retisch

diskutiert, in der Justizpraxis aber offensichtlich kaum noch angewendet.46

Es finden sich jedoch zahlreiche Zeugnisse dafür, dass das Abschneiden oder
Abbeissen der Nase eine nicht allzu seltene Form interpersoneller Gewalt dar­stellte,

dessen Sinn eindeutig und allen geläufig war. Die Verstümmelung der
Nase galt als hochgradig entehrend, als Gesichtsverlust im physischen wie im
moralischen Sinne. Die Integrität der gesamten Person war damit beschädigt.
« […] cette injure qui fait la mutilation d’une partie si essentielle pour assortir
le visage & accomplir la forme & la façon de l’homme, estant tres atroce […]»
kommentierte Hyacinthe Boniface einen Prozess aus dem Jahre 1662.47 Eine
derartige Herabsetzung stellte, wenn sie im Kontext der eheli­chen Beziehung
stattfand, gleichfalls die geltende Hierarchie in Frage.

Man könnte meinen, dass es sich bei den in Flugschriften und anderen Er­zählungen

geschilderten Handlungen um rein fiktionale Elemente handelt, die
allein der Phantasie der Autoren entsprungen sind. Ganz ähnliche Schilde­rungen

finden sich jedoch durchaus auch in den Akten realer Prozesse, wenngleich sie



37

Nolde: Die Sprache der gewalt

dort in der eher lakonischen Sprache von Gerichtsakten daher­kommen. Ger­maine

Carpe etwa, die des Mordes an ihrem Ehemann angeklagt war, wurde
im Verhör folgendes vorgeworfen: «Si le soir il l’avoit battue et s’estant jeté
sur le lict il s’endormit[;] elle print une corde qu’il avoit en sa pochette[,]
l’estrangla et puis avec une serpe elle luy couppa le nez et donna plusieurs
coups et qu’elle l’a ainsy confessé.»48 Der verhörende Richter konfrontierte
hier die Angeklagte mit einem Geständnis vor der ersten Instanz, das sie mit
der Begründung widerrief, es sei ihr unter Folter abgepresst worden.
Wie im Fall Germaine Carpes war fast immer, wenn in den Verfahren gegen
Frauen, die des Gattenmordes angeklagt waren, Details der Tat geschildert
wurden, von gezielter Gewalt die Rede. Diese richtete sich vorzugsweise
gegen den Kopf oder die Kehle des Opfers. Von zwei Ausnahmen abgesehen

waren dies die einzigen Körperteile, an denen Verletzungen ausdrücklich lo­kalisiert

wurden. Marie de la Fosse beispielsweise wurde vorgeworfen, ihren
Ehemann, Leonard Jarricq, in den Fluss gestossen, ihm mit Holzpantinen auf
die Hände getreten und ihm mit einer Baumwurzel auf den Kopf geschlagen
zu haben, bis er tot war.49 Dass die Einzelheiten der Tat in diesem Fall so aus­führlich

zur Sprache kamen, hängt vermutlich mit der Symbolik dieses Aktes
zusammen: In der geschilderten Lage steht sie über ihrem Mann und schlägt
auf sein Haupt ein. Für eine solche Interpretation spricht überdies, dass ähn­liche

Gewalthandlungen auch der Tatbeteiligung beschuldigten Kindern und

Dienstboten, also Personen, die ebenfalls der Autorität des Familien­oberhauptes

unterstanden, vorgeworfen wurden, nie aber anderen Komplizen. So hiess es

etwa im Verfahren gegen Marguerite Martin, sie habe zusammen mit der ge­meinsamen

Tochter ihren Mann mit Stockschlägen und Fusstritten ebenfalls
mit Holzschuhen, wie die Anklage präzisierte) auf den Kopf umgebracht.50

Auch hier wurde ein Bild gezeichnet, in dem der Mann buchstäblich unterlegen
ist. Im Prozess gegen Guillemette Cany und ihren 22- jährigen Sohn Claude
Soulineau, denen vorgeworfen wurde, den Ehemann und Vater erhängt zu
haben, war unter anderem davon die Rede, dass der Sohn ihm bereits zuvor
mit einem Pflock auf den Kopf geschlagen habe,51 und im Falle Marie Huberts
war es ihr Knecht, der gestand, auf ihr Geheiss das Opfer mit zwei Axthieben
auf den Kopf getötet zu haben.52

Jemandem die Kehle durchzuschneiden war dagegen häufig mit der Vorstellung
eines Racheaktes konnotiert. Auffällig ist bereits, dass die Kehle, wie auch

der Kopf, als Ort der Verletzung ausdrücklich benannt wurde, während sonst

oft nur die Rede davon war, dass das Opfer beispielsweise mit einem Messer
oder einer Axt umgebracht wurde. Der 20-jährigen Jehanne Magneau wurde im
Verhör gleich dreimal vorgehalten, sie habe ihrem Mann, der beim gemeinsamen

Viehhüten auf dem Feld eingeschlafen war, die Kehle durch­geschnitten. 53 Im



Häusliche gewalt / De la violence domestique traverse 2005/2

38

Falle Denise Moulniers wurde die Verbindung zwischen der Tat und einem
Racheakt sogar ausdrücklich hergestellt. Ihr wurde vorgeworfen, sie habe, um
sich für Misshandlungen durch ihren Ehemann zu rächen, mehrere Personen

gebeten, ihn zu erstechen oder zu vergiften und die Tat schliesslich selbst
ausgeführt, indem sie ihm die Kehle durchgeschnitten habe. 54

In den Verfahren gegen Männer sprach die Gewalt ebenfalls eine eigene

Sprache, aber die Botschaft war eine andere. Von den drei Fällen, in denen

Kopfverletzungen erwähnt wurden, war in zwei Fällen der eingeschlagene
Schädel nur eine von mehreren Verletzungen. So hatte der Weber Pierre de la
Pierre aus Beauvais, wie er vor Gericht auch zugab, seiner Frau zunächst mit
einer Stange ins Gesicht geschlagen und dann eine Steingutflasche auf ihrem
Kopf zertrümmert.55 Von einzelnen, gezielten Schlägen auf den Kopf war in
keinem Fall die Rede. Die Gewalt richtete sich hier ganz überwiegend gegen

den Leib. In zwei Fällen wurde der Körper des Opfers mit einem Schwert oder
einer Forke durchstochen.56 Dem 30- jährigen Winzer Bertrand David wurde
vorgeworfen, seine schwangere Frau so heftig mit Ohrfeigen und Fusstritten
traktiert zu haben, dass sie daran gestorben sei. Die Obduktion hatte ergeben,
dass die Gebärmutter zerstört war, was auf Fusstritte oder andere Schläge)
in den Bauch hindeutet.57 Besonders häufig wurden mehrfache Verletzungen
am ganzen Körper genannt, die mitunter überdies von verschiedenen Tat­waffen

stammten. So wurde im Verfahren gegen den Tuchhändler Anthoine
Lamou­reulx als Todesursache des Opfers Folgendes genannt: «[…] se trouve
le corps meurtry en plusieurs endroicts et mesmes plusieurs esgratignures à la
gorge.»58 In insgesamt neun Fällen wurde den Angeklagten vorgeworfen, ihre
Ehefrau mit Fusstritten, Fausthieben oder Stockschlägen zu Tode geprügelt
zu haben. In weiteren drei Fällen hob die Anklage die hohe Zahl von Schlag-oder

Stichverletzungen hervor. Der Schneider Pierre Maronnier hatte laut
Anklage seiner Frau, Claudine Minart, 23 Schwerthiebe versetzt – nach seinen
eigenen Angaben waren es «nur» 15.59 In den beiden anderen Fällen wurden
sogar noch mehr Verletzungen gezählt. Eine derart hohe Zahl von Wunden
legt den Schluss nahe, dass sich in diesen Fällen die Gewalt ebenfalls auf den
ganzen Körper richtete.
Gewalthandlungen dieserArt zeugen nicht von einem gezielten Angriff auf die
Person und ihren Status, sondern von einem gewaltsamen Verfügen über den

Körper und die Person der Frau. Dies umso mehr, als etliche der Gewalttaten
strukturelle Ähnlichkeiten mit der erlaubten und üblichen körperlichen Züch­tigung

der Ehefrau aufweisen. Dem entspricht auch, dass eine relativ häufige,
wenn auch erfolglose Rechtfertigungsstrategie männlicher Angeklagter darin
bestand, die Tötung der Ehefrau als Folge einer missglückten, aber an sich
legitimen Züchtigung darzustellen. Auf eine ähnliche Art von gewaltsamen



39

Nolde: Die Sprache der gewalt

Zugriff deuten auch jene drei Fälle hin, in denen dem Ehemann vorgewor­fen

wurde, seine Ehefrau mit eigenen Händen umgebracht beziehungsweise
erwürgt zu haben.

GEWALT UND SOZIALER SINN

Bei aller Knappheit, mit der die Gerichtsakten die Tat schildern, werden doch
in rund einem Fünftel Verfahren gegen Frauen) beziehungsweise einem Viertel
Verfahren gegen Männer) der Fälle Einzelheiten der Verletzung beschrieben.

Bestimmte Arten von Verletzungen werden dabei keineswegs zufäl­lig erwähnt,
sondern lassen eine eigene Bedeutung erkennen. Da aber nur in einem Teil der

Verhöre Details dieser Art angesprochen werden, lässt sich nicht ausmachen,

inwieweit die genannten Verletzungen ein repräsentatives Bild abgeben. Es

steht vielmehr zu vermuten, dass an dem so entstehenden Bild der Gewalt eine

selektive Wahrnehmung seitens der Richter beteiligt war, die bestimmte Tatum­stände

für bedeutsam genug hielten, um sie hervorzuheben, andere hingegen
nicht. In jedem Fall aber wurden in den hier untersuchten Gerichtsverfahren
Gewalthandlungen als Symbole verstanden, die über den blossen Akt der

Aggression hinaus eine eigene Sprache sprachen und geschlechtsspezifisch
je unterschiedliche Botschaften transportierten.
Die Symbolik der Gewalt macht deutlich, dass vor Gericht noch etwas anderes

verhandelt wurde, als die Strafverfolgung eines Tötungsdeliktes – nämlich
die Definition und die Grenzen der jeweiligen Geschlechterrollen in der
Ehe. Erscheint männliche Gewalt gegenüber der Ehefrau hauptsächlich als
Exzess einer an sich legitimen ehelichen Gewalt, so stellt weibliche Gewalt
gegenüber dem Ehemann vor allem einen Angriff auf dessen Autorität und
damit zugleich eine Transgression der Rolle der gefügigen) Ehefrau dar.
Dementsprechend beinhaltete auch die gerichtliche Sanktionierung eine

zweite Ebene. Indem die Richter des Parlement – neben dem eigentlichen
Tötungsdelikt – einerseits männliche Gewaltexzesse und andererseits weibli­che

Aufsässig­keit sanktionierten, trugen sie nachhaltig dazu bei, das eingangs
skizzierte neue Ehemodell durchzusetzen, bei dem im Interesse königlicher
Herr­schafts­ansprüche die Gewaltbefugnisse des Ehemannes beschränkt und
im Gegen­zug der unbedingte Gehorsam der Ehefrau als Grundlage der Ehe­hierarchie

etabliert wurde.
Die geschlechtsspezifische Symbolik ehelicher Gewalt macht ferner deutlich,
dass der soziale Sinn von Gewalthandlungen diesen keineswegs inhärent ist.
Die kulturelle Kodierung von Gewalt erfolgt nicht allein auf der Ebene der

Gewaltausübung, sondern mindestens ebenso sehr auf der Ebene ihrer Wahr­



Häusliche gewalt / De la violence domestique traverse 2005/2

40

nehmung. Wie die unterschiedlichen Bedeutungshorizonte, in die männliche
und weibliche Gewalt eingeordnet wurden, zeigen, werden Gewalthandlungen
erst durch den Wahrnehmungskontext zur Geste.

Anmerkungen

1 Siehe beispielsweise: Robert Muchembled, La violence au village XVe–XVIIe siècle), Turn­hout

1989; Denis Crouzet, Les guerriers de Dieu. La violence au temps des troubles
de religion vers 1525 – vers 1610), 2 Bände, Paris 1990; Julius Ralph Ruff, Violence in
Early Modern Europe, Cambridge 2001; Malcolm Greenshields, An Economy of Violence
in Early Modern France. Crime and Justice in the Haute-Auvergne, 1587–1664, University
Park 1994; die Beiträge in Thomas Lindenberger, Alf Lüdkte Hg.), Physische Gewalt.
Studien zur Geschichte der Neuzeit, Frankfurt a. M. 1995; Magnus Eriksson; Barbara
Krug-Richter Hg.), Streitkulturen. Gewalt, Konflikt und Kommunikation in der ländlichen
Gesellschaft 16.– 19. Jahrhundert), Köln 2003.

2 Barahona, Renato, Sex Crimes, Honour, and the Law in Early Modern Spain: Vizcaya 1528–
1735, Toronto, 2003; Michaela Hohkamp, «Macht, Herrschaft und Geschlecht:
Ein Plädoyer zur Erforschung von Gewaltverhältnissen in der Frühen Neuzeit» L’Homme
2 1996), 8–17; Olwen Hufton, «Women and Violence in Early Modern Europe» in Fia
Dieteren; Els Kloek Hg.), Writing Women into History, Amsterdam 1990, 75–95; Robert
Jütte, «Geschlechtsspezifische Kriminalität im Späten Mittelalter und der Frühen Neu­zeit

» Zeitschrift der Savigny Stiftung für Rechtsgeschichte, Germanistische Abteilung 108
1991), 86–116; Pieter Spierenburg, «How Violent Were Women? Court Cases in Amster­dam,

1650–1810» Crime, Histoire & Sociétés 1 1997); Pieter Spierenburg Hg.), Men
and Violence, Columbus 1998.

3 Siehe z. B.: die Beiträge in Spierenburg, Men wie Anm. 2); Christine Daniels, Michael V.

Kennedy Hg.), Over the Threshold. Intimate Violence in Early America, New York 1999;
Malcolm Greenshields, «Women, Violence, and Criminal Justice Records in Early Modern
Haute Auvergne 1587– 1664)» Canadian Journal of History 22 August 1987), 175–194;
Hufton wie Anm. 2); Jütte wie Anm. 2); Spierenburg, Women wie Anm. 2).

4 Nicole Castan, «Puissance conjugale et violence maritale» Pénélope 6 1982), 95–103;
Laura Gowing, Domestic Dangers: Women, Words, and Sex in Early Modern London,
Oxford 1996, bes. 180–231; Heinrich Richard Schmidt, «Männergewalt und Staatsgewalt.
Frühneuzeitliche Ehekonflikte vor Gericht in vergleichender regionalgeschichtlicher Per­spektive

» L’Homme 1 2003), 35–54; siehe auch Michaela Hohkamp, «Häusliche Gewalt.
Beispiele aus einer ländlichen Region des mittleren Schwarzwaldes im 18. Jahrhundert»
in: Lindenberger/Lüdtke wie Anm. 1), 276–302.

5 Lyndal Roper, The Holy Household: Women and Morals in Reformation Augsburg,
Oxford 1989, bes. 165–251.

6 Für weitere Einzelheiten siehe meine Dissertation Gattenmord. Macht und Gewalt in
der frühneuzeitlichen Ehe, Köln 2003.

7 Crouzet wie Anm. 1).
8 Natalie Zemon Davis, Der Kopf in der Schlinge. Gnadengesuche und ihre Erzähler,

Frankfurt a. M. 1991.
9 Vgl. Jean-Louis Flandrin, Familles. Parenté, maison, sexualité dans l’ancienne société,

Paris 1984 1976), 170.
10 Elisabeth Koch, Maior dignitas est in sexu virili. Das weibliche Geschlecht im Normensy¬

stem des 16. Jahrhunderts, Frankfurt a. M. 1991, 138 f.; Flandrin wie Anm. 9), 143 f.
11 Jehan Loys Vives [= Vives, Juan Luis], Livre de l’institution de la femme tant en son

en­fance, que mariage et viduité, aussi de l’Office du mary, Genf 1970 1540), 313.



41

Nolde: Die Sprache der gewalt

12 Pierre Petot;André Vandenbossche, «Le statut de la femme dans les pays coutumiers
français du XIIIe au XVIIe siècle» Recueils de la société Jean Bodin XII, La femme
1962), 245 f.

13 Siehe beispielsweise: Jean Papon, Secrets du troisieme et dernier notaire, Lyon 1578,
738–739; Jean Duret, Traicté des peines et des amendes, Lyon 1572, 82–85; Jean Imbert, La
pratique judiciaire tant civile que criminelle, Paris 1609 1550), 791; Jean de Coras,
Resolutions de Droict, Paris 1610, 392–393; vgl. auch André Laingui, Arlette Lebigre, Histoire
du droit pénal, Paris 1979, vol. 1, 133.

14 «Ordonnance royale du 14 novembre 1507» in François André Isambert et al. Hg.),
Recueil général des anciennes lois françaises, vol. 11, Paris 1827, 514; Bernard
de La Roche Flavin, Treze Livres des Parlemens de France, Bordeaux 1617, 845.

15 Vgl. Anne Lefebvre-Teillard, Les officialités à la veille du concile de Trente, Paris 1972,
180–204. Zur Rolle von Gewalt in Trennungsverfahren im Venedig der frühen Neuzeit
vgl. Daniela Hacke, Domestic Disputes. Women, Sex and Marriage in Early Modern
Venice, Aldershot 2004.

16 Hyacinthe de Boniface, Arrests notables de la cour de Parlement de Provence, Paris 1670,
vol. 1, 382 f.

17 Jean Benedicti, La somme des Pechez et le Remede d’iceux, Paris 1601 1584), 107.
18 Vgl. Ian Maclean, The Renaissance Notion of Woman. A study in the Fortunes of Scho-la¬

sticism and Medical Science in European Intellectual Life, Cambridge 1990 1980), 49 f.
19 Recueil des chévauchées de l’asne faites à Lyon en 1566 et 1578. Augmenté d’une
complainte inédite du temps sur les maris battus par leurs femmes, Lyon 1862; vgl. auch

Natalie Zemon Davis, «Die aufsässige Frau» in Dies., Humanismus, Narrenherrschaft
und die Riten der Gewalt. Gesellschaft und Kultur im frühneuzeitlichen Frankreich,
Frankfurt a. M. 1987, 136–170.

20 Sara F. Matthews Grieco, «Femmes insoumises et maris battus au XVIe siècle» L’Histoire 4
1978), 70; Dies., Ange ou Diablesse. La représentation de la femme au XVIe siècle, Paris

1991, 341 f.
21 Davis wie Anm. 19); siehe auch Roger Chartier, Dominique Julia, «Le monde à l’envers»

L’Arc 65 1976), 52.
22 Gegen einen Angeklagten wurden wegen des gleichen Deliktes zwei, zeitlich nicht zusam­menhängende

Verfahren geführt.
23 Archives Nationales, Paris AN), X2A 959, Verhör vom 7. 8. 1597.
24 Jean de Marconville, De l’heur et malheur de mariage, Paris 1571 1564), 41 r°.
25 Thomas Sanchez, De sancto matrimonii sacramento, Lyon 1621 1602), lib. XI, Disputatio

XVI, 214; vgl. zu dieser Frage auch Evelyne Berriot-Salvadore, Un corps, un destin.
La femme dans la médecine de la Renaissance, Paris 1993, 84; Flandrin wie Anm. 9), 188;
Ders. «La vie sexuelle des gens mariés dans l’ancienne société» in Philippe Ariès, André
Béjin Hg.), Sexualités occidentales, Paris 1982, 126 f.

26 Pierre de Bourdeille, Sieur de Brantôme, Les dames galantes, Paris 1990, passim.
27 Michel de Montaigne, Essais, III, 5, Paris 1962, vol. 2, 279; siehe auch Nicolas de Cho¬

lières, Les apresdisnées du seigneur de Cholieres, in Ders., OEuvres, Paris 1879 1585),
vol. 2., 113.

28 Marconville wie Anm. 24), 76 r.; vgl. auch Berriot-Salvadore wie Anm. 25), 81 f.
29 Zur zahlenmässigen Verteilung derThemen vgl. Jean-Pierre Seguin, L’information pério-di¬

que en France avant le périodique: 517 canards imprimés entre 1529 et 1631, Paris 1964,
69–79.

30 Siehe beispielsweise: Histoire du plus espouventable et admirable cas qui ait jamais
este ouy au monde nouvellement advenu au royaume de Naples, par laquelle se voit l’ire
de Dieu n’estre encore apaisée, et nous tous humains, sujets à son juste jugement, Paris
1574, 5 v.; Discours tres-veritable de deux meurtres et massacres merveilleux advenuz puis
n’agueres en deux et divers mariages, Langres 1603, ohne Pagination.



Häusliche gewalt / De la violence domestique traverse 2005/2

42

31 Der Kopf war bevorzugte Zielscheibe handgreiflicher Beleidigungen, wie sie etwa das Her­unterschlagen

der Kopfbedeckung oder das Ohrfeigen darstellten, die den Angegriffenen
demütigen sollten und oft heftigste Reaktionen in Form von massiver körperlicher Gegen­wehr

oder Gerichtsverfahren provozierten. Vgl. Muchembled wie Anm. 1), 37, 167–183.
32 Siehe beispielsweise: Marguerite de Navarre, L’Heptaméron, Paris 1967, 269; Paul Caillet,

Le Tableau du mariage representé au naturel, Orange 1635, 118; Cholières wie Anm.
27), 115; Marconville wie Anm. 24), 79 v.; Vives wie Anm. 11), 156; Pierre Du Moulin,
Premiere decade de sermons, Genf 1643, 207; Jean de Coras, Resolutions de Droict,
contenans cent questions notables de matieres Beneficiales, Civiles et Criminelles, Paris

1610, 17; Jean Bodin, Les Six Livres de la République, Aalen 1977 1576), I, 3, 20.
33 Peleus, Julien, Les Questions illustres de Me Iulien Peleus, advocat en Parlement, in

Ders., Les OEuvres de Me Julien Peleus, Paris 1638, 9.
34 Peleus wie Anm. 33), 11.
35 Catechisme composé et mis en lumiere suyvant l’Ordonnance & Decret du S. Concile

de Trente, Lyon 1580, 566 f.
36 Zit. bei Sarah Hanley, Le «Lit de Justice» des Rois de France, Paris 1991, 73.
37 Barthélemy de Chasseneux, Catalogus gloriae mundi, Frankfurt 1603, 230. Vgl. auch Guy

Coquille, Discours des Etats de France 1588), in: Ders. OEuvres, Paris 1665, vol. 1, 322;
Louis Le Caron, Panegyrique III, Paris 1576, f. B. iii; siehe auch Robert Descimon,
« Les fonctions de la métaphore du mariage politique du roi et de la République. France,
XVe–XVIIIe siècles» Annales ESC 47 1992), 1129.

38 Vgl. Maclean wie Anm. 18), 30–35, 49 f.; Pierre Darmon, Le Tribunal de l’impuissance,
Paris 1979, 30–33.

39 Darmon wieAnm. 38), 31 f.
40 Histoire veritable d’une femme qui a tué son mary laquelle apres exerça des cruautez in¬

ouyes sur son corps, Lyon 1625 Reprint Lyon 1877).
41 Histoire veritable wie Anm. 40), 5 f.
42 Ebd., 6 f.
43 Gournay, Marie de, Grief des Dames 1626) Genf 1993, 64 f.; vgl. auch Dies., Egalité

des hommes et des femmes 1622) Genf 1993, 50.
44 Darmon wieAnm. 38), 34, 82 f.
45 Gabriel Meurier, Thresor des Sentences dorées 1578), zit. in Antoine Le Roux

de Lincy Hg.), Le Livre des Proverbes Français, Paris 1996 1842), 363.
46 Eine entsprechende Bestimmung der Lex Julia für Ehebruch erwähnt etwa Boniface

wie Anm. 16), vol. 2, III, 48.
47 Boniface wie Anm. 16), vol. 2, III, 48; vgl. auch Valentin Groebner, «Das Gesicht wahren:

abgeschnittene Nasen, abgeschnittene Ehre in der spätmittelalterlichen Stadt» in Klaus
Schreiner; Gerd Schwerhoff Hg.), Verletzte Ehre, Köln 1995, 369.

48 AN, X2A 957, Verhör vom 1. 8. 1594.
49 AN, X2A 976, Verhör vom 28. 5. 1614.
50 AN, X2A 959, Verhör vom 13. 8. 1597.
51 AN, X2A 979, Verhör vom 29. 12. 1616.
52 AN, X2A 971, Verhör vom 26. 1. 1609.
53 AN, X2A 977, Verhör vom 4. 8. 1615.
54 AN, X2A 974, Verhör vom 11. 9. 1612.
55 AN, X2A 206, Urteil vom 7. 1. 1620; X2A 982, Verhör vom 7. 1. 1620.
56 AN, X2A 950, Verhör vom 9. 6. 1581 Crespin Hubert); X2A 976, Verhör vom 13. 12. 1613

Jehan de Fontaine).
57 AN, X2A 976, Verhör vom 23. 9. 1614.
58 AN, X2A 955, Verhör vom 2. 4. 1587.
59 AN, X2A964, Verhör vom 16. 11. 1601.



43

Nolde: Die Sprache der gewalt

RESUME

LE LANGAGE DE LA VIOLENCE. LA SYMBOLIQUE DU CORPS DANS
LES CONFLITS CONJUGAUX A L’EPOQUE MODERNE

Fondée sur une analyse croisée de sources judiciaires provenant des archives
du Parlement de Paris et de sources narratives en particulier d’occasionnels),
la présente étude analyse la signification sociale de la violence conjugale,
aussi bien masculine que féminine, en France, à la fin du 16e siècle et au dé­but

du 17e siècle. Dans la littérature narrative tout comme dans les procès judi­ciaires,

suivant qu’elle émane du mari ou de la femme, la violence conju­gale

s’inscrit dans des conceptions très différentes. Ainsi la violence masculine
fait partie intégrante de l’ordre du mariage qui reconnaît au mari un droit de

correction. Or, tout incontesté qu’il soit, ce droit de correction fait toutefois
débat à partir du 16e siècle et de nouvelles limites lui sont assignées. Discours
normatifs et pratique judiciaire s’accordent notamment pour ne plus tolérer
l’homicide de la femme, même quand celui-ci est censé être intervenu à la

suite d’une correc­tion.

Tandis que le meurtre de l’épouse par son mari y apparaît généralement comme
un excès par rapport à une violence par ailleurs légitime, le meurtre du mari
par la femme apparaît, quant à lui, comme une atteinte à l’autorité du mari
et comme un renversement de la hiérarchie conjugale. Dans ce contexte, la

symbolique physique de la violence conjugale est particulièrement parlante.
Quand il est possible de connaître les détails des violences exercées par une
femme contre son mari, il apparaît qu’il s’agit presque toujours de violences
exercées contre la tête ou la gorge. Ce sont presque les seules parties du

corps qui sont explicitement nommées et où sont localisées les blessures. Or,
la tête – le «chef» dans le langage de l’époque –, siège de la volonté et de

l’intellect, représente l’une des métaphores les plus couramment employées
pour dési­gner le pouvoir marital. De plus, la métaphore de la tête qui règne sur

le corps sert à lier la domination du mari sur la femme à celle du roi sur ses

sujets et à celle du Christ sur son Eglise. Toute attaque contre la tête est donc
haute­ment symbolique et est interprétée comme une attaque contre l’autorité
du mari. Quand il s’agit de violences perpétrées par le mari, par contre, ce

sont des blessures multiples et disposées sur tout le corps qui prédominent.
De tels actes, à l’opposé d’une violence ciblée, témoignent d’une mainmise
au sens propre du terme) sur toute la personne, présentant un lien structurel

avec le droit de correction.
Telle qu’elle est représentée dans la littérature narrative et dans les procès

devant le Parlement de Paris, la violence conjugale semble donc constituer



Häusliche gewalt / De la violence domestique traverse 2005/2

44

un véritable langage, porteur de messages différents suivant les sexes. Or, la
signification sociale de cette violence ne se constitue pas uniquement à tra­vers

les actes de violence proprement dits, mais au moins autant à travers les
horizons d’interprétation que ceux-ci rencontrent. C’est à travers ces sché­­mas

de perception qu’un acte de violence devient un geste.

Dorothea Nolde)


	Die Sprache der Gewalt : Körpersymbolik in ehelichen Auseinandersetzungen im Frankreich der Frühen Neuzeit

