Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]

Band: 12 (2005)

Heft: 2

Artikel: Die Sprache der Gewalt : Kérpersymbolik in ehelichen
Auseinandersetzungen im Frankreich der Frihen Neuzeit

Autor: Nolde, Dorothea

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-28431

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-28431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE SPRACHE DER GEWALT

KORPERSYMBOLIK IN EHELICHEN AUSEINANDERSETZUNGEN IM
FRANKREICH DER FRUHEN NEUZEIT

DOROTHEA NOLDE

Gewalt stellte im Europa der frithen Neuzeit einen integralen Bestandteil der
Soziabilitit dar und war als solcher in hohem Masse kulturell kodiert.! Vor
diesem Hintergrund hat die jiingere Forschung wiederholt die Bedeutung von
Geschlecht als einem der zentralen Faktoren, die Gewalthandeln und dessen
Wahrnehmung bestimmten, unterstrichen.? Allerdings wird physische Gewalt,
insbesondere wenn es um Gewalt als Medium zur Herstellung und Aufrecht-
erhaltung der Geschlechterordnung geht, in der Forschung nahezu ausschliess-
lich als médnnliches Phanomen thematisiert. Selbst die wenigen Studien, die
explizit die Frage weiblicher Gewalt aufwerfen, kommen in der Regel zu dem
Schluss, dass es sich be1r der frithneuzeitlichen Kultur der Gewalt um eine
mannliche Kultur handelte, an der Frauen als Akteure wenn iiberhaupt nur
marginal partizipierten.® Dies trifft auch auf die meisten der Studien zu, die sich
dank eines wachsenden Interesses fiir hiusliche Gewalt mit ehelicher Gewalt
auseinander setzen. So nehmen etwa Nicole Castan fiir das frithneuzeitliche
Frankreich, Laura Gowing fiir England und Heinrich Richard Schmidt fiir die
Schweiz im Zusammenhang mit Gewalt in der Ehe vor allem ménnliche Gewalt
gegen Frauen in den Blick.* Eine Ausnahme bildet hier Lyndal Ropers Studie
zum Augsburg der Reformationszeit, die neben méannlicher Gewalt auch den
Widerspruch zwischen der Norm weiblicher Gewaltlosigkeit und der Realitit
weiblicher Gewalt in der Ehe aufzeigt.®

Der Frage nach der geschlechtsspezifischen Bedeutung und Wahrnehmung
minnlicher und weiblicher Gewalt in der Ehe soll im Folgenden am Beispiel
Frankreichs Ende des 16. und zu Beginn des 17. Jahrhunderts nachgegangen
werden. Wie in anderen europiischen Lindern war auch in Frankreich zu Be-
ginn der frithen Neuzeit die Ehe Bestandteil einer Kultur, die in hohem Masse
von Gewalt gepriagt war. Als Folge der Beschliisse des Tridentinischen Konzils
und im Zusammenhang mit dem beginnenden Absolutismus erfuhr die Ehe als
eine der grundlegenden gesellschaftlichen Institutionen eine Neuordnung, bei
der die Regelung der Gewaltverhiltnisse eine zentrale Rolle spielte. Einerseits
wurden ménnlicher Gewaltanwendung als Mittel ehelicher Herrschaft neue m 27



HAUSLICHE GEWALT / DE LA VICLENCE DOMESTIQUE TRAVERSE 2005/2

und engere Grenzen gesetzt, andererseits wurde im (Gegenzug weibliches
Aufbegehren und erst recht weibliche Gewalt mehr und mehr stigmatisiert,
und die Pflicht zum unbedingten Gehorsam entwickelte sich zum zentralen
Element einer Neudefinition der Rolle der Ehefrau.® In diesem Kontext kommt
der symbolischen und damit auch der kommunikativen Bedeutung ménnlicher
und weiblicher Gewalt besonderes Gewicht zu.

Um die kommunikative Dimension von Gewalthandeln in den Blick zu nehmen,
reichen indes Gerichtsakten, die im Allgemeinen die Hauptquelle historischer
Gewaltforschung darstellen, hiufig nicht aus. Wie Denis Crouzet im Zu-
sammenhang mit den Auseinandersetzungen der franzosischen Religionskriege
aufgezeigt hat, verleiht erst der jeweilige Wahrnehmungskontext gewalttitigen
Gesten ihren Sinn.” Diese kulturelle Bedeutung von Gewalt erschliesst sich oft
nur sehr unvollkommen aus den Gerichtsakten, auch wenn diese keineswegs
nur die obrigkeitliche Sichtweise widerspiegeln, sondern zugleich alltagsge-
schichtliche Zeugnisse darstellen. Zum historischen Verstindnis der Rolle von
Gewalt in der friihneuzeitlichen Gesellschaft bedarf es daher eines Kreuzens
der Perspektive mit aussergerichtlichen Diskursen. Insbesondere eine Zusam-
menschau mit der narrativen Literatur, wie sie etwa Natalie Zemon Davis fiir
Gnadenbriefe im Frankreich des 16. Jahrhunderts vorgenommen hat,? 1dsst jene
kulturellen Selbstverstandlichkeiten zu Tage treten, die in Gerichtsprozessen
zwar wirksam waren, dort aber kaum je explizit thematisiert wurden. In diesem
Sinne beruht die hier vorgestellte Analyse ehelicher Gewalt im Frankreich zu
Beginn der frithen Neuzeit auf Gerichtsakten des Pariser Parlement, normati-
ven Texten juristischer, theologischer und humanistischer Provenienz, sowie
narrativen Quellen, insbesondere Flugschriften.

UNTERSCHIEDLICHE BEDEUTUNGSHORIZONTE

Der soziale Sinn chelicher Gewalt erweist sich dabei als geschlechtsspezifisch
hochst unterschiedlich, und zwar auf normativer Ebene ebenso wie im Bereich
des Alltagshandelns oder der Beurteilung von deviantem Verhalten.
Minnliche Gewalt stellte in Form des Ziichtigungsrechtes einen integralen
Bestandteil der Eheordnung dar. Das Recht, die Untergebenen korperlich zu
strafen, war ein kennzeichnendes Merkmal aller Herrschaftsbeziehungen, von
der Konigsherrschaft bis hin zur Herrschaft der Eltern tiber ihre Kinder,” und
es wire niemandem in den Sinn gekommen, die Ehe hiervon auszunehmen.
Dies umso weniger, als sich im 16. Jahrhundert das Prinzip der juristischen
Unmiindigkeit der Ehefrau durchsetzte, wahrend gleichzeitig die nachtriden-
28 m tnische Kirche ihrerseits die Vormundstellung des Ehemannes gegeniiber



NOLDE: DIE SPRACHE DER GEWALT

seiner Frau propagierte. Juristen, Theologen und Humanisten waren sich
darin einig, dass die Ziichtigung der Ehefrau nicht nur ein Recht, sondern eine
Pflicht des Ehemannes darstellte.!® In seinem 1540 ins Franzosische iibersetz-
ten Traktat De I'institution de la femme Chrestienne, einer in ganz Europa
einflussreichen Erzichungsschrift, erklirte der spanische Humanist Juan Luis
Vives die korperliche Uberlegenheit des Ehemannes sogar zur unverzichtba-
ren Voraussetzung der Ehehierarchie: «[...] s1 la femme estoit aussi robuste
en corps et en esperit, comme[nt] se rendroit elle en la subjection d’ung pareil
ou moindre de soy?»!!

Wenngleich das Ziichtigungsrecht des Ehemanns als solches unumstritten
war, so wurden doch 1m lLaufe des 16. Jahrhunderts dessen Grenzen neu
definiert. Wihrend in den Gewohnheitsrechten, den coutumes des ausgehen-
den Mittelalters, das Recht des Ehemannes, seine Frau zu schlagen, noch in
ausgesprochen grossziigiger Auslegung festgehalten war, die Straffreiheit
oft auch bei Todesfolge garantierte, enthielten die coutumes des 16. und 17.
Jahrhunderts diese Bestimmungen nicht mehr.!? Parallel dazu etablierten
konigliche Edikte und juristische Traktate den Grundsatz, dass jede Totung
mit der Todesstrafe zu ahnden sei, also auch die der Ehefrau.”® Allein dem
Konig, nicht aber der Justiz, stand das Recht der Begnadigung zu.'* Die Ju-
stizpraxis implementierte diese Verianderung auch tatsichlich. Angeklagte,
die versuchten, die Totung der Ehefrau als zu weit gegangene Ziichtigung zu
rechtfertigen, wurden sowohl von den erstinstanzlichen Gerichten als auch
in der Berufung beim Pariser Parlement systematisch zum Tode verurteilt.
Parallel dazu wurde klagenden Ehefrauen allem Anschein nach weitaus hiu-
figer als zuvor eine Trennung von Tisch und Bett (séparation de corps) als
Schutz vor Gewalttitigkeiten des Mannes gewihrt.> Die Gewalttitigkeit des
Ehemannes als solche reichte jedoch allein nicht aus, um ein solches Urteil
zu erwirken. Ein derartiger Entscheid setzte vielmehr voraus, dass die Richter
das Leben der Kldgerin gefdhrdet sahen.'®

Die Verinderungen auf juristischer Ebene gingen einher mit einer allgemei-
nen Debatte iiber die Grenzen des Ziichtigungsrechtes. Der im theologischen
Ehediskurs hiufig anzutreffende Vergleich ehelicher Herrschaft mit der Herr-
schaft Gottes, der auf den ersten Blick die Vorstellung einer Allmachtsposi-
tion nahe legt, war nichtsdestoweniger mit der Forderung nach gerechter
Herrschaftsausiibung verkniipft und wurde von der Kirche als Gegenbild zu
jeder Form von Willkiirherrschaft entworfen. In diesem Zusammenhang ver-
urteilten etliche Theologen jede Gewalt die, wie es Jean Benedicti ausdriickt,
«die Grenzen der Missigung und der Vernunft iiberschreitet».!” Vernunft und
Missigung wurden zugleich von humanistischer Seite als ménnliche Tugen-
den propagiert, die jeder Autorititsinhaber und folglich auch der Ehemann m 29



HAUSLICHE GEWALT / DE LA VICLENCE DOMESTIQUE TRAVERSE 2005/2

aufweisen sollte. Diese Argumentation, die jeglichen Exzess und umso mehr
jeglichen Gewaltexzess verurteilte, berief sich auf Aristoteles, dem zufolge
sich der Herrschende durch prudentia — das heisst durch Umsicht — auszeich-
nen sollte.'®

Diese normativen Diskurse, die das Prinzip des Ziichtigungsrechtes bestitig-
ten und zugleich dessen Grenzen neu definierten, schwiegen sich iiber weib-
liche Gewaltin der Ehe weit gehend aus. Der Grund hierfiir liegt darin, dass
Gewaltanwendung seitens der Ehefrau per definitionem nicht zur Ordnung
der Ehe gehorte und es sich daher eriibrigte, dafiir Regeln und Grenzen aus-
zuhandeln. Von weiblicher Gewaltanwendung gegen den Ehemann ist vor
allem in der erzdhlenden Literatur und der Satire die Rede, sowie in alltags-
geschichtlichen Quellen wie etwa den Berichten iiber die Spottumziige des
Esclreitens (chevaichée de I dne), bei dem Eheminner, die sich von ihrer
Frau hatten schlagen lassen, zur Strafe 6ffentlich vorgefiihrt wurden. Die thea-
tralischen Inszenierungen dieses Riigebrauchs trugen zwar nicht selten
ebenfalls satirische Ziige, doch betrafen sie keine fiktiven sondern ganz reale
Eheminner, die entweder persénlich anwesend waren, namentlich genannt
wurden oder beispielsweise anhand ihres Berufes und ihres Stadtviertels
identifizierbar waren."

Wie sehr weibliche Gewalt in der Ehe ausserhalb der gesellschaftlichen Ord-
nung stand, wird auch daran ersichtlich, dass sie in diesen Quellen nahezu
ausschliesslich auf zweierlel Weise thematisiert wird: entweder, wie etwa in
der Flugschriftenliteratur, in stark dramatisierter Form als Transgression simt-
licher gesellschaftlicher Normen, oder aber durch Licherlichmachung in Form
von satirischen Darstellungen. Sara Matthews Grieco zufolge kennzeichnete
die gleiche thematische Aufspaltung in satirische Darstellungen einerseits und
dramatische Bilder von Verbrechen gegen den Ehemann, die Familie und die
gesellschaftliche Ordnung andererseits auch die bildliche Darstellung weiblicher
Gewalt in der Ehe.?® Die dominante und noch mehr die gewalttitice Ehefrau
galt als Inbegriff der «verkehrten Welt» 2! Infolge dessen wurde weibliche Ge-
walt gegeniiber dem Ehemann stets als Griff nach der Macht und als Versuch
interpretiert, die Ehehierarchie umzustiirzen.

GATTENMORD VOR GERICHT

Vor Gericht wurde eheliche Gewalt, ausser 1in den bereits erwahnten Tren-
nungsverfahren, vor allem in seiner extremsten Form, dem Gattenmord,
aktenkundig. Das hingt nicht zuletzt damit zusammen, dass die Ermordung
30 m des Ehepartners im Frankreich des Ancien Régime als eines von ganz wenigen



NOLDE: DIE SPRACHE DER GEWALT

Gewaltverbrechen als Offizialdelikt verfolgt wurde und es keiner privaten
Klager (die zunichst auch die Kosten des Verfahrens tragen mussten) be-
durfte, damit es zum Prozess kam. Die Verfolgung als Offizialdelikt zeigt
nicht zuletzt, dass Gewalt 1n der Ehe alles andere als eine Privatsache der
Ehepartner darstellte, sondern von zentralem gesellschaftlichem und staat-
lichem Interesse war.

Im Zeitraum von 1580-1620 wurden vor dem Pariser Parlement, der hochs-
ten Gerichtsinstanz des Ancien Régime, 204 Gattenmordprozesse verhandelt,
die 97 weibliche und 106 minnliche Angeklagte betrafen.?> Wie die Analyse
der Verhorprotokolle zeigt, ordneten auch hier die Richter médnnliche und
weibliche Gewalt in unterschiedliche Bedeutungshorizonte ein. So machten in
der Beweisfithrung gegeniiber mannlichen Angeklagten Gestindnisse, frithere
Gewalttitigkeit gegeniiber dem Opfer sowie Tatspuren zusammen fast die
Hilfte aller genannten Beweismittel aus. In den Verfahren gegen weibliche
Angeklagte hingegen bestand iiber die Hilfte der angefiihrten Beweismittel
1m Nachweis eines unmoralischen I.ebenswandels, von Streit in der Ehe sowie
verdichtigem Verhalten nach der Tat (beispielsweise mangelnde Trauer um
den verstorbenen Ehemann).

Die Verhore mannlicher Angeklagter orientierten sich vor allem an Indizien,
die geeignet waren, konkrete Tathinweise zu liefern. Besonderes Gewicht
kam dabei — neben Gestdndnissen — Indizien zu, die eine Analogie zur Tat
aufwiesen, wie etwa [rithere Gewalthandlungen, die mit der Todesursache
korrelierten. So wurde dem Bauern Jehan Billard vorgehalten: «[...] qu'il v
a tesmoignaige contre luy que aultres fois il I’a pris a la gorge et [elle] s est
trouvée offensée avec des gaffes a I’endroit de la gorge.»*

In den Verhoren weiblicher Angeklagter dominierten dagegen Fragen nach
Zwietracht in der Ehe und einem unsittlichen Lebenswandel. Uberdies wurden
beide Indizien nicht selten miteinander verkniipft, indem der I.ebenswandel
der Angeklagten fiir den ehelichen Streit verantwortlich gemacht wurde.
Dahinter stand die Frage, ob die Angeklagte die Charakteristika einer aufsis-
sigen Ehefrau aufwiese. Die Richter legten hier ihrer Beweislogik implizit
aussergerichtliche Diskurse zu Grunde. Die Vorstellung, dass eine aufsédssige
Ehefrau eine Gefahr fiir Leib und Leben des Ehemannes darstelle und daher
eine potenzielle Morderin sei, war in der Tat unter den Zeitgenossen weit ver-
breitet. Verstirkt wurde diese Vorstellung durch Annahmen iiber die impulsive
und unbeherrschte Natur der Frau, die zu allen Exzessen fihig sei, wenn sie
nicht strikt kontrolliert werde. In seinem 1564 erschienenen Traktat De I” heur
et malheur de mariage iiberschreibt Jean de Marconville ein Kapitel «De la
correction de laquelle 1["]on doibt user envers les femmes», in welchem er
schildert, dass ein Mann, der seine Frau nicht im Zaume hilt, unweigerlich m 31



HAUSLICHE GEWALT / DE LA VICLENCE DOMESTIQUE TRAVERSE 2005/2

sein L.eben aufs Spiel setzt. Das Kapitel beginnt mit einer Warnung davor, was
einen Mann erwartet, wenn er der im Titel enthaltenen Aufforderung zur Ziich-
tigung nicht nachkommt: «Plusieurs craignent a se mettre €s liens de mariage
de peur de rencontrer une mauvaise femme pource que coustumicrement les
femmes sont plus difficiles & fascheuses que ne sont les hommes, & mesmes si
dissolues & dé[p]Jravées qu’elles ne se sont seulement contentées d’avoir violé
I’honneur matrimonial, mais beaucoup se sont trouvées qui ont tué, meurtry,
ou empoisonné leurs mariz. Toutesfois ceste faulte ne doibt tant estre imputée
a la malice des femmes qu’a I"imprudence & bestise des hommes [...].»%*
Die in den Verhoren weiblicher Angeklagter gleichfalls hdufig auftauchenden
Fragen, die den unsittlichen [.ebenswandel der Angeklagten, das heisst sexuelle
Verfehlungen 1m weitesten Sinne betrafen, zielten ebenfalls auf den Vorwurf
der Aufsissigkeit ab. Im Zusammenhang mit der hierarchischen Ordnung der
Ehe wurde die sexuelle Beziehung zwischen den Ehepartnern als Ausdruck der
Uber- beziechungsweise Unterordnung aufgefasst, angefangen bei dem kirchli-
chen Verbot der Position, bei der «der Mann unten liegt» (quando vir succubat),
die als kontrir zur «natiirlichen» Ordnung der Ehe angesehen wurde,” iiber
die Anekdoten in Brantdbmes Dames galantes,* bis hin zu den Essais Michel
de Montaignes. Dieser bezeichnet die Sexualitit als «l’action fondamentale
du mariage, 1’authorité¢ des maris envers les femmes».?” Vor diesem Hinter-
grund wurde nicht erst der Ehebruch, sondern bereits die Verweigerung des
Geschlechtsverkehrs seitens der Ehefrau als Infragestellung ehelicher Macht-
verhiltnisse aufgefasst.”® In diesem Sinne galten auch vor Gericht nicht nur
der von Zeugen beobachtete Ehebruch, sondern ebenso der Vorwurf, sich dem
Mann entzogen oder nicht mehr im gemeinsamen Ehebett geschlafen zu haben,
als schwer wiegendes Indiz. Desgleichen galt es als belastendes Indiz, wenn
der Ehemann laut Zeugenaussagen seiner Frau den Umgang mit bestimmten
Personen verboten, oder sie aus Eifersucht geschlagen hatte.

GATTENMORD IN DER ERZAHLENDEN LITERATUR

Noch weitaus deutlicher als in den Gerichisverfahren tritt der unterschiedliche
Bedeutungshorizont, in den minnlicher und weiblicher Gattenmord eingeordnet
wurde, in der Flugschriftenliteratur zu Tage. Es handelt sich hier um Publika-
tionen von meist 4-16 Seiten Umfang, die aufsehenerregende Naturereignisse
oder gesellschaftliche Vorfille schildern. Im Zeitraum zwischen 1570 und 1640
erschienen mindestens 25 Flugschriften, die Gattenmorde zum Gegenstand
hatten, was angesichts der Themenvielfalt der Flugschriftenliteratur eine ver-
32 m gleichsweise hohe Konzentration darstellt.”” 16 davon schildern von Frauen



NOLDE: DIE SPRACHE DER GEWALT

an ihren Eheminnern begangene Morde, acht sind dem umgekehrten Fall, der
Ermordung der Ehefrau durch den Ehemann, gewidmet, und eine Flugschrift
behandelt parallel je einen Fall minnlichen und weiblichen Gattenmordes.
Dem zahlenmissigen Ubergewicht weiblichen Gattenmordes entspricht dessen
inhaltliche Behandlung, wird doch die Ermordung des Ehemannes durch die
Ehefrau als bei weitem schwerer wiegendes Verbrechen dargestellt als der
umgekehrte Fall. So hdufen sich in den Geschichten weiblichen Gattenmordes
Elemente, welche die Tat als besonders verwerflich erscheinen lassen, wie etwa
Vorsatz, Hinterhalt, Ermordung im Schlaf, das Anheuern bezahlter Morder
oder auch das Zerstiickeln der Leiche.

Vor allem aber erscheint die Gattenmérderin in der Flugschriftenliteratur als
Inbegriff der aufsdassigen Frau. Oft wurde das Bild einer Megire oder Furie
gezeichnet, die threm Ehemann zu Lebzeiten keine Ruhe liess und die Ange-
wohnheit hatte, ihn mit Beleidigungen und Beschimpfungen oder gar Priigel
zu empfangen, sobald er das Haus betrat. Eine andere Variante der aufsidssigen
Frau war die ungehorsame Gattin, die sich den Anordnungen und dem Willen
thres Mannes widersetzt. Die Grausamkeit der Taten wird in diesen Geschich-
ten als Ausdruck des bosartigen Charakters der Schuldigen, beziehungsweise
der Grausamkeit und Ziigellosigkeit der weiblichen Natur im Allgemeinen
dargestellt. Im Gegensatz dazu wurde die Ermordung der Ehefrau durch den
Mann in der Regel nicht aus dem Charakter des Ehemannes, sondern aus einer
konkreten Situation heraus begriindet und als Folge eines eskalierenden Streites
oder als spontane Reaktion auf das Verhalten der Frau geschildert. Die Tat
erscheint hier gewissermassen als zwar zu verurteilender, aber verstindlicher
Exzess einer an sich legitimen ehelichen Gewalt. Sie wurde dementsprechend
eher als tragisches, mitunter beinahe unausweichliches Ereignis dargestellt und
als Unfall (accident) oder Katastrophe (désastre) bezeichnet.®® Die Ermor-
dung des Ehemannes durch die Frau galt ohne Zweifel als ungleich perverser
als der umgekehrte Fall. Es brachte nach zeitgendssischem Verstindnis die
gesellschaftliche Ordnung nicht nur durcheinander, sondern stiirzte sie um,
wenn die Frau sich mit einem solchen Akt die Macht iiber Leben und Tod des
Ehemannes anmasste und sich damit unwiderruflich iiber ihn erhob.

DIE KORPERSYMBOLIK

Besonders aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang die Korpersymbolik,
die sowohl in der erzihlenden Literatur als auch in den Gerichtsakten anzu-
treffen 1st. An erster Stelle 1st hier die Bedeutung des Kopfes zu nennen. So
ist in der erzihlenden Literatur, wenn es um die Ermordung des Ehemannes m 33



HAUSLICHE GEWALT / DE LA VICLENCE DOMESTIQUE TRAVERSE 2005/2

durch die Frau geht, ausgesprochen hiufig von Hieben, die auf den Kopf des
Opfers zielen, die Rede. Vor allem in der Flugschriftenliteratur wird dieser
Umstand meist ausdriicklich hervorgehoben und mit grosser Ausfiihrlichkeit
geschildert. Nun wurde der Kopf Ende des 16. Jahrhunderts nicht nur als Sitz
der Identitit und des Willens einer Person angesehen.’! Die Herrschaft des
Hauptes iiber den Korper war zugleich die im zeitgendssischen Diskurs am
hiufigsten verwendete Metapher, um die eheliche Herrschaft des Mannes iiber
die Frau zu symbolisieren: Das Wort chef bezeichnete zugleich den Kopf und
den Autorititsinhaber. Diese Metapher ist in der erzdhlenden Literatur und
in Ehetraktaten ebenso anzutreffen wie in den Schriften katholischer und pro-
testantischer Theologen und in juristischen Abhandlungen.?*
Die Selbstverstiandlichkeit dieses Bildes in der zeitgendssischen Diskussion
koénnte nicht deutlicher werden als in dem Prozess zwischen dem Anwalt
Hector I.” Aisné und seiner Frau Marie Moyse. Die Ehefrau hatte bereits zuvor
eine gerichtliche Trennung von Tisch und Bett erwirkt und erhob nun Klage
wegen fortgesetzter Gewalttitigkeit des Ehemannes. Im Mai 1600 verurteilte
das Gericht von Chartres Hector [.”Aisné zu einer lebenslangen Haftstrafe,
die im Juni desselben Jahres im Appellationsverfahren vom Pariser Parlement
bestiatigt wurde. Besonders interessant in diesem Verfahren sind die Pladoyers
der Anwiilte der beiden Ehepartner, denn diese fiihrten mit vollkommen gegen-
sdtzlicher Zielrichtung die gleiche Metapher ins Feld. So versuchte der Anwalt
des Ehemannes die Klage Marie Moyses mit dem Argument zu entkriften:
«Est-il [le mari] severe, cruel, fascheux & implacable? C’est néant-moins son
membre, voire son chef le plus excellent de tous les membres, comme disoit
elegamment S. Basile [...].»** Der Anwalt der Ehefrau hingegen fasste in
seinem Pladoyer sein Eheverstindnis wie folgt zusammen: «l.e mariage est
une saincte & indissoluble societé de deux personnes egales, qui s’ unissent
tellement I'un avec 1’ autre, que 'un tient lieu de I’ esprit & 1’ autre du corps:
I’homme est I’ esprit, le pere, & le chef de la femme, & par consequent leur
societé doit estre comme entre le pere & le fils, & non comme entre le maistre
& le serf: voila pourquoy il se doit estimer compagnon & non pas maistre de
sa femme.»** Wie dieses Zitat zeigt, setzte selbst ein Plidoyer fiir die Gleichheit
der Ehepartner, die Gefadhrten sein sollten, nicht das hierarchische Verstindnis
der Ehe ausser Kraft.
Zugleich diente die Metapher von der Herrschaft des Hauptes iiber den
Korper dazu, die Herrschaft des Ehemannes iiber seine Frau mit derjenigen
von Christus iiber seine Kirche und der des Konigs iiber seine Untertanen zu
verbinden. Der 1565 unter Leitung des Kardinals Borromius ausgearbeitete
Tridentinische Katechismus, auch Romischer Katechismus genannt, dessen
34 m erste franzosische Ubersetzung 1567 in Bordeaux erschien, hilt fest: «C’est



NOLDE: DIE SPRACHE DER GEWALT

donc chose certaine que le mary est comparé a lesus Christ, & la femme a
I’Eglise: & que le mary est le chef de la femme, comme Iesus Christ de I Eglise
[...].»*° Die Staatstheoretiker des beginnenden Absolutismus bedienten sich
des gleichen Bildes. Der Priasident des Parlement Jean De Selve bezeichnete
bereits 1527 in einer Ansprache den Konig als Ehemann seiner Untertanen
und verglich ihn mit dem Haupt, das iiber die Glieder des Korpers herrsche.?®
Barthelemy de Chasseneux definierte 1529 die Konigsherrschaft in ganz
dhnlicher Weise: Princeps dicitur maritus Reipublic [...]. Nam sicut inter
virum & uxorem matrimonium carnale contrahitur & ceconomicum, sic inter
Principem & Rempublicam matrimonium morale, & politicum. [...] [ta sicut
vir est caput uxoris, uxor vero corpus vir. [ ... | [ta Princeps caput Reipublicz,
& Respublica eius corpus [...].%

Drei der grundlegenden Institutionen des frithneuzeitlichen Frankreich — die
Ehe, die Kirche, und die Konigsherrschaft — waren iiber diese Metapher in
einer wechselseitigen Legitimationsstrategie miteinander verkniipft. Vor die-
sem Hintergrund stellte jeder Angriff der Ehefrau auf den Kopf des Eheman-
nes zwangsliufig einen hochgradig symbolischen Akt dar.

Ein dhnlich symboltrichtiges Motiv in der erzidhlenden Literatur bilden die
Angriffe auf die Geschlechtsteile des Opfers, was als Angriff auf dessen
Minnlichkeit und damit zugleich auf die Herrschaft des Ehemannes zu ver-
stehen ist — galten doch Virilitit und alle daraus abgeleiteten Eigenschaften
wie Willensstirke, Aktuvitit und so weiter als eine der zentralen Grundlagen
chelicher Herrschaft. Das zeitgenossische Verstindnis von Mannlichkeit war
zwar keineswegs aul die sexuelle Potenz beschrinkt, sondern umfasste eine
ganze Reihe physiologischer und charakterlicher Eigenschaften, doch waren
die Zeugungsfihigkeit sowie die Vollstindigkeit und Unversehrtheit der ménn-
lichen Geschlechtsteile ein unverzichtbarer Bestandteil der Virilitit.’® So blieb
beispielsweise Eunuchen — wozu auch Méanner mit unvollkommen ausgebil -
deten Geschlechtsorganen gezihlt wurden — nicht nur die Fhe, sondern auch
der Zugang zu Amtern, das heisst die Ubernahme von institutioneller Macht in
jeder Form, verwehrt.”® Der Begriff impuissance istin diesem Zusammenhang
in seiner doppelten Bedeutung von Impotenz und Machtlosigkeit zu verstehen.
Ein im zweifachen Sinne seiner Ménnlichkeit beraubter Ehemann biisste damit
notwendig auch seinen Herrschaftsanspruch ein.

Ein besonders anschauliches Beispiel, das sowohl Angriffe auf den Kopf
als auch auf die Geschlechtsorgane des Ehemannes vereint, findet sich in
einer 1625 erschienenen Flugschrift mit dem Titel Histoire veritable d’ une
femme qui a tué son mary laquelle apres exerca des cruautez inouyes sur son
corps.*® Die Protagonistin, eine Frau namens Marguerite, erschlagt zunédchst
thren Mann, indem sie thm mit einem Schemel mehrere Hiebe auf den Kopl m 35



HAUSLICHE GEWALT / DE LA VICLENCE DOMESTIQUE TRAVERSE 2005/2

versetzt. Daraufhin zerstiickelt sie den Korper des Opfers, wobei sie mit den
Genitalien beginnt: «Elle tire ce corps de dessoubs ceste paillasse, I’ estend au
milieu de la chambre, et sans estre esmué d’ aucune compassion, commence a
executer sa rage par les parties honteuses qu’elle luy coupe: apres elle prend
une hache de laquelle elle luy donne un grand coup, croyant de desguiser son
sexe. Elle luy coupe la teste, la met en quatre quartiers, coupe les bras au
dessous du coude, et les jambes au dessous des genouilz.»*!
Anschliessend wird erneut der Kopf zur Zielscheibe ihrer Angriffe: «Cette
Megere prend cette teste, la roule, apostrophe dessus quelques paroles qu’elle
jette hors d’une voix enrouée: apres vint aux yeux qu’elle luy creve et tire avec
la pointe d’un fuseau: Elle prend des tenailles avec lesquelles elle luy arrache
le nez et les oreilles: Ce n’est pas tout, 1l luy reste encore quelque cruauté
a exécuter: elle luy arrache la barbe sans luy en laisser un seul poil.»*
Hier kommt mit dem Bart, der ausgerissen wird, noch ein weiteres Attribut
der Mannlichkeit ins Spiel. Marie de Gournay etwa, Schriftstellerin und Be-
fiirworterin der Gleichheit der Geschlechter spielt in thren Werken mehrfach
spottisch auf den Bart als Symbol minnlicher Dominanz an. «Cestuy-la,
disant trente sottises, emportera neantmoins le prix, par sa barbe, ou par
I’orgueil d’ une presomptive capacité [...|», heisst es beispielsweise im Grief
des Dames.” Umgekehrt galt Bartlosigkeit als Zeichen von Unménnlichkeit
oder Verweiblichung.** Dies driickte auch folgendes Sprichwort aus: «Peu de
barbe sous blesme couleur, / Monstre homme de peu de valeur.»*
Dem 1in der zitierten Geschichte erwidhnten Abschneiden der Nase kommt
ebenfalls eine ausgesprochen herabsetzende Bedeutung zu. Als Korperstrafe
wurde das Abschneiden der Nase im 16. und 17. Jahrhundert zwar theoretisch
diskutiert, in der Justizpraxis aber offensichtlich kaum noch angewendet.*
Es finden sich jedoch zahlreiche Zeugnisse dafiir, dass das Abschneiden oder
Abbeissen der Nase eine nicht allzu seltene Form interpersoneller Gewalt dar-
stellte, dessen Sinn eindeutig und allen geldufig war. Die Verstiimmelung der
Nase galt als hochgradig entehrend, als Gesichtsverlust im physischen wie im
moralischen Sinne. Die Integritit der gesamten Person war damit beschidigt.
«[...] cette injure qui fait la mutilation d’une partie si essentielle pour assortir
le visage & accomplir la forme & la facon de I’ homme, estant tres atroce [ ... |»,
kommentierte Hyacinthe Boniface einen Prozess aus dem Jahre 1662.47 Eine
derartige Herabsetzung stellte, wenn sie im Kontext der ehelichen Beziehung
stattfand, gleichfalls die geltende Hierarchie in Frage.
Man koénnte meinen, dass es sich bei den in Flugschriften und anderen Er-
zahlungen geschilderten Handlungen um rein fiktionale Elemente handelt, die
allein der Phantasie der Autoren entsprungen sind. Ganz dhnliche Schilderungen
36 m finden sich jedoch durchaus auch in den Akten realer Prozesse, wenngleich sie



NOLDE: DIE SPRACHE DER GEWALT

dort in der eher lakonischen Sprache von Gerichtsakten daherkommen. Ger-
maine Carpe etwa, die des Mordes an ihrem Ehemann angeklagt war, wurde
1m Verhor folgendes vorgeworfen: «Si le soir il ’avoit battue et s’ estant jeté
sur le lict 1l s’endormit[;] elle print une corde qu’il avoit en sa pochettel[,]
I’estrangla et puis avec une serpe elle luy couppa le nez et donna plusicurs
coups et qu’elle I’a ainsy confessé.»*® Der verhdrende Richter konfrontierte
hier die Angeklagte mit einem Gestindnis vor der ersten Instanz, das sie mit
der Begriindung widerrief, es sei ihr unter Folter abgepresst worden.

Wie im Fall Germaine Carpes war fast immer, wenn in den Verfahren gegen
Frauen, die des Gattenmordes angeklagt waren, Details der Tat geschildert
wurden, von gezielter Gewalt die Rede. Diese richtete sich vorzugsweise
gegen den Kopf oder die Kehle des Opfers. Von zwei Ausnahmen abgesehen
waren dies die einzigen Korperteile, an denen Verletzungen ausdriicklich lo-
kalisiert wurden. Marie de la Fosse beispielsweise wurde vorgeworfen, ithren
Ehemann, Leonard Jarricq, in den Fluss gestossen, thm mit Holzpantinen auf
die Hinde getreten und ithm mit einer Baumwurzel auf den Kopf geschlagen
zu haben, bis er tot war.* Dass die Einzelheiten der Tat in diesem Fall so aus-
fithrlich zur Sprache kamen, hingt vermutlich mit der Symbolik dieses Aktes
zusammen: [n der geschilderten LLage steht sie iiber ihrem Mann und schligt
auf sein Haupt ein. Fiir eine solche Interpretation spricht iiberdies, dass dhn-
liche Gewalthandlungen auch der Tatbeteiligung beschuldigten Kindern und
Dienstboten, also Personen, die ebenfalls der Autoritit des Familienoberhauptes
unterstanden, vorgeworfen wurden, nie aber anderen Komplizen. So hiess es
etwa im Verfahren gegen Marguerite Martin, sie habe zusammen mit der ge-
meinsamen Tochter thren Mann mit Stockschldgen und Fusstritten (ebenfalls
mit Holzschuhen, wie die Anklage prizisierte) auf den Kopf umgebracht.>
Auch hier wurde ein Bild gezeichnet, in dem der Mann buchstiablich unterlegen
ist. Im Prozess gegen Guillemette Cany und ihren 22-jihrigen Sohn Claude
Soulineau, denen vorgeworfen wurde, den Ehemann und Vater erhdngt zu
haben, war unter anderem davon die Rede, dass der Sohn thm bereits zuvor
mit einem Pflock auf den Kopf geschlagen habe,’! und im Falle Marie Huberts
war es ihr Knecht, der gestand, auf ihr Geheiss das Opfer mit zwei1 Axthieben
auf den Kopf getotet zu haben.>

Jemandem die Kehle durchzuschneiden war dagegen hiaufig mit der Vorstellung
eines Racheaktes konnotiert. Aufféllig ist bereits, dass die Kehle, wie auch
der Kopf, als Ort der Verletzung ausdriicklich benannt wurde, wihrend sonst
oft nur die Rede davon war, dass das Opfer beispielsweise mit einem Messer
oder einer Axt umgebracht wurde. Der 20-jdhrigen Jehanne Magneau wurde im
Verhor gleich dreimal vorgehalten, sie habe threm Mann, der beim gemeinsamen
Viehhiiten auf dem Feld eingeschlafen war, die Kehle durchgeschnitten.” Im m 37



HAUSLICHE GEWALT / DE LA VICLENCE DOMESTIQUE TRAVERSE 2005/2

Falle Denise Moulniers wurde die Verbindung zwischen der Tat und einem
Racheakt sogar ausdriicklich hergestellt. [hr wurde vorgeworfen, sie habe, um
sich fiir Misshandlungen durch ihren Ehemann zu richen, mehrere Personen
gebeten, 1thn zu erstechen oder zu vergiften und die Tat schliesslich selbst
ausgefiihrt, indem sie ihm die Kehle durchgeschnitten habe.>*
In den Verfahren gegen Minner sprach die Gewalt ebenfalls cine eigene
Sprache, aber die Botschaft war eine andere. Von den drei Fillen, in denen
Kopfverletzungen erwidhnt wurden, war in zwei Fillen der eingeschlagene
Schidel nur eine von mehreren Verletzungen. So hatte der Weber Pierre de la
Pierre aus Beauvais, wie er vor Gericht auch zugab, seiner Frau zunédchst mit
einer Stange ins Gesicht geschlagen und dann eine Steingutflasche auf threm
Kopf zertriimmert.>> Von einzelnen, gezielten Schligen auf den Kopf war in
keinem Fall die Rede. Die Gewalt richtete sich hier ganz iiberwiegend gegen
den Leib. In zwei Fillen wurde der Korper des Opfers mit einem Schwert oder
einer Forke durchstochen.”® Dem 30-jdhrigen Winzer Bertrand David wurde
vorgeworfen, seine schwangere Frau so heftig mit Ohrfeigen und Fusstritten
traktiert zu haben, dass sie daran gestorben sei. Die Obduktion hatte ergeben,
dass die Gebiarmutter zerstort war, was auf Fusstritte (oder andere Schlige)
in den Bauch hindeutet.”” Besonders hiufig wurden mehrfache Verletzungen
am ganzen Korper genannt, die mitunter iiberdies von verschiedenen Tat-
walfen stammten. So wurde im Verfahren gegen den Tuchhindler Anthoine
Lamoureulx als Todesursache des Opfers Folgendes genannt: «[...] se trouve
le corps meurtry en plusieurs endroicts et mesmes plusieurs esgratignures a la
gorge.»>® Ininsgesamt neun Fillen wurde den Angeklagten vorgeworfen, ihre
Ehefrau mit Fusstritten, Fausthieben oder Stockschlagen zu Tode gepriigelt
zu haben. In weiteren drei Fillen hob die Anklage die hohe Zahl von Schlag-
oder Stichverletzungen hervor. Der Schneider Pierre Maronnier hatte laut
Anklage seiner Frau, Claudine Minart, 23 Schwerthiebe versetzt — nach seinen
eigenen Angaben waren es «nur» 15.°° In den beiden anderen Fillen wurden
sogar noch mehr Verletzungen gezihlt. Eine derart hohe Zahl von Wunden
legt den Schluss nahe, dass sich in diesen Fallen die Gewalt ebenfalls auf den
ganzen Korper richtete.
Gewalthandlungen dieser Art zeugen nicht von einem gezielten Angriff auf die
Person und ihren Status, sondern von einem gewaltsamen Verfiigen iiber den
Korper und die Person der Frau. Dies umso mehr, als etliche der Gewalttaten
strukturelle Ahnlichkeiten mit der erlaubten und iiblichen korperlichen Ziich-
tigung der Ehefrau aufweisen. Dem entspricht auch, dass eine relativ hiufige,
wenn auch erfolglose Rechtfertigungsstrategie ménnlicher Angeklagter darin
bestand, die Totung der Ehefrau als Folge einer missgliickten, aber an sich
3z m legitimen Ziichtigung darzustellen. Auf eine dhnliche Art von gewaltsamen



NOLDE: DIE SPRACHE DER GEWALT

Zugriff deuten auch jene drei Fille hin, in denen dem Ehemann vorgewor-
fen wurde, seine Ehefrau mit eigenen Hinden umgebracht beziehungsweise
erwiirgt zu haben.

GEWALT UND SOZIALER SINN

Bei aller Knappheit, mit der die Gerichtsakten die Tat schildern, werden doch
in rund einem Fiinftel (Verfahren gegen Frauen) beziehungsweise einem Viertel
(Verfahren gegen Minner) der Fille Einzelheiten der Verletzung beschrieben.
Bestimmte Arten von Verletzungen werden dabei keineswegs zufillig erwihnt,
sondern lassen eine eigene Bedeutung erkennen. Da aber nur in einem Teil der
Verhore Details dieser Art angesprochen werden, ldsst sich nicht ausmachen,
iwieweit die genannten Verletzungen ein reprisentatives Bild abgeben. Es
steht vielmehr zu vermuten, dass an dem so entstehenden Bild der Gewalt eine
selektive Wahrnehmung seitens der Richter beteiligt war, die bestimmte Tatum-
stinde fiir bedeutsam genug hielten, um sie hervorzuheben, andere hingegen
nicht. In jedem Fall aber wurden in den hier untersuchten Gerichtsverfahren
Gewalthandlungen als Symbole verstanden, die iiber den blossen Akt der
Aggression hinaus eine eigene Sprache sprachen und geschlechtsspezifisch
je unterschiedliche Botschaften transportierten.

Die Symbolik der Gewalt macht deutlich, dass vor Gericht noch etwas anderes
verhandelt wurde, als die Strafverfolgung eines Totungsdeliktes — namlich
die Definition und die Grenzen der jeweiligen Geschlechterrollen in der
Ehe. Erscheint ménnliche Gewalt gegeniiber der Ehefrau hauptsichlich als
Exzess einer an sich legitimen ehelichen Gewalt, so stellt weibliche Gewalt
gegeniiber dem Ehemann vor allem einen Angriff auf dessen Autoritit und
damit zugleich eine Transgression der Rolle der (gefiigigen) Ehefrau dar.
Dementsprechend beinhaltete auch die gerichtliche Sanktionierung eine
zweile Ebene. Indem die Richter des Parlement — neben dem eigentlichen
Totungsdelikt — einerseits mannliche Gewaltexzesse und andererseits weibli -
che Aufsissigkeit sanktionierten, trugen sie nachhaltig dazu bei, das eingangs
skizzierte neue Ehemodell durchzusetzen, bei dem im Interesse koniglicher
Herrschaftsanspriiche die Gewaltbefugnisse des Ehemannes beschrinkt und
im Gegenzug der unbedingte Gehorsam der Ehefrau als Grundlage der Ehe-
hierarchie etabliert wurde.

Die geschlechtsspezifische Symbolik ehelicher Gewalt macht ferner deutlich,
dass der soziale Sinn von Gewalthandlungen diesen keineswegs inhidrent ist.
Die kulturelle Kodierung von Gewalt erfolgt nicht allein auf der Ebene der
Gewaltausiibung, sondern mindestens ebenso sehr auf der Ebene ithrer Wahr- m 39



HAUSLICHE GEWALT / DE LA VICLENCE DOMESTIQUE TRAVERSE 2005/2

nehmung. Wie die unterschiedlichen Bedeutungshorizonte, in die médnnliche
und weibliche Gewalt eingeordnet wurden, zeigen, werden Gewalthandlungen
erst durch den Wahrnehmungskontext zur Geste.

Anmerkungen

1

10

11
40 .

Siehe beispielsweise: Robert Muchembled, La violence au village (XVe-XVile siecle), Turn-
hout 1989; Denis Crouzet, Les guerriers de Dieu. La violence au temps des troubles

de religion (vers 1525 — vers 1610), 2 Binde, Paris 1990; Julius Ralph Ruff, Violence in
Early Modern Europe, Cambridge 2001; Malcolm Greenshields, An Economy of Vielence
in Early Modern France. Crime and Justice in the Haute-Auvergne, 1587-1604, University
Park 1994; die Beitrdge in Thomas Lindenberger, Alf Ludkte (Hg.), Physische Gewalt.
Studien zur Geschichte der Neuzeit, Frankfurt a. M. 1995; Magnus Eriksson; Barbara
Krug-Richter (Hg.), Streitkulturen. Gewalt, Konflikt und Kommunikation in der ldndlichen
Gesellschaft (16 —19. Jahrhundert), Koln 2003,

Barahona, Renato, Sex Crimes, Honour, and the Law in Early Modern Spain: Vizcaya 1528
1735, Toronto, 2003; Michaela Hohkamp, «Macht, Herrschaft und Geschlecht:

Ein Plidoyer zur Erforschung von Gewaltverhiltnissen in der Frithen Neuzeit», [ Homme
2 (1996), 8-17; Olwen Hufton, «Women and Violence in Early Modern Europe», in Fia
Dieteren; Els Kloek (Hg.), Writing Women into History, Amsterdam 1990, 75-95; Robert
Jiitte, «Geschlechtsspezifische Kriminalitit im Spiten Mittelalter und der Frithen Neu-
zeity, Zeitschrift der Savigny Stiftung fiir Rechisgeschichte, Germanistische Abteilung 108
(1991}, 86—1106; Pieter Spierenburg, «How Violent Were Women? Court Cases in Amster-
dam, 1650-1810», Crime, Histoire & Sociétés 1 (1997); Pieter Spierenburg (Hg.), Men
and Vielence, Columbus 1998.

Siehe z. B.: die Beitriige in Spierenburg, Men (wie Anm. 2); Christine Daniels, Michael V.
Kennedy (Hg.), Over the Threshold. Intimate Violence in Early America, New York 1999;
Malcolm Greenshields, «Women, Violence, and Criminal Justice Records in Early Modern
Haute Auvergne (1587-1664)», Canadian Journal of History 22 (August 1987), 175-194;
Hufton (wie Anm. 2); Jiitte (wie Anm. 2); Spierenburg, Women (wie Anm. 2).

Nicole Castan, «Puissance conjugale et violence maritale», Pénélope 6 (1982), 95-103;
Laura Gowing, Domestic Dangers: Women, Words, and Sex in Early Modern London,
Oxford 1990, bes. 180-231; Heinrich Richard Schmidt, «Ménnergewalt und Staatsgewalt.
Frithneuzeitliche Ehekonflikte vor Gericht in vergleichender regionalgeschichtlicher Per-
spektive», L' Homme 1 (2003), 35-54; siehe auch Michaela Hohkamp, «H4usliche Gewalt.
Beispiele aus einer lindlichen Region des mittleren Schwarzwaldes im 18. Jahrhundert»,
in: Lindenberger/Liidtke (wie Anm. 1), 276-302.

Lyndal Roper, The Holy Household: Women and Morals in Reformation Augsburg,
Oxford 1989, bes. 165-251.

Fiir weitere Einzelheiten siehe meine Dissertation Gattenmord. Macht und Gewalt in

der frithneuzeitlichen Ehe, Koln 2003,

Crouzet (wie Anm. 1).

Natalie Zemon Davis, Der Kopfin der Schlinge. Gnadengesuche und ihre Erzihler,
Frankfurt a. M. 1991.

Vel. Jean-Louis Flandrin, Familles. Parenté, maison, sexualité dans I ancienne société,
Paris 1984 (1976), 170.

Elisabeth Koch, Maior dignitas est in sexu virili. Das weibliche Geschlecht im Normensy-
stem des 16. Jahrhunderts, Frankfurt a. M. 1991, 138 f.; Flandrin (wie Anm. 9), 143 f.
Jehan Loys Vives [= Vives, Juan Luis)], Livre de I institution de la femme tant en son
enfance, que mariage et viduité, aussi de I Office du mary, Genf 1970 (1540), 313.



NOLDE: DIE SPRACHE DER GEWALT

12

13

14

15

16

17
18

19

20

21
22
23

24
25

26

27

28
29

30

Pierre Petot; André Vandenbossche, «l.e statut de la femme dans les pays coutumiers
frangais du Xllle au XVIle siecle», Recueils de la société Jean Bodin X11, La femme
(1962), 245 f.

Siehe beispielsweise: Jean Papon, Secrets du troisieme et dernier notaire, Lyon 1578,
738-739; Jean Duret, Traicté des peines et des amendes, Lyon 1572, 82-85; Jean Imbert, La
pratique judiciaire tant civile gue criminelle, Paris 1609 (1550), 791; Jean de Coras, Reso-
lutions de Droict, Paris 1610, 392-393; vgl. auch André Laingui, Arlette Lebigre, Histoire
du droit pénal, Paris 1979, vol. 1, 133,

«Ordonnance royale du 14 novembre 1507», in Francois André Isambert et al. (Hg.),
Recueil général des anciennes lois francaises, vol. 11, Paris 1827, 514; Bernard

de La Roche Flavin, Treze Livres des Parlemens de France, Bordeaux 1617, 845.

Vel. Anne Lefebvre-Teillard, Les officialités a la veille du concile de Trente, Paris 1972,
180-204. Zur Rolle von Gewalt in Trennungsverfahren im Venedig der frithen Neuzeit

vel. Daniela Hacke, Domestic Disputes. Women, Sex and Marriage in Early Modern
Venice, Aldershot 2004.

Hyacinthe de Boniface, Arrests notables de la cour de Parlement de Provence, Paris 1670,
vol. 1, 382 f.

Jean Benedicti, La somme des Pechez et le Remede d iceux, Paris 1601 (1584), 107.

Vel. Ian Maclean, The Renaissance Notion of Woman. A study in the Fortunes of Scho-la-
sticisin and Medical Science in European Intellectual Life, Cambridge 1990 (1980), 49 f.
Recueil des chévauchées de I asne faites d Lyon en 1566 et 1578. Augmenté d' une com-
plainte inédite du temps sur les maris battus par leurs femmes, Lyon 1862; vgl. auch
Natalie Zemon Davis, «Die aufsidssige Frau», in Dies., Humanismus, Narrenherrschaft
und die Riten der Gewalt. Gesellschaft und Kultur im friihneuzeitlichen Frankreich,
Frankfurt a. M. 1987, 136-170.

Sara F. Matthews Grieco, «Femmes insoumises et maris battus au XVle siecle», ' Histoire 4
(1978), 70; Dies., Ange ou Diablesse. La représentation de la femme au XVie siécle, Paris
1991, 341 f.

Davis (wie Anm. 19); siehe auch Roger Chartier, Dominique Julia, «.e monde a ’envers»,
L'Arc 65 (1976), 52.

Gegen einen Angeklagten wurden wegen des gleichen Deliktes zwei, zeitlich nicht zusam-
menhingende Verfahren gefiihrt.

Archives Nationales, Paris (AN), X** 959, Verhor vom 7. 8. 1597,

Jean de Marconville, De I heur et malheur de mariage, Paris 1571 (1564), 41 r°.

Thomas Sanchez, De sancto matrimonii sacramento, Lyon 1621 (1602), lib. XI, Disputatio
XVI, 214; vgl. zu dieser Frage auch Evelyne Berriot-Salvadore, Un corps, un destin.

La femme dans la médecine de la Renaissance, Paris 1993, 84; Flandrin (wie Anm. 9), 188;
Ders. «la vie sexuelle des gens mariés dans 1’ancienne société», in Philippe Ariés, André
Béjin (Hg.), Sexualités occidentales, Paris 1982, 126 f.

Pierre de Bourdeille, Sieur de Brantéme, Les dames galantes, Paris 1990, passim.

Michel de Montaigne, Fssais, 111, 5, Paris 1962, vol. 2, 279; siehe auch Nicolas de Cho-
lieres, Les apresdisnées du seigneur de Cholieres, in Ders., (Fuvres, Paris 1879 (1585),
vol. 2., 113.

Marconville (wie Anm. 24), 76 r.; vgl. auch Berriot-Salvadore (wie Anm. 25), 81 f.

Zur zahlenmissigen Verteilung der Themen vgl. Jean-Pierre Seguin, L' information périe-di-
que en France avant le périodigue: 317 canards imprimés entre 1529 er 1631, Paris 1964,
69-79.

Siehe beispielsweise: Histoire du plus espouventable et admirable cas qui ait jamais

este ouy au monde nouvellement advenu au royaume de Naples, par laguelle se voit I'ire
de Dieu i’ estre encore apaisée, et nous tous humains, sujets d son juste jugement, Paris
1574, 5 v.; Discours tres-veritable de deux meurtres et massacres merveilleux advenuz puis
n'agueres en deux et divers mariages, Langres 1603, ohne Pagination. u 41



42 .

HAUSLICHE GEWALT / DE LA VICLENCE DOMESTIQUE TRAVERSE 2005/2

31

32

33

34
35

36
37

38

39
40

41
42
43

44
45

46

47

48
49
50
51
52
53
54
55
56

57
58
59

Der Kopf war bevorzugte Zielscheibe handgreiflicher Beleidigungen, wie sie etwa das Her-
unterschlagen der Kopfbedeckung oder das Ohrfeigen darstellten, die den Angegriffenen
demiitigen sollten und oft heftigste Reaktionen in Form von massiver kdrperlicher Gegen-
wehr oder Gerichtsverfahren provozierten. Vgl. Muchembled (wie Anm. 1), 37, 167-183.
Siehe beispielsweise: Marguerite de Navarre, I’ Heptaméron, Paris 1967, 269; Paul Caillet,
Le Tableauw du mariage representé au naturel, Orange 1635, 118; Choliéres (wie Anm.
27, 1135; Marconville (wie Anm. 24), 79 v.; Vives (wie Anm. 11), 156; Pierre Du Moulin,
Premiere decade de sermons, Genf 1643, 207; Jean de Coras, Resolutions de Droict,
contenans cent questions notables de matieres Beneficiales, Civiles et Criminelles, Paris
1610, 17; Jean Bodin, Les Six Livres de la République, Aalen 1977 (1576), 1, 3, 20.
Peleus, Julien, Les Questions illustres de Me Iulien Peleus, advocat en Parlement, in
Ders., Les (Euvres de Me Julien Peleus, Paris 1638, 9.

Peleus (wie Anm. 33), 11.

Catechisme composé et mis en lumiere suyvant I’ Ordonnrance & Decret du S. Concile

de Trente, Lyon 1580, 566 f.

Zit. bei Sarah Hanley, Le «Lit de Justice» des Rois de France, Paris 1991, 73.
Barthélemy de Chasseneux, Catalogus gloriae mundi, Frankfurt 1603, 230. Vgl. auch Guy
Coquille, Discours des Etats de France (1588), in: Ders. (Euvres, Paris 1665, vol. 1, 322;
Louis Le Caron, Panegyrigue Ill, Paris 1576, f. B. iii; siehe auch Robert Descimon,

«Les fonctions de la métaphore du mariage politique du roi et de la République. France,
XVe—XVllle siecles», Annales ESC 47 (1992), 1129.

Vgl Maclean (wie Anm. 18), 30-35, 49 f.; Pierre Darmon, Le Tribunal de I impuissance,
Paris 1979, 30-33.

Darmon (wie Anm. 38), 31 f.

Histoire veritable d une femme qui a tué son mary laquelle apres exerca des cruautez in-
ouyes sur son corps, Lyon 1625 (Reprint Lyon 1877).

Histoire veritable (wie Anm. 40), 5 f.

Ebd., 6 f.

Gournay, Marie de, Grief des Dames (1626) Genf 1993, 64 f.; vgl. auch Dies., Egalité
des hommes et des femmes (1622) Genf 1993, 50.

Darmon (wie Anm. 38), 34, 82 f.

Gabriel Meurier, Thresor des Sentences dorées (1578), zit. in Antoine Le Roux

de Lincy (Hg.), Le Livre des Proverbes Francais, Paris 1996 (1842), 363.

Eine entsprechende Bestimmung der Lex Julia fir Ehebruch erwihnt etwa Boniface

(wie Anm. 16), vol. 2, III, 48.

Boniface (wie Anm. 16), vol. 2, II1, 48; vgl. auch Valentin Groebner, «Das Gesicht wahren:
abgeschnittene Nasen, abgeschnittene Ehre in der spiétmittelalterlichen Stadt», in Klaus
Schreiner; Gerd Schwerhoff (Hg.), Verletzte Fhre, Koln 1995, 369.

AN, X** 957 Verhor vom 1. 8. 1594,

AN, X2 976, Verhor vom 28. 5. 1614.

AN, X242 959 Verhor vom 13. 8. 1597.

AN, X979, Verhor vom 29. 12. 1616.

AN, X?*2 971, Verhor vom 26. 1. 1609.

AN, X*4 977 Verhotr vom 4. 8. 1615.

AN, X242 974 Verhor vom 11. 9. 1612.

AN, X22 206, Urteil vom 7. 1. 1620; X?** 982, Verhor vom 7. 1. 1620.

AN, X?** 950, Verhtr vom 9. 6. 1581 (Crespin Hubert); X** 976, Verhor vom 13. 12. 1613
(Jehan de Fontaine).

AN, X2 976, Verhor vom 23. 9. 1614

AN, X242 955 Verhor vom 2. 4. 1587.

AN, X2A 964, Verhor vom 16. 11. 1601.



NOLDE: DIE SPRACHE DER GEWALT

RESUME

LE LANGAGE DE LA VIOLENCE. LA SYMBOLIQUE DU CORPS DANS
LES CONFLITS CONJUGAUX A L'EPOQUE MODERNE

Fondée sur une analyse croisée de sources judiciaires provenant des archives
du Parlement de Paris et de sources narratives (en particulier d’ occasionnels),
la présente étude analyse la signification sociale de la violence conjugale,
aussi bien masculine que féminine, en France, a la fin du 16e si¢cle et au début
du 17e siecle. Dans la littérature narrative tout comme dans les proces judi-
ciaires, suivant qu’ elle émane du mari ou de la femme, la violence conjugale
s’inscrit dans des conceptions tres différentes. Ainsi la violence masculine
fait partie intégrante de 1’ ordre du mariage qui reconnait au mari un droit de
correction. Or, tout incontesté qu’il soit, ce droit de correction fait toutefois
débat a partir du 16e siecle et de nouvelles limites lui sont assignées. Discours
normatifs et pratique judiciaire s’accordent notamment pour ne plus tolérer
I’ homicide de la femme, méme quand celui-ci est censé étre intervenu a la
suite d’une correction.

Tandis que le meurtre de I’ épouse par son mari y apparait généralement comme
un exces par rapport a une violence par ailleurs 1égitime, le meurtre du mart
par la femme apparait, quant a lui, comme une atteinte a I’ autorité du mari
et comme un renversement de la hiérarchie conjugale. Dans ce contexte, la
symbolique physique de la violence conjugale est particuliérement parlante.
Quand 1l est possible de connaitre les détails des violences exercées par une
femme contre son mari, il apparait qu’il s’ agit presque toujours de violences
exercées contre la téte ou la gorge. Ce sont presque les seules parties du
corps qui sont explicitement nommeées ¢t ot sont localisées les blessures. Or,
la téte — le «chef» dans le langage de 1’ époque —, sicge de la volonté et de
I’intellect, représente I’une des métaphores les plus couramment employées
pour désigner le pouvoir marital. De plus, la métaphore de la téte qui regne sur
le corps sert a lier la domination du mari sur la femme a celle du roi sur ses
sujets et a celle du Christ sur son Eglise. Toute attaque contre la téte est donc
hautement symbolique et est interprétée comme une attaque contre I’ autorité
du mari. Quand il s”agit de violences perpétrées par le mari, par contre, ce
sont des blessures multiples et disposées sur tout le corps qui prédominent.
De tels actes, a I’opposé d’ une violence ciblée, t¢émoignent d’ une mainmise
(au sens propre du terme) sur toute la personne, présentant un lien structurel
avec le droit de correction.

Telle qu’elle est représentée dans la littérature narrative et dans les proces
devant le Parlement de Paris, la violence conjugale semble donc constituer m 43



44w

HAUSLICHE GEWALT / DE LA VICLENCE DOMESTIQUE TRAVERSE 2005/2

un véritable langage, porteur de messages différents suivant les sexes. Or, la
signification sociale de cette violence ne se constitue pas uniquement a tra-
vers les actes de violence proprement dits, mais au moins autant a travers les
horizons d’interprétation que ceux-ci rencontrent. C’est a travers ces schémas
de perception qu'un acte de violence devient un geste.

(Dorothea Nolde)



	Die Sprache der Gewalt : Körpersymbolik in ehelichen Auseinandersetzungen im Frankreich der Frühen Neuzeit

