
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 12 (2005)

Heft: 1

Artikel: "Das Andere beginnt da, wo unsere Sinne der Welt begegnen" : ein
Gespräch mit den Künstlern Mauricio Dias und Walter Riedweg, geführt
im Mai 2004 am Basler Rheinbord

Autor: Zeugin, Bettina / Lüthi, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-27765

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-27765
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


147

Zeugin: Gespräch

«Das andere beginnt da,
wo unsere Sinne der Welt begegnen»1

Ein Gespräch mit den Künstlern
Mauricio Dias und Walter Riedweg,
geführt im Mai 2004 am Basler Rheinbord

Bettina Zeugin und Barbara Lüthi

Die beiden Künstler Mauricio Dias geboren 1964 in Rio de Janeiro) und

Walter Riedweg geboren 1955 in Luzern) entwickeln seit 1993 gemeinsam
Projekte. Diese befassen sich mit den Themen der Wahrnehmung des Ande­ren,

der Identität und der Fremdheit strangehood) sowie der Spannung und

Konfrontation zwischen verschiedenen Weltsichten. Mit poetischen Mitteln
ver­suchen sie, derartige Prozesse sichtbar zu machen.

Dias & Riedweg arbeiten in interaktiven Prozessen, das heisst sie erarbeiten
ein Thema mit ausgewählten Personengruppen und beziehen das Publikum
ein. Die Künstler hinterfragen somit die Möglichkeit einer solistischen Au­torenschaft

im postmodernen Diskurs. Sie betrachten Interaktion in sich als

eine Form künstlerischen Ausdrucks.

LEBEN

Bevor wir näher auf eure Arbeit zu sprechen kommen, möchte ich euch bitten,
kurz aufzuzeigen woher ihr kommt, seit wann ihr Kunst macht und wo und wie
ihr euch kennengelernt habt?

Mauricio: Ich komme aus Rio de Janeiro und beschäftige mich seit meiner Kind­heit

mit Kunst. Bereits im Alter von zehn Jahren schickten mich meine Eltern in
einen Zeichen- und Malkurs, um meine Nervosität zu bremsen. Der Umgang mit
Pinsel und Papier war für mich also zunächst eineArt therapeu­tisches Programm.
Nach Abschluss der Schule begann ich ein Kunststudium. Zur Zeit der Diktatur
wären aber Kontakte zum Kunstbusiness notwendig ge­wesen, um einen Job zu
erhalten. Da meine Familie keine Beziehungen zu dieser Szene besass, entschloss

ich mich dazu ins Ausland zu gehen. Mit nur wenig Geld reiste ich nach Europa

und verdiente zunächst in Landwirtschaftsbetrieben meinen Lebensunterhalt:
Ich pflückte Trauben in Frankreich, Orangen in Ita­lien, Tomaten in der Türkei
und schnitt Tulpen in Holland. Schliesslich kam ich in die Schweiz und auch



transnationalismus / Transnationalisme traverse 2005/1

148

nach Basel, wo ich über die Vermittlung von Freunden rasch Leute aus der

Kunstgewerbeschule kennenlernte. In Basel absolvierte ich dann während drei
Jahren die Ausbildung zum Originaldruckgrafiker und arbeitete anschliessend

in einem Atelier für minimalistische und geometrische Kunst. Zu der Zeit traf
ich Walter. Bereits kurz danach haben wir begonnen, zusammen­zuarbeiten. Von

Beginn an beschäftigten wir uns sehr intensiv mit der Frage, welche Aspekte
einer Person von der Gesellschaft geprägt werden und welche individuell sind,
sozusagen die Essenz einer Person ausmachen. Damit haben wir uns sowohl
privat als auch im Rahmen unserer Arbeit auseinander gesetzt.

Walter: Ich bin in Reussbühl und in der Umgebung von Luzern in einer grossen

Familie mit bäuerischem Hintergrund aufgewachsen. Dank meiner Familie
kam ich schon früh mit Musik in Kontakt, da wir zu Hause viel gesungen

und Musik gespielt haben. Dies erleichterte mir später den Einstieg in die
Berufswelt. Nach der Schule ging ich zunächst ans Lehrerseminar in Luzern,
merkte dann aber, dass mich die Musik mehr anzog. Deshalb begann ich mit
einem klassischen Musikstudium. Nebenbei arbeitete ich als Musik­lehrer. Nach
meinem Abschluss ging ich in die Dimitri-Schule im Tessin. Dort konnte ich
mich vermehrt meinen Interessen widmen, habe viel gelernt und auch vieles
ausprobiert. Nach diesen Ausbildungen habe ich viel für Chor- oder auch für
Theaterproduktionen komponiert und in vielen Projekten in verschiedenen
Funktionen gearbeitet. Anschliessend führte ich auch eigene Projekte im In-und

Ausland durch.
Ein markantes Erlebnis war für mich ein längerer Aufenthalt in New York.
Dort habe ich in jeder Hinsicht sehr viel gelernt, insbesondere über die Zusam­menarbeit

mit anderen Leuten. Nach meiner Rückkehr habe ich dann Mau­ricio

kennen gelernt. Wir haben rasch gemerkt, dass es sehr viele grundsätzliche
Fragen zur Kunst, zur Rolle des Künstlers, zu unserem Umgang mit dem

Publikum und dem Werk gibt, die uns beide interessieren.

DENKEN

Welcher Stellenwert hat für euch das Nationale? Fühlt ihr euch als Luzerner,

Brasilianer oder wie definiert ihr eure Identität?

Walter: Ich habe sehr grosse Mühe, mich in eine Uniform jeglicher Art zu

kleiden. In der Schweiz war das für mich ein grosses Problem und ich wehrte
mich deshalb auch dagegen, Militärdienst zu leisten. Ich habe stets versucht
gegen diese einfältige Art und Weise, wie das Nationale hier den Menschen



149

Zeugin: Gespräch

aufgedrängt wird, anzugehen. Meine ganze innere Welt ist hingegen sehr stark
mit diesem Land verbunden. Ich hatte eine schöne Jugend. Ich war viel auf
dem Land, in den Bergen, in Luzern und habe intensive Erinnerungen und
Bilder. Bis ich 17 wurde, reiste ich nie weit, aber ich habe alles erhalten, was

mich befähigt hat, unterwegs und zugleich sehr stabil zu sein. Das bleibt Teil
meiner inneren Welt, bleibt Teil meines Zuhauseseins in mir selbst.

Aber was bedeutet es für euch «Schweizer» oder «Brasilianer» zu sein?

Mauricio: Die Verbindung zur eigenen Geschichte ist sehr wichtig. Nach
zwölf Jahren in Europa fühle ich mich in Brasilien wieder sehr wohl. Es ist
sehr angenehm, in der eigenen Sprache sprechen zu können und in einer ge­wohnten

Umgebung zu leben. Hingegen finde ich es verlogen, wenn man sich
auf die Nationalität beruft. Dies ist zu einfach und die klischierten Bilder über
gewisse Länder, gerade beispielsweise über ein tropisches Land wie Brasilien,
sind nicht zutreffend. Die Migration ist in meinem Leben sehr wichtig. Erst
durch das Weggehen und das Reisen habe ich Zugang zu meinem Land und
zu meiner eigenen Geschichte gefunden.

Walter: Das nationale Selbstverständnis ist meiner Meinung nach lediglich
ein kleines Fragment in der komplexen Identität jedes Menschen. Wenn sich
jemand vor allem über seine nationale Herkunft definiert, wird er zum Krüppel.
Schweizer sein, wie Deutscher oder Brasilianer zu sein, ist heute nur noch ein

Teil, eine Schicht der Kleidung – ein Fragment.

Als Künstler definiert ihr euch als «potentielle Immigranten».2 Was meint ihr
damit genau?

Mauricio: Wir meinen das nicht nur in einem biografischen Sinn, sondern
auch als Künstler. Denn Künstler können regionale Grenzen sprengen und sie

können sich verschiedenen Konzepten, Lebensrealitäten und -kontexten, die
auch zum Teil widersprüchlich sind, aussetzen, ohne gleich Stellung beziehen
zu müssen. Ich glaube, es ist eine der Aufgaben von Kunst, mit Widersprüchen
umzugehen und zugleich die Komplexität aufrecht zu erhalten.

Walter: Die Idee, dass man Probleme immer lösen muss, ist nur eine Möglich­keit,

mit diesen umzugehen. Probleme können auch an sich ernst genommen,
akzeptiert und respektiert werden. Es gibt so viele verschiedene Möglich­keiten,



transnationalismus / Transnationalisme traverse 2005/1

150

mit Spannungen, mit Differenzen und mit Konflikten umzugehen. Auf diese
verschiedenen Varianten möchten wir uns einlassen.
Nehmen wir zum Beispiel die Erziehung. Unser Erziehungssystem in der

Schweiz lenkt das Denken hin zum Einfältigen, weg von einem komplexen
Verständnis der Dinge und der Umstände. So gehen die poetische Kraft und
Erotik in fast allen Feldern verloren. Auch der Unterschied zwischen Verständnis

und Sprechen wird überdeckt mit Erklärungen, welche sich im Leben oft als
Floskeln entpuppen. Die Schule bringt die Kinder dazu, etwas nach­zu­sprechen,

wobei der Inhalt oft abhanden kommt. Ich finde es deshalb aus­ser­ordentlich

wichtig, dass wir uns wieder mehr am Lebendigen orientieren.
Die amerikanischen Grenzbeamten, mit denen wir uns im Jahr 2000 für das

Projekt «Mama & Vicious Rituals» befasst haben, verwenden beim Trainieren
ihrer Hunde ein komplexeres Erziehungssystem als wir für unsere Kinder. Sie
gehen unter anderem davon aus, dass der Trainer die Sprache des einzelnen
Hundes lernen muss, damit dieser Hund ein gutes Resultat erbringen kann.
Nicht nur der Hund lernt die Sprache des Trainers. Solche Gedanken finde ich
interessant, in Lernprozesse unter Menschen einzuführen.

Du hast gerade von Erotik gesprochen, was sprecht ihr damit an?

Mauricio: Das hat sehr viel mit dem Fliessen von Energien von Innen nach
Aussen und umgekehrt zu tun. Gesellschaftliche Regeln, die sehr klar und
dominant sind, können dieses Fliessen unterbinden. Dann verliert man die
Sinnlichkeit, den Zugang zur eigenen Erotik. Um schöpferisch zu sein und
wirklich agieren und nicht nur reagieren zu können, braucht es diese Offen­heit.

Erotik ist notwendig, um andere Menschen und die Welt zu spüren.

Die Fiktion einer homogenen Nationalkultur ist erst im Verlauf des 19.
Jahrhunderts entstanden. Ihr befasst euch unter anderem mit Fragen der
kultu­rellen Identität. Von welchem Kulturbegriff oder -verständnis geht ihr
dabei aus?

Walter: Kultur ist ein notwendiges Konstrukt. So situieren wir sie auch immer
neu, und hunderttausende von Bestätigungsritualen ermöglichen es, uns im
Rahmen einer Kultur zu verankern und uns Sicherheit zu geben. Gleichzeitig
halten wir auf diese Weise etwas fest, das eigentlich weiterwachsen sollte.
Als Kultur verstehe ich den Körper, der wenn er nicht mehr lebendig ist, zur
militärischen Mördermaschine wird, was sehr oft der Fall ist. Und ich sehe



151

Zeugin: Gespräch

Drei Ausschnitte zu «Mama & Vicious Rituals» ©Dias & Riedweg.

deshalb das Militär als Hochkultur unserer Akkulturation. Kunst kann eine

Form sein, um Kultur subversiv zu hinterfragen.

Mauricio: Die Diskussionen über die Begrifflichkeiten «Multikultur» oder

jetzt «Transnationalismus» interessieren uns nicht. Dies stellt lediglich einen
neuen Versuch dar, Ordnung ins menschliche Chaos bringen zu wollen. Wir
möchten jedoch diesen Konflikt aufrechterhalten. Migrationen und andere

Bewegungen sind Entwicklungen, die viel stärker und lebendiger sind – und
dies auch bleiben werden – als die Phänomene des Transnationalismus. Es

sind einfach reale Bewegungen.

Im postmodernen Diskurs wird die Bedeutung der Hybridität betont. Zu­gespitzt

könnte man behaupten, dass es nichts schlechthin Fremdes und ebenso nichts
Eigenes mehr gibt. Im Innenverhältnis einer Kultur existieren so­mit ebenso

viele Fremdheiten wie in ihren Aussenverhältnissen zu anderen Kul­turen.

Welche Vorstellung verbindet ihr mit dem Begriff der hybriden Iden­tität?

Mauricio: Das Hybride hat wieder mit der Fragilität und dem Erwecken der



transnationalismus / Transnationalisme traverse 2005/1

152

eigenen Erotik zu tun. Ich denke, dass Vermischungs- und Verschränkungs­prozesse

ein Faktum sind und auch dass sie essenziell sind. Kultur wurde und
wird bis heute klar abgegrenzt definiert: Territorium und Sprache sind zentrale

Elemente. Glauben, Politik, Religionen, Gesellschaften, die zu unvermischt, zu
rein sind, stoppen jedoch den Zugang zur eigenen Komplexität, zu den Zweifeln,
zu der Fragilität des Daseins. Heute haben wir es meist mit dem Gegen­teil zu
tun: Alles was zu pur, zu rein ist, funktioniert nicht mehr. Deshalb zählt der

Wille zur Fragilität und zur Sensibilität, sowie die Bereitschaft, festgefahrene
Positionen zu verlassen, um einer subtilen interkulturellen Sehnsucht Raum
zu geben. Dieser Bewusstseinswandel könnte unseren Lebensweg ero­tischer

und lebensfroher machen.

Ihr betont immer wieder, dass ihr nicht urteilen, klassifizieren, lehren, ver­bessern

oder ändern wollt. Geht ihr davon aus, dass ein transkultureller Blick,
der nicht mehr von abgeschlossenen Kulturen ausgeht, dazu beitragen könnte,
dass die Menschen weniger urteilen und dem Anderen offener gegenüber
treten? Oder ist dies eine Fiktion und kann nur mit künstlerischen Mitteln
beziehungsweise in der Kunst realisiert werden?

Walter: Ich weiss nicht, was Kunst kann oder nicht kann. Ich denke Kunst ist
ein Teil dieser grossen Auseinandersetzung, wie man sich im Raum und in
der Zeit lokalisieren kann. Die Verlorenheit der Leute finde ich fundamental.
Die Veränderungen finden in der Realität statt, das hat nichts mit der Kunst
zu tun. Wir sind ein Teil in diesen grossen Bewegungen, die so komplex sind,
in denen diese Energien – neue Medien, neue Transportmittel, neue Energi­en,

neue Materialien – freigesetzt werden. Das täglich Leben bedeutet heute,
dass wir mit diesen Veränderungen umgehen. Die Kunst ist ein Territorium,
das für alle Entwicklungen und Probleme offen ist. Es gibt keine Loyalitäten
– weder für den Papst noch für den Bundesrat oder für eine Partei. Kunst ist
das ein­zige Territorium, das ich kenne, in dem es zumindest erlaubt ist, alles
zu fra­gen und zu sehen. Dieser Raum muss bestehen bleiben.



153

Zeugin: Gespräch

Ausschnitt aus «Beautiful is also that which is unseen» © Dias & Riedweg.

WERK

«Beautiful is also that which is unseen» öffentliches Kunstprojekt und Video

Installation, 15. Biennale São Paulo 2002

Nach neuesten Forschungen ist der Sehsinn verantwortlich für 80 Prozent
der menschlichen Wahrnehmungsfähigkeit. Sehen ist ein zentraler Weg der

Wahrnehmung, Information und Kommunikation von Dingen, aber auch von
ethnischen und ästhetischen Werten in unserer Gesellschaft. Thomas von Aquin
schrieb dazu: «Schön sind die Dinge, die das Sehen entzücken.» Dieses Pro­jekt

versucht dieses Axiom zu hinterfragen.

Währen drei Monaten führten Mauricio und Walter in Sao Paulo sensorial
workshops mit 15 blinden Erwachsenen durch. Ausgehend vom Paradox,
dass das Fehlen des Sehsinnes von der Gesellschaft einerseits als Handicap,
andererseits aber als eine komplexere Sensibilität, eineArt Talent, Dinge auf
eine andere Art zu «sehen» wahrgenommen wird, erarbeiteten die Künstler
Videos mit den TeilnehmerInnen. Diese sollten einen kritischen Blick dar­auf

werfen, wie die Gesellschaft Blinde wahrnimmt und stigmatisiert.



transnationalismus / Transnationalisme traverse 2005/1

154

Ausschnitt aus «Beautiful is also that which is unseen » © Dias & Riedweg.

Walter: Die Arbeit mit dem Titel «Schön ist auch das, was noch nie gesehen

wurde» bearbeitet die Frage des Sehens, des Schauens in Zusammenarbeit
mit blinden Leuten, die eine andere Weltsicht haben. Blinde können nicht
auf das Instrumentarium des Auges zählen, aber gleichzeitig sehen sie die Welt.
Wir sind in einem bestimmten Sinne etwas weniger blind als die Blinden. So

sieht ein Mikroskop zum Beispiel mehr als wir, aber auch wir nichtblinden
Menschen sehen immer nur Fragmente. Gleichzeitig reden wir über die Welt,
wir benennen sie und möchten sie dominieren und benutzen. Die Mechanismen,
die wir erschaffen um uns zu verorten, sind stets Grenzüberschreitungen von
Innen- und Aussenwelten. Sie finden auch in den Grenz­bereichen zwischen
Staaten oder ökonomischen Blöcken statt, was heute viel wichtiger ist als
zwischen Staaten. Die jeweiligen Grenzüberschreitungen werden von der
Angst vor dem unsicheren Schritt, vergleichbar mit demje­nigen des Blinden,
begleitet. Der blinde Mensch baut daher ein System auf, um einen sicheren
Schritt zu haben. Dieses System beruht auf Sensibilitäten. Und genau um diese
Sensi­bilitäten geht es in unserem Werk. Die Arbeit mit den Blinden war ein
Versuch, ein solches Territorium zu betreten. Mit Leu­ten zu arbeiten, die in
einer anderen Form Experten sind – Experten vom Schauen.

Mauricio: Traditionellerweise geht man in der Kunst davon aus, dass das



155

Zeugin: Gespräch

schön ist, was beim Betrachten Freude bereitet. Wir wollten dies hinterfra­gen.

Deshalb suchten wir nach Werten, die nicht so klar sind, denn auf diesen
bauen Systeme auf. Bricht man solche Werte auf und trägt man somit zur
Verunsicherung bei, dann wird das System insgesamt offener und fragiler.
Aus unserer Sicht ist es damit zugleich näher am Körper. Wir leben in einem
Haus, unserem Körper, der sich andauernd ändert, er geht mit der Zeit, mit
dem Leben, mit anderen Menschen, mit Begegnungen oder auch mit uns allein.
Während sich der Körper ändert, bleiben unsere Werte wie Felsen stehen, sie

sind unbeweglich. Deshalb verursachen die Werte, die unsere Gesellschaft
prägen, so viele Probleme.

Anmerkungen

1 Zit. in: Mauricio Dias, Walter Riedweg, «Alles andere interessiert mich» in Museum für
Gegenwartskunst Hg.), Total Global. Umgang mit nicht-westlicher Kunst, Basel 2000,
57–60.

2 Ebd., 58.


	"Das Andere beginnt da, wo unsere Sinne der Welt begegnen" : ein Gespräch mit den Künstlern Mauricio Dias und Walter Riedweg, geführt im Mai 2004 am Basler Rheinbord

