
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 12 (2005)

Heft: 1

Artikel: Exotische Differenz oder hybrides Einerlei? : zur Transnationalität der
populären Weltmusik

Autor: Wittmann, Frank / Wunsch, Tina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-27764

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-27764
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


129

Wittmann, Wunsch: Exotische Differenz oder hybrides Einerlei

Exotische Differenz
oder hybrides Einerlei?
Zur Transnationalität der populären Weltmusik1

Frank Wittmann, Tina Wunsch

Auf karibische Zouk-Rhythmen wird gerappt, der lateinamerikanische Salsa

wird in Westafrika mit lokalen Stilen vermischt, der Hiphop covert, remixt und

sampelt wie die jamaikanischen Sound Systems zu den besten Zeiten, der arabische

Rai eignet sich den europäischen Techno an und aus nordamerika­nischen

Countryliedern hört man Reggaerhythmen heraus: Die populäre Musik verlässt

dank globalen Kommunikationsflüssen und Migrationsströmen lokale Kontexte
und unterwandert sämtliche kulturelle, nationale und politische Gren­zen. Der
von den Kulturindustrien geförderte free flow of sounds führt nicht nur zu neuen

Absatzmärkten, sondern auch zur Freisetzung eines Kreativi­täts­potenzials.

“Musical creativity always involves cultural borrowing.”2 Voraussetzung für
die Vermischung von verschiedenen Stilen ist die Elektrifizierung und
Digitalisierung von Klangtexturen sowie der «Einsatz von Verstärkern und hoch
entwickelter Studiotechnik».3 Angesichts des verwirrenden musi­kalischen

Eklektizismus verwundert es nicht, dass sich ein Grossteil von Ethno­musikologie

und Kulturwissenschaft dem Paradigma der Hybridität verschreibt. Ausgehend

von der Feststellung, dass lokale Kultur niemals rein ist, beschreibt Hybridität
den Prozess des kulturellen Wandels: «Symbole, Zeichen und Ideologien werden

aus ihren ursprünglichen Kontexten herausgelöst und gewinnen in Vermischung

mit anderen kulturellen Elementen eine neue Bedeutung.»4 In Bezug auf die
Popmusik bedeutet dies, dass instrumentelle, performative, rhythmische,
sprachliche und stilistische Aspekte von verschiedenen Musiken miteinander
vermischt werden. Daraus entsteht ein Produkt der bricolage.
Das Konzept der Hybridität geht zu wichtigen Teilen auf Paul Gilroys Buch
The Black Atlantic 1993) zurück. Dabei handelt es sich um einen
Analyserahmen, mit dem die historischen und zeitgenössischen Austauschbeziehun­gen

zwischen Afrika, Europa, Latein- und Nordamerika analysiert werden
können. Nur eine transkulturelle und transnationale Perspektive ermögliche
ein Verständnis für die Gesellschaften und Kulturen der verschiedenen
Weltregionen, die seit der frühen Neuzeit miteinander interagieren und verwoben
sind: “The fractal patterns of cultural and political exchange and transforma­



transnationalismus / Transnationalisme traverse 2005/1

130

tion that we try and specify through manifestly inadequate theoretical terms

like creolisation and syncretism indicate how both ethnicities and political
cultures have been made anew in ways that are significant not simply for the
peoples of the Carribean but for Europe, for Africa, especially Liberia and

Sierra Leone, and of course, for black America.”5 Diese antiessenzialistische
Perspektive führe in letzter Konsequenz dazu, Kultur als das Produkt von
Austauschprozessen und nicht mehr als «absolute ethnic property»6 zu sehen.

Das Konzept der transnationalen Kultur wendet sich implizit gegen das, was

Rainer Lebsius die «Kulturnation»7 nennt. Diesem Konzept zufolge definiert
und identifiziert sich eine Nation über ihre homogene Kultur, religiöse Praxis
und Sprache et cetera Das Konzept der Transnationalität hält dem entgegen,
dass Kultur als Prozess nicht vor den Landesgrenzen halt mache und immer
ein Produkt von internationalen Austauschprozessen sei. Zweifelsohne bietet
Gilroy in Zeiten von Globalisierung und Migration ein attraktives Konzept an,

das Kultur wesentlich adäquater erfasst als herkömmliche essenzialistische
Konzepte. Allerdings kann es auch nicht über eine fundamentale Schwierigkeit
hinwegtäuschen: Seit in den Geistes- und Sozialwissenschaften Kultur als ein
hybrides Produkt aus interkulturellen und transnationalen Austausch- und
In­teraktionsprozessen aufgefasst wird, droht ein neuer Essenzialismus durch
die Hintertüre eingeführt zu werden. Unter der Summe von Ekklektizismen,
Hybriditäten, Kreolisierungen, métissages und Synkretismen verschwindet die
kulturelle Differenz: “While there may be links between blacks in the UK, in
the US, in the Caribbean and in Africa, there are also numerous ruptures, and

in many respects these ruptures are more important than the commonalities.”8

Mit anderen Worten, während früher der Blick auf die Unterschiede zwischen
den Kulturen gerichtet wurde, verführt der black atlantic heute dazu, vor allem
die Gemeinsamkeiten zu sehen.

Der folgende Beitrag präsentiert in vier kurzen Analysen das Resultat von
transnationalen Austauschprozessen von populären Weltmusikstilen. Ihre
Gemeinsamkeiten und Unterschiede sowie ihre Adaption in unterschiedlichen
kul­turellen und sozialpolitischen Kontexten werden mittels performativen
Künstlerfotos), textuellen Liedtexten) und stilkombinatorischen Aspekten

untersucht. Unter populärer Weltmusik wird dabei eine lokal beziehungsweise
regional identifizierbare, für ein globales Publikum produzierte und elektri­fizierte

Musik verstanden. Damit hebt sie sich von der Popmusik ab, deren

Charakteristikum es ist, gerade nicht lokal oder regional identifizierbar zu
sein. Denn ob Dido, Madonna oder No Angels aus England, Amerika oder
Deutschland stammen, ist der Musik nicht eingeschrieben. Dagegen sind
Kassav’s antillischer Zouk, Jimmy Cliffs jamaikanischer Reggae oder Youssou

N’Dours senegalesischer Mbalax eindeutig erkennbar.



131

Wittmann, Wunsch: Exotische Differenz oder hybrides Einerlei

Begründer des Zouk: Die Mitglieder der Band Kassav’stammen aus Guadeloupe und

Martinique. © Kassav’.

Auf der Sklavenhandelsroute zurück

Die Karibik gehört zu den reichhaltigsten Musikregionen der Welt: Bachata,
Calypso, Mento, Reggae, Son oder Zouk sind nur die bekannteren Stile, von
denen ein jeder eine individuelle Entstehungsgeschichte aufweist und auf einer

bestimmten Insel verankert ist. So stammt Bachata von der Insel Hispaniola
Dominikanische Republik und Haiti), Son aus Kuba und der Zouk ist auf

Guadeloupe und Martinique beheimatet. An Konzerten und Tanzabenden zeigen
die Musikgruppen in aller Regel, dass sie verschiedene karibische Stile beherrschen

und miteinander zu fusionieren im Stande sind. Sie weisen sich damit



transnationalismus / Transnationalisme traverse 2005/1

132

als Specialist In All Styles aus, um den programmatischen Titel eines Albums
2002) der westafrikanischen Combo Orchestra Baobab aufzunehmen.

Beim Zouk handelt es sich um einen Anfang der 1980er-Jahre auf den Kleinen
Antillen entstandenen Musikstil und Paartanz. Als Erfinder des Zouks und als
kommerziell erfolgreichste Gruppe gilt Kassav’. Ihr ging es darum, karibische
Stile wie Biguine, Cadence und Compas zu vermischen, « to create a rhythmi­cally

complex, technically flawless music with an international sound, one that

could be identified unquestionably with the Antilles».9 Diese Stilkombination
war strategisch darauf angelegt, die hybride kulturelle Identität der antillischen
Bevölkerung zu widerspiegeln, die von den in französischem Kreol gesungenen

Liedern zusätzlich unterstrichen wird: “Much of zouk’s strength in the four
islands is the result of its being sung in Creole.” 10 Um angemessen verstehen
zu können, warum der kreolischen Umgangssprache die Funktion zukommt,
die Identität des heimischen und diasporischen Publikums zu stärken, muss

man sich vergegenwärtigen, dass sie im öffentlichen Leben von Guadeloupe
und Martinique nach wie vor weit gehend marginalisiert ist. Deshalb fungiert
die auf Festen und in den radios libres gespielte Populärmusik als Instrument
der Massenkommunikation, mit der ökonomische und sozialpolitische Themen
angesprochen werden können.11 In erster Linie ist der antillische Zouk aber

eine Musik, zu der auf privaten Festen getanzt wird. So wird die Musik zur
Alltagsmedizin, wie es in Kassav’s programmatischem Hit Zouk-la Sé Sèl

Médikaman Nou Ni 1984) angelegt ist. Zwar zählt der Zouk nicht zur rebel­lischen

Musik wie die verwandten Stile Gwo Ka oder Reggae, aber das
Selbstbewusstsein, mit dem der Stil exportiert wurde und wird, ist auf das Engste

mit der nationalistischen Bewegung auf Martinique am Ende der 1970er-Jahre

verknüpft, die vor allem von Aimé Cesaire repräsentiert wird.
Der intensive Austausch innerhalb der lateinamerikanischen Region hat dazu
geführt, dass der Zouk auch in Brasilien und Französisch-Guyana beliebt
ist. Hier wird er als «die charmantere, elegantere, sinnlichere Version der
brasi­lianischen Lambada»12 aufgefasst. Dies bringt es mit sich, dass er viel
leidenschaftlicher und wilder getanzt wird als auf den Kapverden. Hier hat
der Zouk unter dem Namen Cabo Love eine zweite Heimat gefunden. Wer
beispiels­weise in eine Diskothek in der Hauptstadt Praia geht, muss teilweise
lange auf Hiphop oder Salsa warten. Hier wird stundenlang eng und sinnlich
zur Musik der lokalen Stars wie Cely Dias, Tota Lópi, Philip Monteiro oder
Gil Semedo getanzt, bei denen der Zouk Einflüsse von lokalen Stilen wie
Coladera oder Funana aufweist. Gesungen wird vornehmlich in
portugiesischsprachigem Kreol. In umgekehrter Richtung wie der Sklavenhandel hat
Zouk von hier aus auch auf dem westafrikanischen Festland Fuss gefasst. In
Senegal singt der Mbalax­star Vivane schon mal auf Wolof einen Zouksong



133

Wittmann, Wunsch: Exotische Differenz oder hybrides Einerlei

Die kapverdische Gruppe Dramas besingt die Alltagsdramen der Hiphop-Generation,
ohne dabei den heimatlichen Cabo Love aufzugeben. © Dramas.

und in der Côte d’Ivoire ist Monique Seka für die romantischen Einlagen in
den Sprachen Attie und Baoule auf der Tanzfläche verantwortlich. Hier kann
Zouk auch alleine getanzt werden, was in der Karibik oder in Brasilien
unüblich ist. Damit wird deutlich, dass sich Zouk «der Tanzkultur jedes Landes
anpasst».13 Der Stil erfreut sich zudem auf den Pazifikinseln Mauritius und

La Réunion grosser Beliebtheit.
Auch wenn Zouk berechtigterweise als musique des îles gilt, liegt es in der

Logik der globalen Populärmusik, dass das weltweit grösste Produktionszentrum

nicht etwa auf Martinique oder Santiago liegt, sondern in Paris. Die
Musikstudios von Paris sind ein Knotenpunkt für die afrikanische, karibische
und südamerikanische Diaspora.14 Hier werden nicht bloss die Hits von Harry
Diboula, Alan Cavé oder Anna Torres produziert, sondern auch hybride
Kombinationsmöglichkeiten mit anderen Stilen ausgelotet. So zeigt der burundische
Sänger Jean-Christophe Matata in seinem programmatischenAlbum 99% Zouk
1998) die Verträglichkeit mit ostafrikanischen Musiktraditionen auf, und von

der Fusionsfähigkeit von Roots Reggae und Zouk legt der ivorische Reggae-
Sänger Alpha Blondy ein beredtes Zeugnis ab:«Je n’ai sais pas faire le zouk /
Je suis roots» Zoukefiez moi ça, 2002), um sogleich seine eigenen Worte mit



transnationalismus / Transnationalisme traverse 2005/1

134

der gespielten Musik zu widerlegen. Angesagt ist im Augenblick vor allem
der Zouk-Rap. Damit ist ein Rap gemeint, der auf Zoukrhythmen gesprochen
wird. Zwar werden im Zouk seit jeher nicht nur romantische, sondern auch
sozial­politische Themen verhandelt, aber eine regelrechte Politisierung des

Zouk hat erst mit dem Zouk-Rap Einzug gehalten. Die mehrheitlich in Kreol
gesun­genen Lieder Dramas oder Rude Boys beide 2001) der kapverdischen
Gruppe Dramas geben davon ein eindeutiges Beispiel. Die englischen und
portugie­sischen Teile der Lieder zeugen von der diasporischen Erfahrung der
Gruppenmitglieder, die zwischen Santiago, Holland und den USA hin und
her pendeln.

Afrokubanische Fusionen

Während afrikanische Rhythmen im Zuge des transatlantischen Sklaven- und

Güterhandels in die Karibik gelangt sind, sind sie auf vielfältige Weise wieder
reimportiert worden: «Die meisten Menschen wissen, dass Jazz, Blues und

lateinamerikanische Musik teilweise aus Afrika kommen, aber sie wissen

nicht, dass diese Tanzstile nicht nur nach Afrika zurückgetragen wurden, wo
sie Eingang in die lokale Musik fanden, sondern dass diese lokalen Mischungen
wiederum den Atlantik überquerten.»15 Verantwortlich für diesen Austausch
war wiederum das kolonialistische System: «Die britische Kolonialregierung
hatte schon 1830 westindische Regimenter in Westafrika statio­niert, und ihre
synkopierte Blechbläser- und Gumbey-Musik wurde schnell sehr populär. Die
Adaba-Variante des nigerianischen Highlife enthält Calypso-Elemente, während

die ebenfalls nigerianische Juju-Musik brasilianische Samba-Trommeln
verwendet.»16 Auch die Matrosen der Handelsschiffe haben besonders in der
ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts zur Diffusion der Musikstile beigetragen.

Auf diese Weise konnte sich der ganzen westafrikanischen Küste entlang eine

eigene afrokubanische Tradition entwickeln: Die kongolesische Rumba eines

Wendo Kolosoy oder die hybriden Fusionen aus kubanischen Stilen wie Cha-cha-

Cha, Mambo oder Pachanga mit den lokalen Stilen in der guineisch-
senegambischen Region sind nur einige Beispiele dafür. Hier sind die Produktionen
vonAfricando, Laba Sosseh oder das nach 20-jähriger Pause in ursprünglicher
Formation wieder erweckte Orchestra Baobab hervorzuheben. Kein Lied bringt
diese kulturelle Verbundenheit so deutlich zum Ausdruck wie die von der
senegalesischen Sängerin N’Dèye Kassé intonierte Hommage an Che Guevara,
der einst mit Fidel Castro die kubanische Revolution durchgeführt hatte: «Hier
ist jemand, der ein echter Opponent war / Kommandant Che Guevara […] Er

lehnte die Ausbeutung seines Volkes ab / Er war ein richtiger Held / Er war ein



135

Wittmann, Wunsch: Exotische Differenz oder hybrides Einerlei

Die Sängerin N’Dèye Kassé führt die
senegalesische Salsatradition fort. © Tina

Wunsch.

unermüdlicher Held […]. Er liebte sein Volk und war zu jedem Opfer bereit».17

N’Dèye Kassé, Ché Guévara, 2003)
Die Sängerin führt die afrokubanische Tradition der Hybridität auf der musi­kalischen

und linguistischen Ebene fort, indem sie Son und Mbalalx sowie
Spanisch und Wolof miteinander verbindet ob der Liedtext auch Rückschlüsse
auf die politische Situation Senegals zulässt, bleibt wohlweislich unklar). Seit
bald 50 Jahren ist die Mehrsprachigkeit der Lieder ein wichtiges Charakteris­tikum

der afrokubanischen Musik Westafrikas. Den in Dioula, Kreol, Malinké,
Poular, Spanisch oder Wolof intonierten Liedern kommt die Funktion zu, zum
Kosmopolitismus der Musikszene beizutragen. Da einige Sänger und
Sängerinnen nicht des Spanischen mächtig sind beziehungsweise waren, wurde
ein Pseudospanisch imitiert, das dazu diente, den «Salsa-Charakter der Stücke
zu unterstreichen».18

Umgekehrt wurden nicht nur kubanische Rhythmen exportiert, sondern auch

fremde Stile auf Kuba adaptiert. Denn musikalisch beschränkt sich Kuba nicht
nur «auf den nostalgischen Charme einiger altehrwürdiger Herren» ,19 sondern
besitzt auch eine junge Generation, die zumindest im Untergrund der offiziellen
Kulturpolitik trotzt. Hiphop-Bands wie S.”B.”S. oder Orisha beginnen sich
langsam national wie international durchzusetzen und den geschmeidigen Son

mit dem dynamischen Raps zu verschmelzen.20 Und durch Kombination der



transnationalismus / Transnationalisme traverse 2005/1

136

Reggaevariante Dancehall mit verschiedenen Salsastilen ist der neueste Stil
der kubanischen Musikgeschichte entstanden: der Reggaeton. Diese Kreation
ist den modernen Massenmedien zu verdanken: «Relativ einfach lassen sich
rund um Santiago de Cuba jamaikanische Radiosender empfangen» ,21 so dass

es nur eine Frage der Zeit war, bis sich die kubanischen DJs der jamaikanischen

Musikstile annahmen. Als die populärste Band gilt zur Zeit Cubanito
20.02., die mit ihrem internationalen Album Soy cubanito 2003) einen ersten

Achtungserfolg erzielt haben.

Reggae fights Babylon

Die Entstehungsgeschichte des Reggae reicht in das Jamaika der 1950er-Jahre

zurück. Sie ist auf das engste mit den Sound Systems als Vorläufer des
modernen DJing verbunden. Clement «Coxsone» Dodd, Duke Reid und Prince
Buster stehen stellvertretend für die Emanzipation der jamaikanischen
Populärmusik, die sich von der Adaption des amerikanischen Rythm’n’Blues und
Souls bis hin zur Entwicklung von Ska, Rocksteady und den verschiedenen
Reggaestilen wie Roots, Lovers Rock oder Dancehall entwickelte. Anfang
der 1970er-Jahre gelang es mit dem Musikfilm The Harder They Come mit
Jimmy Cliff in der Hauptrolle, den Roots Reggae zu kommerzialisieren und
die Rastafaribewegung aus ihrer Marginalisierung zu befreien. Erst mit dem
Rootsstil nahmen die Reggaetexte jene Spiritualität und jenes sozialpolitische
Enga­gement an, das kein Musiker so glaubwürdig in aller Welt vertreten
konnte wie Bob Marley.
Als Beispiel für die Transnationalität des engagierten Reggaes lässt sich
die Verbreitung der Metapher Babylon anfügen. Im Jargon der sich auf das

Alte Tes­tament berufenden Rastas steht Babylon «für die gottlose abendländische

Welt und deren Kultur».22 Weltweit bekannt wurde diese Methapher
durch den Hit Rivers of Babylon von den Melodians 1969) beziehungsweise
durch die Coverversion von Boney M. 1978):

“By the rivers of Babylon / Where he sat down / And there he went / When
he remembered zion / For the wicked, carry us away / Captivity require from
us a song / How can we sing king alpha’s song in a strange land? / So let the
words of our mouth / And the meditations of our hearts / Be acceptable in thy
sight / Oh, verai.” Melodians, Rivers of Baby­lon, 1969)

Bei dieser Vertonung von Psalm 137 steht Babylon für das Exil, in dem die
Verschleppten Heimweh und Verlorenheit erdulden: «Die Rastas identifizieren
sich mit den Juden aus der Bibel, und Afrika wird für sie zum gelobten Land



137

Wittmann, Wunsch: Exotische Differenz oder hybrides Einerlei

DJ Ousman von der senegalesischen
Formation WA BMB 44 weiss, wie viel
der Hiphop den jamaikanischen Sound
Sys­tems und Bob Marley zu verdanken
hat. © Tina Wunsch.

Der deutsche Sänger Patrice setzt sich
mit Babylon genauso glaubwürdig
auseinander wie seine Reggaekollegen aus
Afrika und der Karibik. © Four Music
Productions GmbH.

Israel beziehungsweise Zion. Das paradiesische Afrika, das die Rastas konstruieren,

steht als positiver Gegensatz zu den negativen historischen Erfahrungen
von Unterdrückung und Ausbeutung.» 23 Wie ein Topos zieht sich dieses Motiv
durch den transnationalen Diskurs der Roots-Reggae-Lieder:

“Reggae Music / Mek we chant down Babylon.” Bob Marley, Chant down
Babylon, 1983)

“Go and fight Babylon / ’Cause everywhere I walk and everywhere I go / I
see brethrens that sell their souls […] Money may pay what’s of vanity / But
it could never pay what ever will stay.” Patrice, Moneypulation, 2001)

«Allez dire aux hommes politiques / Qu’ils enlèvent nos noms dans leur
business […] Allez dire aux marchands d’illusion / Que nos consciences ne
sont pas à vendre / Ils sont complices de Babylone / Pour nous arnaquer / Ils
font semblant de nous aider / A combattre cette injustice / Ils allument le feu,



transnationalismus / Transnationalisme traverse 2005/1

138

ils l’activent / Et après, ils viennent jouer aux pompiers.» Tiken Jah Fakoly,
On a tout compris, 2002)

Die jamaikanische Legende Bob Marley wie seine Nachkommen Tiken Jah

Fakoly aus Côte d’Ivoire und Patrice aus Deutschland rufen unermüdlich zum
Kampf gegen Babylon und seine Schergen auf, denn die Korruption staatli­cher

Institutionen wie Justiz oder Polizei und die Ineffizienz politischer Pro­gramme

gehen auf Kosten der sozial Schwachen. Aus diesem Grund klagt der jamai­kanische

Ragga-Sänger Anthony B. in seinem Lied «The Police» 2003) die
Willkür der Polizeigewalt an, und sein Kollege Bounty Killer thematisiert die
Ghettokriminalität als Folge der hohen Arbeitslosigkeit unter Jugendlichen.
Damit erheben sich die Reggaemusiker zu «poor people’s governors»24 und
leisten einen Beitrag dazu, die babylonische Diaspora zu verlassen:

“We know where we’re going, uh! / We know where we’re from / We’re
leaving Babylon / We’re going to our Father land / Exodus / Movement of Jah

people.” Bob Marley, Exodus, 1977)

Im Gegensatz zu Marcus Garveys Unabhängigkeitsbewegung Universal Negro
Improvement Association UNIA) geht es bei Bob Marley und vielen anderen

Anhängern der Rastafarireligion allerdings nicht um eine physische Rückkehr
nach Afrika, sondern um eine metaphysische Befreiung.

Hiphop-Mode

Aus musikgeschichtlicher Sicht hat der jamaikanische Reggae bei der Entstehung

des Hiphop Pate gestanden: 1969 begann U-Roy, der «Gründervater des

modernen DJ-Stils» ,25 auf den Instrumentalsound seines Systems zu toasten.

Mit dem Toast, einem im Gegensatz zum Rap weicheren Sprechgesang, war
der erste Schritt zum Hiphop gemacht. Von der Verwandtschaft von Reggae

und Hiphop zeugen auch die Stile Dancehall, Ragga und neuerdings, wie
oben erwähnt, Reggaeton.26 Diese Verwandtschaft wird heutzutage von der
Beat Generation um den New Yorker DJ Spinna zelebriert, der sich mit dem
Album «Here to There» 2002) ganz der DJ-Tradition verschreibt, die mit
den jamai­kanischen Sound Systems begonnen hat. In diesem Sinne ist seine
Aussagenicht nur musikologisch sachgerecht, sondern erweist damit auch
Count Ossies Trommeln in Oh Carolina 1960) die Referenz:

“The drum was the first instrument to speak to the people / Without the drum
there be no hip-hop / There be no hip and no hop / No rock and no roll / No
jazz / No blues / No country music […] Africa, the originator.”27



139

Wittmann, Wunsch: Exotische Differenz oder hybrides Einerlei

«Am Anfang war die Trommel» – der
New Yorker DJ Spinna kreiert Musik­geschichte.

© Tina Wunsch.

Denn in diesem Gründungslied der jamaikanischen Musik klingen die Trommeln

so als kämen sie direkt aus der westafrikanischen Steppe. Mit anderen

Worten, der Hiphop lässt sich als musikgeschichtliches Reservoir begreifen,
in das sämtliche Stränge der populären Musik aus aller Welt zusammenlaufen.
Diese Erkenntnis beziehungsweise die offizielle Anerkennung des afrikanischen

Ursprungs der globalen Popkultur hat wesentlich zur Emanzipation der

afroamerikanischen und kreolischen Bevölkerung beigetragen. So wichtig der

Hinweis auf die afrikanischen Wurzeln des Hiphop auch sind, so wenig können
sie den weltweiten Erfolg des Stils erklären, der zu einer Jugendkulturbewe­gung

geworden ist: «Wie ist es möglich, dass Jugendliche in Deutschland,
Frankreich, in der Türkei, in Japan, China,Australien, Südamerika diese Kultur
leben können, ohne sich zu verbiegen, ohne ihre eigene kulturelle Herkunft
zu verraten?»28 Denn die Jugend in aller Welt fühlt sich nicht wegen den

westafrikanischen Trommeln, den zentralafrikanischen Mvet Bom – als
Vorläufern der Rapper – oder den auf den beninischen und haitianischen Voodoo
zurück­gehenden Wortspiele vom Hiphop angezogen, sondern deshalb, weil
er überall lokal angeeignet und flexibel angepasst werden kann. Dies zeigt
sich auch am Prinzip der streetware-Mode Baseballmütze, Turnschuhe, weite
Hosen, Ketten), bei der Individualität nur innerhalb gewisser Konventionen



transnationalismus / Transnationalisme traverse 2005/1

140

Die Hiphop-Kultur ist ein Spiel aus Konventionen und Freiräumen. Der senegalesische

Künstler Docta bringt dies mit Grafitti, Kleidung und religiösen Wandbildern zum

Ausdruck. © Tina Wunsch.

erlaubt ist.29 Zur Konvention gehört, dass die Kleidung auf den Gründungsmythos

des Hiphop, das Leben im Ghetto, rekurriert: «Die herunterhängenden
Hosen und der Verzicht auf Schnürsenkel in den Turnschuhen resultiert […]
aus der Solidarität der Hiphopper mit jenen Mitgliedern, die im Gefängnis
sassen: Dort sind Gürtel und Schnürsenkel wegen der Selbstmordgefahr ver­boten.

Der Kapuzenpullover ist eine Art Arbeitsjacke von Graffiti-Malern,
um bei illegalen Aktionen notfalls den Kopf verhüllen zu können.»30 Aus
diesem Grund sind Gemeinsamkeiten zwischen der Kleidung der malischen
Rapper von Fanga Fing, derjenigen der französischen Rapper von IAM oder
des US-Amerikaners 50 Cent erkennbar.31 Neben den Konventionen lässt
die Gemeinschaft ihren Mitgliedern aber genügend Raum zur Individualität.
Nicht nur innerhalb eines Landes, sondern auch zwischen den Kulturkreisen
der globalen Jugendbewegung sind markante Unterschiede feststellbar. So

treten senegalesische Gruppen wie Bamba J Fall oder Guney M nicht nur mit
den Insignen der streetware-Mode auf, sondern kleiden sich gerne auch in das

traditionelle Gewand, den Bou-Bou. Darin kann in dem muslimischen Land
durchaus ein Bekenntnis zum Islam gesehen werden.



141

Wittmann, Wunsch: Exotische Differenz oder hybrides Einerlei

Der amerikanische Rapper Ludacris hat nicht nur eine Vorliebe für derbe Texte, sondern
auch für ästhetische Selbstinszenierungen. © Tina Wunsch.

Die Mode ist Teil eines auf sämtlichen Ebenen der Selbstinszenierung und

-repräsentation stilisierten Männlichkeitskultes: «HipHop ist eine patriarchal
organisierte, männlich dominierte und sexistische Kulturpraxis.»32 Dazu zählt
auch, dass sich die Hiphopper bei Konzertauftritten und auf Videoclips mit
Vorliebe in aufreizender Begleitung zeigen. Dies wird durchaus auch in den

Liedtexten thematisiert:

“Maybe smoke a blunt or two, that’s what I wanna do […] Just called, lookin’
for some women that can fondle my bolls […] Yall gotta get the fuck up outta
here, ugly ass bitches / I don’t understand how these bitches always get in
my dressin’ room / You know what I’m sayin’?” Ludacris feat. Snoop Dog,

Hoes in my Room, 2003)

«Ce soir j’ai la côte avec les filles et je le sens / Elles me dévisagent, j’me
déshabille / Limites indescentes / Je me rapproche d’une créature au tour de

taille interessante / Quand une grosse baleine m’arrête / Tu me touche je te

descents […] Dans le clip, je veux des effets gravés / Surtout pleins de

couleurs / Les filles pas trop habillées / Je veux sentir la chaleur.» Didier Awadi,
Partytime, 2002)



transnationalismus / Transnationalisme traverse 2005/1

142

Wie schon bei der transnationalen Verbreitung der Babylon-Metapher im
Reg­gaeDiskurs lässt sich in grossen Teilen der globalen Hiphop-Bewegung

eine weit gehende Akzeptanz der streetware-Mode und des Sexismus
feststellen. Obwohl die inhaltlichen Aussagen und die ästhetischen Strategien in
über­raschendem Ausmass übereinstimmen, ist der Männlichkeitskult je nach
Ethnie, Geschlecht oder sozialer Klasse in andere Kontexte eingebettet und
ent­spre­chend anders zu interpretieren.33

Ausblick

Obwohl nur ein kleiner Teil der mannigfaltigen Beziehungen zwischen den

populären Weltmusikstilen aufgezeigt werden konnte, verdeutlichen die dar­gelegten

fotografischen, stilkombinatorischen und textuellen Beispiele zu Hip­hop,

Reggae, Salsa und Zouk, dass die hier behandelten atlantischen Stile zwar
ihre historischen Ursprünge in Afrika haben, aber nur als Produkt aus interkulturellen

und transnationalen Austauschprozessen begreifbar sind. Die hyb­riden

Kulturprodukte als Folge dieser Interaktionen weisen eine jahrhunderte­alte

Geschichte auf. Ihre exponenzielle Zunahme und erhöhte Virulenz der letzten
Jahre sind durch die globalen Kulturindustrien, die Migration und die
Technologisierung der Musikproduktion bedingt. Um auf die im Titel gestellte Frage
zurückzukommen, ob sich die populären Weltmusikstile eher durch exotische
Differenzen von einander abgrenzen oder ein hybrides Einerlei bilden, möchten

wir abschliessend auf Ludwig Wittgensteins Konzept der Fami­lien­ähnlichkeit

referieren. Wittgensteins semantische Kategorienlehre fusst auf der Einsicht,
dass die Teile einer Kategorie nicht durch Gemeinsamkeiten, sondern durch
Familienähnlichkeit miteinander verbunden sind. Die Familienähnlichkeit wird
dabei als «Netz von Ähnlichkeiten, die einander übergreifen und kreuzen»34

definiert. Zur Illustration erinnert Wittgenstein daran, dass wir «beim Spinnen
eines Fadens Faser an Faser drehen. Und die Stärke des Fadens liegt nicht darin,
dass irgend eine Faser durch seine ganze Länge läuft, sondern darin, dass viele
Fasern einander übergreifen.»35 Wie bereits Jocelyne Guilbault bemerkt hat, eignet

sich dieses Konzept dafür, auf das Beziehungsnetz­werk von Weltmusikstilen
übertragen zu werden. 36 Denn die verschiedenen Stilgruppen wie Dancehall,
Hiphop, Ragga, Reggaeton, Roots, Samba Reggae oder Biguine, Cabo Love,
Cadence, Compas, Zouk teilen in ganz unterschiedlichem Masse gemeinsame
Eigenschaften und sind im komplexen System der atlantischen Weltmusik
unterschiedlich positioniert. Neben diesem stilistischen Koordinatensystem ist immer
auch die lokale Adaption und die kultu­relle und sozialpolitische Einbettung des

Stils vor Ort zu berücksichtigen. Erst dadurch gelingt es den Weltmusikstilen



143

Wittmann, Wunsch: Exotische Differenz oder hybrides Einerlei

sowohl die je eigene lokale Identität zu stärken als auch einen Beitrag an die
«reconciliation with the other»37 zu leisten. Dieser Gratwanderung gilt es in
zukünftigen Forschungen auf unor­thodoxe Weise nach­zugehen, ohne dabei die
Interaktion von musikalischem Wandel und kultureller Identität aus den Augen
zu verlieren: “Changes in musical tradition don’t mean the loss of cultural
identity but articulate the way it changes with circumstance.”38

Discografie

Aufgeführt sind nur in Europa erhältliche Alben und Kompilationen.)
Africa Raps, Tricont 2001.
Africando, Martina, Next Music 2003.
Alpha Blondy, Merci, Capitol Records 2002.
Anthony B., Nocturne 2003.
Bob Marley & The Wailers, Confrontation, Island 1983.
Boney M., The Best Of, Harris 2002.
Cubanito 20.02., Soy Cubanito, Lusafrica 2003.
DJ Spinna, Here To There, BBE 2002.
50 Cent, Get Rich Or Die Tryin’, Shady 2003.
IAM, Noble Art, EMI 2003
Jean- Christophe Matata, 99% Zouk, 1998.
Kassav’, Best Of, Sony 1999.
L’Année du Zouk 2002, Créon 2002.
Ludacris, Back For The First Time, Def Jam Recordings 2000.
Monique Seka, Yelele, Declic 1999.
Orchestra Baobab, World Circuit 2002
Orishas, Emigrante, EMI 2002.
Patrice, Ancient Spirit, Yomama 2001.
Tiken Jah Fakoly, Françafrique, Universal 2002.
The Story of Jamaican Music. Tougher Than Tough, Mango 1993.
Viviane N’Dour et le Djolog, Tere Nelaw, Jololi 2002.
Wendo Kolosoy, Marie-Louise, Indigo 1999.

Youssou N’Dour, Nothing’s In Vain, Nunesuch 2002.

Internetlinks

Zouk: http://zoukco.free.fr; http://www.zoukarchive.com;
http://wwwzoukstation.com

Reggae: http://www. tikenjah.net; http://www.patriceonline.net;
http://www.bobmarley.com; http://www.jimmycliff.com; http://www.anthonyb.
com

Hiphop: http://www.africanhiphop.com; http://www.senerap.com;
http://www.djspinna.com; http://www.defjam.com/ludacris; http://www.lepbs.
com; http://www.iam.tm. fr; http://www.50cent.com



transnationalismus / Transnationalisme traverse 2005/1

144

Homepages von sonstigen erwähnten Künstern: http://www.orchestrabaobab.co.uk;
http://www.youssou.com

Anmerkungen

1 Dieser Beitrag ist das Ergebnis einer Zusammenarbeit, bei der die Produktion und Auswahl
der Fotos Tina Wunsch) dem Verfassen des Textes Frank Wittmann) vorangingen. In
diesem Sinne haben die Fotos die Argumentation und Struktur des Textes massgeblich
beeinflusst und gehen weit über den Status von Illustrationen hinaus.

2 Simon Frith, «The Discourse of World Music» in Georgina Born Hg.), Western Music and
its Others: Difference, Representation and Appropriation in Music, Berkeley 2000, 312.

3 Motti Regev, «Alles Rock: Vielfalt und Ähnlichkeit im Bereich der globalen Popmusik»

in Ulrich Beck, Natan Sznaider, Rainer Winter Hg.), Globales Amerika? Die kulturellen
Folgen der Globalisierung, Bielefeld 2003, 287.

4 Rainer Winter, «Globale Medien, kultureller Wandel und die Transformation des Lokalen:
Der Beitrag der Cultural Studies zu einer Soziologie hybrider Formationen» in Beck
wie Anm. 3).

5 Paul Gilroy, The Black Atlantic. Modernity and Double Consciousness, London 1993, 15.
6 Ebd., 15.
7 Rainer Lepsius, «Nation und Nationalismus in Deutschland » in Ders., Interessen, Ideen und

Institutionen, Opladen 1990, 238.
8 Ruth Mayer, «The Dangers of Diaspora. Some Thoughts about the Black Atlantic» ASNEL

Yearbook, Amsterdam in Vorbereitung).
9 Jocelyne Guilbault, Zouk: World Music in the West Indies, with GageAverill, Edouard

Benoit, Gregory Rabess, Chicago 1993, 22. Der hochgradig artifizielle Sound des Zouk ist

nur durch ausgereifte Musiktechnologie wie Computer und Synthesizer herstellbar. Aus
diesem Grunde dauerte es auch bis Mitte der 1990er-Jahre, dass Zouk auch von weniger
gut ausgestatteten Bands wie Kassav’ life aufgeführt werden konnte.

10 Guilbault wie Anm. 9), 11.
11 Die Entstehung des Zouk fällt zeitlich mit der Liberalisierung des Rundfunkmarktes Anfang

der 1980er-Jahre zusammen. Die Lizenzierung von privaten Radiokanälen hat den
Aufschwung der lokalen Musikszene massgeblich beeinflusst, da den Gruppen quantitativ nun
viel mehr Sendezeit zu Verfügung steht.

12 Klaus Hart, Zouk in Brasilien, der Karibik, in Paris. Ein sinnlicher Paartanz fasziniert in
den verschiedensten Kulturen, http://www.trend.infopartisan.net/ trd0403/t370403. html
29. 7. 2004).

13 Anna Torres zit. nach Hart wie Anm. 12).
14 Siehe Marianne Berna, Paris wie die Wilden. Zürich 1991.
15 John Collins, West African Pop Roots, revised edition, Philadelphia 1992, 286.
16 George Lipsitz, Dangerous Crossroads. Popmusik, Postmoderne und die Poesie des Lokalen,

aus dem Amerikanischen übersetzt von Diedrich Diederichsen, Höfen 1999, 90.
17 Das Original lautet: kidale bagnekate lawone / commandanté ché guévara […] di bagne

kulène notê / diambaar dioni dioni diambaar / diambaar sayu xaré gonto […] dafa beugone
wa réwame mu diaraloneko luné mome.

18 Cornelia Panzacchi, Mbalax Mi. Musikszene Senegal, Wuppertal 1996, 53.
19 M. Ganz, «Buena Vista Hip-Hop Club: Orishas» Neue Zürcher Zeitung, 2. 10. 2000, 36.
20 Das neuesteAlbum der kubanischen Exilgruppe Orisha heisst «Emigrante» 2002) und

thematisiert Erfahrung in der Diaspora. Die Band ist nach den Göttern der Hochkultur der
Yoruba benannt, die in der Folge des Handels mit nigerianischen Sklaven auf Kuba

eingeführt worden sind.
21 Knut Henkel, «Jamaicanische Beats, kubanische Sauce» Neue Zürcher Zeitung, 15. 4. 2004,

46.



145

Wittmann, Wunsch: Exotische Differenz oder hybrides Einerlei

22 Lloyd Bradley, Bass Culture. Der Siegeszug des Reggae, mit einem Vorwort von Prince
Buster, aus dem Englischen übersetzt von Bernhard Joseph, Höfen 2003, 69.

23 Volker Barsch, Rastafari. Von Babylon nach Afrika, Mainz 2003, 56.
24 Annie Paul, «Sound Systems Against the ‹Unsound Systems› of Babylon: Rude/Lewd

Lyrics vs. Nude Tourists in Jamaika» in Okwui Enwezor Hg.), Créolité and Creolization,
Ostfildern Ruit 2003, 129.

25 Bradley wie Anm. 22), 264.
26 Siehe Gérald Arnaud, «La préhistoire du rap» Africultures 21 1999), 61.
27 DJ Spinna, The Orginator, 2002. Wie der Semantik des aus to hip bedeutet im afroamerika¬

nischen Jargon «in sein» und im Jazz «frei sein» und to hop springen, tanzen) bestehenden

Kompositums zu entnehmen ist, besteht Hiphop nicht nur aus musikalischen Elementen

Rap, Ragga, Beatbox), sondern schliesst auch Tanz Smurf, Breakdance), grafische
Kunst Graffiti, Plastik), Sport Biken, Skaten, Snowboarden) und Lyrik mit ein.

28 Sascha Verlan, «HipHop als schöne Kunst betrachtet – oder: die kulturellen Wurzeln des

Rap» in Jannis Androutsopoulos Hg.), HipHop. Globale Kultur – lokale Praktiken, Bielefeld

2003, 139 f.
29 Siehe Gabriele Klein, Malte Friedrich, Is this real? Die Kultur des HipHop, Frankfurt a. M.

2003, 35 f.
30 Ebd., 35.
31 Einschränkend ist darauf hinzuweisen, dass selbst wenn die Kleider von Rappern aus ver¬

schiedenen Ländern genau dieselben wären, sie angesichts der unterschiedlichen kulturellen

und sozialen Kontexte etwas anderes bedeuten würden.
32 Klein/Friedrich wie Anm. 29), 206. Für den senegalesischen Hiphop siehe Frank Witt­mann,

«Sexismus, Islamismus und Ghettoromantik. Die Dakarer HipHop-Bewegung Bul faale
im Kontext der globalen Postmoderne» in Eva Kimminich Hg.), Rap: More Than Words,

Bern 2004, 181–204.
33 Die Hiphop-Kultur ist zwar maskulin dominiert, aber es gibt auch eine wachsende Anzahl

von Hiphopperinnen. Einige von ihnen sind kommerziell sehr erfolgreich z. B. Alif aus

Senegal oder Lil’ Kim und Missy Elliott aus den USA). Ihre Reaktionen auf den weit
verbreiteten Sexismus fallen sehr unterschiedlich aus und reichen von Nachahmung bis zu
Subversion.

34 Ludwig Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, Frankfurt a. M. 1984, 278.
35 Ebd.
36 Guilbault wie Anm. 9), 48 ff.
37 James Barrett, «World Music, Nation and Postcolonialism» Cultural Studies 10/2 1996),

243.
38 Frith wie Anm. 2), 312.

Resume

Difference exotique ou uniformite hybride? Le transnationalisme

de la worldmusic populaire

La worldmusic populaire est un excellent objet pour saisir les processus

d’hybridation. Cette contribution essaie d’expliquer, au moyen d’exemples
photographiques, textuels et combinant les styles – tirés des cultures Hiphop,
Reggae, Salsa ou Zouk – que ces derniers ont certes leurs origines histo­riques en



transnationalismus / Transnationalisme traverse 2005/1

146

Afrique, mais ne sont compréhensibles qu’en tant que produits des processus

d’échanges interculturels et transnationaux.
Les produits culturels hybrides résultant de ces interactions témoignent d’une
histoire centenaire. Leur accroissement exponentiel et leur virulence croissante

durant ces dernières années sont engendrés par l’industrie culturelle, les
migrations et la technologisation de la production musicale.
Le concept d’hybridité a séduit les sciences sociales et humaines en ce qu’il
néglige les différences culturelles au profit des communautés. C’est pour
cette raison que cette contribution plaide pour l’idée qu’une étude adéquate

de ce thème devrait toujours prendre en considération l’adaptation des styles
popu­laires de la Worldmusic selon leurs contextes culturels et sociopolitiques.
Or, ces derniers sont bien différents selon que l’on se trouve en Afrique, en

Europe ou dans les Caraïbes.

Traduction: Frédéric Sardet).


	Exotische Differenz oder hybrides Einerlei? : zur Transnationalität der populären Weltmusik

