Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]

Band: 12 (2005)

Heft: 1

Artikel: Exotische Differenz oder hybrides Einerlei? : zur Transnationalitat der
popularen Weltmusik

Autor: Wittmann, Frank / Wunsch, Tina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-27764

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-27764
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EXOTISCHE DIFFERENZ
ODER HYBRIDES EINERLEI?

ZUR TRANSNATIONALITAT DER POPULAREN WELTMUSIK!

FRANK WITTMANN, TINA WUNSCH

Auf karibische Zouk-Rhythmen wird gerappt, der lateinamerikanische Salsa
wird in Westafrika mit lokalen Stilen vermischt, der Hiphop covert, remixt und
sampelt wie die jamaikanischen Sound Systems zu den besten Zeiten, der arabi-
sche Rai eignet sich den europiischen Techno an und aus nordamerikanischen
Countryliedern hért man Reggaerhythmen heraus: Die populédre Musik verlidsst
dank globalen Kommunikationsfliissen und Migrationsstromen lokale Kontexte
und unterwandert simtliche kulturelle, nationale und politische Grenzen. Der
von den Kulturindustrien geférderte free flow of sounds fithrt nicht nur zu neu-
en Absatzmirkten, sondern auch zur Freisetzung eines Kreativititspotenzials.
“Musical creativity always involves cultural borrowing.”* Voraussetzung fiir
die Vermischung von verschiedenen Stilen ist die Elektrifizierung und Digi-
talisierung von Klangtexturen sowie der «Einsatz von Verstirkern und hoch
entwickelter Studiotechnik».* Angesichts des verwirrenden musikalischen Ek-
lektizismus verwundert es nicht, dass sich ein Grossteil von Ethnomusikologie
und Kulturwissenschaft dem Paradigma der Hybriditdt verschreibt. Ausgehend
von der Feststellung, dass lokale Kultur niemals rein ist, beschreibt Hybriditit
den Prozess des kulturellen Wandels: «Symbole, Zeichen und Ideologien werden
aus ihren urspriinglichen Kontexten herausgeldst und gewinnen in Vermischung
mit anderen kulturellen Elementen eine neue Bedeutung.»* In Bezug auf die
Popmusik bedeutet dies, dass instrumentelle, performative, rhythmische,
sprachliche und stilistische Aspekte von verschiedenen Musiken miteinander
vermischt werden. Daraus entsteht ein Produkt der bricolage.

Das Konzept der Hybriditit geht zu wichtigen Teilen auf Paul Gilroys Buch
The Black Atlantic (1993) zuriick. Dabei handelt es sich um einen Analy-
serahmen, mit dem die historischen und zeitgenossischen Austauschbeziehun-
gen zwischen Afrika, Europa, Latein- und Nordamerika analysiert werden
konnen. Nur eine transkulturelle und transnationale Perspektive ermdgliche
ein Verstdndnis {iir die Gesellschaften und Kulturen der verschiedenen Welt-
regionen, die seit der {rithen Neuzeit miteinander interagieren und verwoben
sind: “The fractal patterns of cultural and political exchange and transforma- m 129



TRANSNATIONALISMUS / TRANSNATIONALISME TRAVERSE 2005/1

tion that we try and specify through manifestly inadequate theoretical terms
like creolisation and syncretism indicate how both ethnicities and political
cultures have been made anew in ways that are significant not simply for the
peoples of the Carribean but for Europe, for Africa, especially Liberia and
Sierra Leone, and of course, for black America.” Diese antiessenzialistische
Perspektive fithre in letzter Konsequenz dazu, Kultur als das Produkt von
Austauschprozessen und nicht mehr als «absolute ethnic property»® zu sehen.
Das Konzept der transnationalen Kultur wendet sich implizit gegen das, was
Rainer Lebsius die «Kulturnation»’ nennt. Diesem Konzept zufolge definiert
und identifiziert sich eine Nation iiber ihre homogene Kultur, religiose Praxis
und Sprache et cetera Das Konzept der Transnationalitit hilt dem entgegen,
dass Kultur als Prozess nicht vor den Landesgrenzen halt mache und immer
ein Produkt von internationalen Austauschprozessen sei. Zweifelsohne bietet
Gilroy in Zeiten von Globalisierung und Migration ein attraktives Konzept an,
das Kultur wesentlich adidquater erfasst als herkommliche essenzialistische
Konzepte. Allerdings kann es auch nicht iiber eine fundamentale Schwierigkeit
hinwegtduschen: Seitin den Geistes- und Sozialwissenschaften Kultur als ein
hybrides Produkt aus interkulturellen und transnationalen Austausch- und
Interaktionsprozessen aufgefasst wird, droht ein neuer Essenzialismus durch
die Hintertiire eingefiihrt zu werden. Unter der Summe von Ekklektizismen,
Hybridititen, Kreolisierungen, métissages und Synkretismen verschwindet die
kulturelle Differenz: “While there may be links between blacks in the UK, in
the US, in the Caribbean and in Africa, there are also numerous ruptures, and
in many respects these ruptures are more important than the commonalities.’”
Mit anderen Worten, wihrend frither der Blick auf die Unterschiede zwischen
den Kulturen gerichtet wurde, verfiihrt der black atlantic heute dazu, vor allem
die Gemeinsamkeiten zu sehen.

Der folgende Beitrag prisentiert in vier kurzen Analysen das Resultat von
transnationalen Austauschprozessen von populidren Weltmusikstilen. Thre
Gemeinsamkeiten und Unterschiede sowie thre Adaption in unterschiedlichen
kulturellen und sozialpolitischen Kontexten werden mittels performativen
(Kiinstlerfotos), textuellen (LLiedtexten) und stilkombinatorischen Aspekten
untersucht. Unter populédrer Weltmusik wird dabei eine lokal beziehungsweise
regional identifizierbare, fiir ein globales Publikum produzierte und elektri-
fizierte Musik verstanden. Damit hebt sie sich von der Popmusik ab, deren
Charakteristikum es 1st, gerade nicht lokal oder regional identifizierbar zu
sein. Denn ob Dido, Madonna oder No Angels aus England, Amerika oder
Deutschland stammen, ist der Musik nicht eingeschrieben. Dagegen sind
Kassav’s antillischer Zouk, Jimmy Cliff's jamaikanischer Reggae oder Youssou

130 m N’Dours senegalesischer Mbalax eindeutig erkennbar.



WITTMANN, WUNSCH: EXCTISCHE DIFFERENZ ODER HYBRIDES EINERLEI

Begriinder des Zouk: Die Mitglieder der Band Kassav' stammen aus Guadeloupe und

Martinique. © Kassav’.

AUF DER SKLAVENHANDELSROUTE ZURUCK

Die Karibik gehort zu den reichhaltigsten Musikregionen der Welt: Bachata,
Calypso, Mento, Reggae, Son oder Zouk sind nur die bekannteren Stile, von
denen ein jeder eine individuelle Entstehungsgeschichte aufweist und auf einer
bestimmten Insel verankert ist. So stammt Bachata von der Insel Hispaniola
(Dominikanische Republik und Haiti), Son aus Kuba und der Zouk ist auf
Guadeloupe und Martinique beheimatet. An Konzerten und Tanzabenden zeigen
die Musikgruppen in aller Regel, dass sie verschiedene karibische Stile beherr-
schen und miteinander zu fusionieren im Stande sind. Sie weisen sich damit

H 131



TRANSNATIONALISMUS / TRANSNATIONALISME TRAVERSE 2005/1

als Specialist In All Styles aus, um den programmatischen Titel eines Albums
(2002) der westafrikanischen Combo Orchestra Baobab aufzunehmen.
Beim Zouk handelt es sich um einen Anfang der 1980er-Jahre auf den Kleinen
Antillen entstandenen Musikstil und Paartanz. Als Erfinder des Zouks und als
kommerziell erfolgreichste Gruppe gilt Kassay’. Thr ging ¢s darum, karibische
Stile wie Biguine, Cadence und Compas zu vermischen, «to create a rhythmi-
cally complex, technically flawless music with an international sound, one that
could be identified unquestionably with the Antilles».? Diese Stilkombination
war strategisch darauf angelegt, die hybride kulturelle Identitit der antillischen
Bevolkerung zu widerspiegeln, die von den in franzosischem Kreol gesungenen
Liedern zusatzlich unterstrichen wird: “Much of zouk’s strength in the four
islands is the result of its being sung in Creole.™® Um angemessen verstehen
zu konnen, warum der kreolischen Umgangssprache die Funktion zukommt,
die Identitit des heimischen und diasporischen Publikums zu stirken, muss
man sich vergegenwirtigen, dass sie im Sffentlichen Leben von Guadeloupe
und Martinique nach wie vor weit gehend marginalisiert ist. Deshalb fungiert
die auf Festen und in den radios libres gespielte Populdrmusik als Instrument
der Massenkommunikation, mit der 6konomische und sozialpolitische Themen
angesprochen werden konnen.!' In erster Linie ist der antillische Zouk aber
eine Musik, zu der auf privaten Festen getanzt wird. So wird die Musik zur
Alltagsmedizin, wie es in Kassav’s programmatischem Hit Zouk-la Sé Sél
Médikaman Nou Ni (1984) angelegt ist. Zwar zihlt der Zouk nicht zur rebel-
lischen Musik wie die verwandten Stile Gwo Ka oder Reggae, aber das Selbst-
bewusstsein, mit dem der Stil exportiert wurde und wird, ist auf das Engste
mit der nationalistischen Bewegung auf Martinique am Ende der 1970er-Jahre
verkniipft, die vor allem von Aimé Cesaire repriasentiert wird.
Der intensive Austausch innerhalb der lateinamerikanischen Region hat dazu
gefithrt, dass der Zouk auch in Brasilien und Franzosisch-Guyana beliebt
ist. Hier wird er als «die charmantere, elegantere, sinnlichere Version der
brasilianischen Lambada»!'? aufgefasst. Dies bringt es mit sich, dass er viel
leidenschaftlicher und wilder getanzt wird als auf den Kapverden. Hier hat
der Zouk unter dem Namen Cabo Love eine zweite Heimat gefunden. Wer
beispielsweise in eine Diskothek in der Hauptstadt Praia geht, muss teilweise
lange auf Hiphop oder Salsa warten. Hier wird stundenlang eng und sinnlich
zur Musik der lokalen Stars wie Cely Dias, Tota L.opi, Philip Monteiro oder
Gil Semedo getanzt, bei denen der Zouk Einfliisse von lokalen Stilen wie
Coladera oder Funana aufweist. Gesungen wird vornehmlich in portugie-
sischsprachigem Kreol. In umgekehrter Richtung wie der Sklavenhandel hat
Zouk von hier aus auch auf dem westafrikanischen Festland Fuss gefasst. In
132 m Senegal singt der Mbalaxstar Vivane schon mal auf Wolof einen Zouksong



WITTMANN, WUNSCH: EXCTISCHE DIFFERENZ ODER HYBRIDES EINERLEI

Die kapverdische Gruppe Dramas besingt die Alltagsdramen der Hiphop-Generation,
ohne dabei den heimatlichen Cabo Love aufzugeben. © Dramas.

und in der Cote d’Ivoire ist Monique Seka fiir die romantischen Finlagen in
den Sprachen Attie und Baoule auf der Tanzfliche verantwortlich. Hier kann
Zouk auch alleine getanzt werden, was in der Karibik oder in Brasilien un-
iiblich ist. Damit wird deutlich, dass sich Zouk «der Tanzkultur jedes Landes
anpasst».®> Der Stil erfreut sich zudem auf den Pazifikinseln Mauritius und
La Réunion grosser Beliebtheit.

Auch wenn Zouk berechtigterweise als musique des iles gilt, liegt es in der
Logik der globalen Populdrmusik, dass das weltweit grosste Produktions-
zentrum nicht etwa auf Martinique oder Santiago liegt, sondern in Paris. Die
Musikstudios von Paris sind ein Knotenpunkt fiir die afrikanische, karibische
und siidamerikanische Diaspora.'* Hier werden nicht bloss die Hits von Harry
Diboula, Alan Cavé oder Anna Torres produziert, sondern auch hybride Kom-
binationsmoglichkeiten mit anderen Stilen ausgelotet. So zeigt der burundische
Singer Jean-Christophe Matata in seinem programmatischen Album 99% Zouk
(1998) die Vertriglichkeit mit ostafrikanischen Musiktraditionen auf, und von
der Fusionsfihigkeit von Roots Reggae und Zouk legt der ivorische Reggae-
Sanger Alpha Blondy ein beredtes Zeugnis ab: «Je n’ ai sais pas faire le zouk /
Je suis roots» (Zoukefiez moi ¢a, 2002), um sogleich seine eigenen Worte mit

W 133



TRANSNATIONALISMUS / TRANSNATIONALISME TRAVERSE 2005/1

der gespielten Musik zu widerlegen. Angesagt ist im Augenblick vor allem
der Zouk-Rap. Damit ist ein Rap gemeint, der auf Zoukrhythmen gesprochen
wird. Zwar werden 1im Zouk seit jeher nicht nur romantische, sondern auch
sozialpolitische Themen verhandelt, aber eine regelrechte Politisierung des
Zouk hat erst mit dem Zouk-Rap Einzug gehalten. Die mehrheitlich in Kreol
gesungenen Lieder Dramas oder Rude Boys (beide 2001) der kapverdischen
Gruppe Dramas geben davon ein eindeutiges Beispiel. Die englischen und
portugiesischen Teile der Lieder zeugen von der diasporischen Erfahrung der
Gruppenmitglieder, die zwischen Santiago, Holland und den USA hin und
her pendeln.

AFROKUBANISCHE FUSIONEN

Wiihrend afrikanische Rhythmen im Zuge des transatlantischen Sklaven- und
Giiterhandels 1n die Karibik gelangt sind, sind sie auf vielfdltige Weise wieder
reimportiert worden: «Die meisten Menschen wissen, dass Jazz, Blues und
lateinamerikanische Musik teilweise aus Afrika kommen, aber sie wissen
nicht, dass diese Tanzstile nicht nur nach Afrika zuriickgetragen wurden, wo
sie Hingang in die lokale Musik fanden, sondern dass diese lokalen Mischungen
wiederum den Atlantik iiberquerten.»!> Verantwortlich fiir diesen Austausch
war wiederum das kolonialistische System: «Die britische Kolonialregierung
hatte schon 1830 westindische Regimenter in Westafrika stationiert, und ihre
synkopierte Blechbliser- und Gumbey-Musik wurde schnell sehr populir. Die
Adaba-Variante des nigerianischen Highlife enthilt Calypso-Elemente, wih-
rend die ebenfalls nigerianische Juju-Musik brasilianische Samba-Trommeln
verwendet.»'® Auch die Matrosen der Handelsschiffe haben besonders in der
ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts zur Diffusion der Musikstile beigetragen.
Auf diese Weise konnte sich der ganzen westafrikanischen Kiiste entlang eine
eigene afrokubanische Tradition entwickeln: Die kongolesische Rumba eines
Wendo Kolosoy oder die hybriden Fusionen aus kubanischen Stilen wie Cha-
cha-Cha, Mambo oder Pachanga mit den lokalen Stilen in der guineisch-sene-
gambischen Region sind nur einige Beispiele dafiir. Hier sind die Produktionen
von Africando, LLaba Sosseh oder das nach 20-jihriger Pause in urspriinglicher
Formation wieder erweckte Orchestra Baobab hervorzuheben. Kein Lied bringt
diese kulturelle Verbundenheit so deutlich zum Ausdruck wie die von der se-
negalesischen Sangerin N'Deye Kassé intonierte Hommage an Che Guevara,
der einst mit Fidel Castro die kubanische Revolution durchgefiihrt hatte: «Hier
1st jemand, der ein echter Opponent war / Kommandant Che Guevara [...] Er
134 m lehnte die Ausbeutung seines Volkes ab / Er war ein richtiger Held / Er war ein



WITTMANN, WUNSCH: EXCTISCHE DIFFERENZ ODER HYBRIDES EINERLEI

Die Singerin N’ Deéve Kassé fiihrt die
senegalesische Salsatradition fort. © Tina
Wunsch.

unermiidlicher Held [ ...]. Er liebte sein Volk und war zu jedem Opfer bereit».!”
(N’Deye Kassé, Ché Guévara, 2003)

Die Séangerin fiihrt die afrokubanische Tradition der Hybriditit auf der musi-
kalischen und linguistischen Ebene fort, indem sie Son und Mbalalx sowie
Spanisch und Wolof miteinander verbindet (ob der Liedtext auch Riickschliisse
auf die politische Situation Senegals zulisst, bleibt wohlweislich unklar). Seit
bald 50 Jahren 1st die Mehrsprachigkeit der Lieder ein wichtiges Charakteris-
tikum der afrokubanischen Musik Westafrikas. Den in Dioula, Kreol, Malinké,
Poular, Spanisch oder Wolof intonierten Liedern kommt die Funktion zu, zum
Kosmopolitismus der Musikszene beizutragen. Da einige Sdnger und Sin-
gerinnen nicht des Spanischen michtig sind beziechungsweise waren, wurde
ein Pseudospanisch imitiert, das dazu diente, den «Salsa-Charakter der Stiicke
zu unterstreichen»,'®

Umgekehrt wurden nicht nur kubanische Rhythmen exportiert, sondern auch
fremde Stile auf Kuba adaptiert. Denn musikalisch beschrinkt sich Kuba nicht
nur «auf den nostalgischen Charme einiger altehrwiirdiger Herren»,"” sondern
besitzt auch eine junge Generation, die zumindest im Untergrund der offiziellen
Kulturpolitik trotzt. Hiphop-Bands wie S.”B.”S. oder Orisha beginnen sich
langsam national wie international durchzusetzen und den geschmeidigen Son
mit dem dynamischen Raps zu verschmelzen.?® Und durch Kombination der m 135



TRANSNATIONALISMUS / TRANSNATIONALISME TRAVERSE 2005/1

Reggaevariante Dancehall mit verschiedenen Salsastilen ist der neueste Stil
der kubanischen Musikgeschichte entstanden: der Reggaeton. Diese Kreation
i1st den modernen Massenmedien zu verdanken: «Relativ einfach lassen sich
rund um Santiago de Cuba jamaikanische Radiosender empfangen»,*! so dass
es nur eine Frage der Zeit war, bis sich die kubanischen DJs der jamaikani-
schen Musikstile annahmen. Als die populdrste Band gilt zur Zeit Cubanito
20.02., die mit ihrem internationalen Album Soy cubanito (2003) einen ersten
Achtungserfolg erzielt haben.

REGGAE FIGHTS BABYLON

Die Entstehungsgeschichte des Reggae reicht in das Jamaika der 1950er-Jahre
zuriick. Sie 1st auf das engste mit den Sound Systems als Vorldufer des mo-
dernen DJing verbunden. Clement «Coxsone» Dodd, Duke Reid und Prince
Buster stehen stellvertretend fiir die Emanzipation der jamaikanischen Popu-
lirmusik, die sich von der Adaption des amerikanischen Rythm’n’Blues und
Souls bis hin zur Entwicklung von Ska, Rocksteady und den verschiedenen
Reggaestilen wie Roots, Lovers Rock oder Dancehall entwickelte. Anfang
der 1970er-Jahre gelang es mit dem Musikfilm The Harder They Come mit
Jimmy CIliff in der Hauptrolle, den Roots Reggae zu kommerzialisieren und
die Rastafaribewegung aus ithrer Marginalisierung zu befreien. Erst mit dem
Rootsstil nahmen die Reggaetexte jene Spiritualitit und jenes sozialpolitische
Engagement an, das kein Musiker so glaubwiirdig in aller Welt vertreten
konnte wie Bob Marley.

Als Beispiel fiir die Transnationalitit des engagierten Reggaes lisst sich
die Verbreitung der Metapher Babylon anfiigen. Im Jargon der sich auf das
Alte Testament berufenden Rastas steht Babylon «fiir die gottlose abendlin-
dische Welt und deren Kultur».?* Weltweit bekannt wurde diese Methapher
durch den Hit Rivers of Babylon von den Melodians (1969) bezichungsweise
durch die  Coverversion von Boney M. (1978):

“By the rivers of Babylon / Where he sat down / And there he went / When
he remembered zion / For the wicked, carry us away / Captivity require {from
us a song / How can we sing king alpha’s song in a strange land? / So let the

words of our mouth / And the meditations of our hearts / Be acceptable in thy
sight / Oh, verai.” (Melodians, Rivers of Babylon, 1969)

Bei dieser Vertonung von Psalm 137 steht Babylon fiir das Exil, in dem die
Verschleppten Hetmweh und Verlorenheit erdulden: «Die Rastas identifizieren
136 @ sich mit den Juden aus der Bibel, und Afrika wird fiir sie zum gelobten Land



WITTMANN, WUNSCH: EXCTISCHE DIFFERENZ ODER HYBRIDES EINERLEI

DJ Ousman von der senegalesischen Der deutsche Sdnger Patrice setzt sich
Formation WA BMB 44 weiss, wie viel mit Babylon genauso glaubwiirdig aus-
der Hiphop den jamaikanischen Sound einander wie seine Reggaekollegen aus
Systems und Bob Marley zu verdanken Afrika und der Karibik. © Four Music
hat. © Tina Wunsch. Productions GmbH .

Israel beziehungsweise Zion. Das paradiesische Afrika, das die Rastas konstru-
ieren, steht als positiver Gegensatz zu den negativen historischen Erfahrungen
von Unterdriickung und Ausbeutung.»* Wie ein Topos zieht sich dieses Motiv
durch den transnationalen Diskurs der Roots-Reggae-l.ieder:

“Reggae Music / Mek we chant down Babylon.” (Bob Marley, Chant down
Babyvlon, 1983)

“Go and fight Babylon / "Cause everywhere | walk and everywhere I go / |
see brethrens that sell their souls [...] Money may pay what’s of vanity / But
1t could never pay what ever will stay.” (Patrice, Monevpulation, 2001)

«Allez dire aux hommes politiques / Qu’ils enl¢vent nos noms dans leur
business [...] Allez dire aux marchands d’illusion / Que nos consciences ne
sont pas a vendre / Ils sont complices de Babylone / Pour nous arnaquer / Ils
font semblant de nous aider / A combattre cette injustice / Ils allument le feu, m 137



TRANSNATIONALISMUS / TRANSNATIONALISME TRAVERSE 2005/1

ils I'activent / Et apres, ils viennent jouer aux pompiers.» (Tiken Jah Fakoly,
On a tout compris, 2002)

Die jamaikanische .egende Bob Marley wie seine Nachkommen Tiken Jah
Fakoly aus Cote d’Ivoire und Patrice aus Deutschland rufen unermiidlich zum
Kampf gegen Babylon und seine Schergen auf, denn die Korruption staatlicher
Institutionen wie Justiz oder Polizei und die Ineffizienz politischer Programme
gehen auf Kosten der sozial Schwachen. Aus diesem Grund klagt der jamai-
kanische Ragga-Singer Anthony B. in seinem Lied «The Police» (2003) die
Willkiir der Polizeigewalt an, und sein Kollege Bounty Killer thematisiert die
Ghettokriminalitit als Folge der hohen Arbeitslosigkeit unter Jugendlichen.
Damit erheben sich die Reggaemusiker zu «poor people’s governors»** und
leisten einen Beitrag dazu, die babylonische Diaspora zu verlassen:

“We know where we’re going, uh! / We know where we’re from / We're lea-
ving Babylon / We’'re going to our Father land / Exodus / Movement of Jah
people.” (Bob Marley, Exodus, 1977)

Im Gegensatz zu Marcus Garveys Unabhédngigkeitsbewegung Universal Negro
Improvement Association (UNIA) geht es bei Bob Marley und vielen anderen
Anhingern der Rastafarireligion allerdings nicht um eine physische Riickkehr
nach Afrika, sondern um eine metaphysische Befreiung.

HIPHOP-MODE

Aus musikgeschichtlicher Sicht hat der jamaikanische Reggae bei der Entste-
hung des Hiphop Pate gestanden: 1969 begann U-Roy, der «Griindervater des
modernen DJ-Stils»,?* auf den Instrumentalsound seines Systems zu toasten.
Mit dem Toast, einem im Gegensatz zum Rap weicheren Sprechgesang, war
der erste Schritt zum Hiphop gemacht. Von der Verwandtschaft von Reggae
und Hiphop zeugen auch die Stile Dancehall, Ragga und ncuerdings, wie
oben erwihnt, Reggaeton.?® Diese Verwandtschaft wird heutzutage von der
Beat Generation um den New Yorker DJ Spinna zelebriert, der sich mit dem
Album «Here to There» (2002) ganz der DJ-Tradition verschreibt, die mit
den jamaikanischen Sound Systems begonnen hat. In diesem Sinne ist seine
Aussagenicht nur musikologisch sachgerecht, sondern erweist damit auch
Count Ossies Trommeln in O/ Carolina (1960) die Referenz:

“The drum was the first instrument to speak to the people / Without the drum
there be no hip-hop / There be no hip and no hop / No rock and no roll / No
138 m jazz / No blues / No country music [...] Africa, the originator.”’



WITTMANN, WUNSCH: EXCTISCHE DIFFERENZ ODER HYBRIDES EINERLEI

«Am Anfang war die Trommel» — der
New Yorker DJ Spinna kreiert Musik-
geschichte. © Tina Wunsch.

Denn in diesem Griindungslied der jamaikanischen Musik klingen die Trom-
meln so als kiimen sie direkt aus der westafrikanischen Steppe. Mit anderen
Worten, der Hiphop ldsst sich als musikgeschichtliches Reservoir begreifen,
in das samtliche Stringe der populdren Musik aus aller Welt zusammenlaufen.
Diese Erkenntnis bezichungsweise die offizielle Anerkennung des afrikani-
schen Ursprungs der globalen Popkultur hat wesentlich zur Emanzipation der
afroamerikanischen und kreolischen Bevolkerung beigetragen. So wichtig der
Hinweis auf die afrikanischen Wurzeln des Hiphop auch sind, so wenig konnen
sie den weltweiten Erfolg des Stils erklédren, der zu einer Jugendkulturbewe-
gung geworden ist: «Wie ist es moglich, dass Jugendliche in Deutschland,
Frankreich, in der Tiirkei, in Japan, China, Australien, Siidamerika diese Kultur
leben kénnen, ohne sich zu verbiegen, ohne ihre eigene kulturelle Herkunft
zu verraten?»*® Denn die Jugend in aller Welt fiihlt sich nicht wegen den
westafrikanischen Trommeln, den zentralafrikanischen Mvet Bom — als Vor-
ldufern der Rapper — oder den auf den beninischen und haitianischen Voodoo
zuriickgehenden Wortspiele vom Hiphop angezogen, sondern deshalb, weil
er iiberall lokal angeeignet und flexibel angepasst werden kann. Dies zeigt
sich auch am Prinzip der streetware-Mode (Baseballmiitze, Turnschuhe, weite
Hosen, Ketten), bei der Individualitit nur innerhalb gewisser Konventionen m 139



TRANSNATIONALISMUS / TRANSNATIONALISME TRAVERSE 2005/1

Die Hiphop-Kultur ist ein Spiel aus Konventionen und Freirdumen. Der senegalesische
Kiinstler Docta bringt dies mit Grafitti, Kleidung und religiosen Wandbildern zum

Ausdruck. © Tina Wunsch.

erlaubt ist.? Zur Konvention gehért, dass die Kleidung auf den Griindungs-
mythos des Hiphop, das Leben im Ghetto, rekurriert; «Die herunterhingenden
Hosen und der Verzicht auf Schniirsenkel in den Turnschuhen resultiert [...]
aus der Solidaritit der Hiphopper mit jenen Mitgliedern, die im Gefédngnis
sassen: Dort sind Giirtel und Schniirsenkel wegen der Selbstmordgefahr ver-
boten. Der Kapuzenpullover ist eine Art Arbeitsjacke von Graffiti-Malern,
um bei illegalen Aktionen notfalls den Kopf verhiillen zu konnen.»** Aus
diesem Grund sind Gemeinsamkeiten zwischen der Kleidung der malischen
Rapper von Fanga Fing, derjenigen der franzdsischen Rapper von IAM oder
des US-Amerikaners 50 Cent erkennbar.*® Neben den Konventionen ldsst
die Gemeinschaft ihren Mitgliedern aber geniigend Raum zur Individualitit.
Nicht nur innerhalb eines Landes, sondern auch zwischen den Kulturkreisen
der globalen Jugendbewegung sind markante Unterschiede feststellbar. So
treten senegalesische Gruppen wie Bamba J Fall oder Guney M nicht nur mit
den Insignen der streetware-Mode auf, sondern kleiden sich gerne auch in das
traditionelle Gewand, den Bou-Bou. Darin kann in dem muslimischen [.and
120 @ durchaus ein Bekenntnis zum Islam gesehen werden.



WITTMANN, WUNSCH: EXCTISCHE DIFFERENZ ODER HYBRIDES EINERLEI

Der amerikanische Rapper Ludacris hat nicht nur eine Vorliebe fiir derbe Texte, sondern
auch fiir dsthetische Selbstinszenierungen. © Tina Wunsch.

Die Mode 1st Teil eines auf samtlichen Ebenen der Selbstinszemerung und
-repriasentation stilisierten Mannlichkeitskultes: «HipHop ist eine patriarchal
organisierte, minnlich dominierte und sexistische Kulturpraxis.»** Dazu zihlt
auch, dass sich die Hiphopper bei1 Konzertauftritten und auf Videoclips mit
Vorliebe in aufreizender Begleitung zeigen. Dies wird durchaus auch in den
Liedtexten thematisiert:

“Maybe smoke a blunt or two, that’s what I wanna do [ ... ] Just called, lookin’
for some women that can fondle my bolls [...] Yall gotta get the fuck up outta
here, ugly ass bitches / I don’t understand how these bitches always get in
my dressin’ room / You know what I'm sayin’?” (Ludacris feat. Snoop Dog,
Hoes in my Room, 2003)

«Ce soir j’ai la cdte avec les filles et je le sens / Elles me dévisagent, j’me
déshabille / Limites indescentes / Je me rapproche d’une créature au tour de
taille interessante / Quand une grosse baleine m’arréte / Tu me touche je te
descents [...] Dans le clip, je veux des effets gravés / Surtout pleins de cou-
leurs / Les filles pas trop habillées / Je veux sentir la chaleur.» (Didier Awadi,
Partytime, 2002)

H 141



TRANSNATIONALISMUS / TRANSNATIONALISME TRAVERSE 2005/1

Wie schon bei der transnationalen Verbreitung der Babylon-Metapher im
Reggae-Diskurs ldsst sich in grossen Teilen der globalen Hiphop-Bewegung
eine weit gehende Akzeptanz der streetware-Mode und des Sexismus fest-
stellen. Obwohl die inhaltlichen Aussagen und die dsthetischen Strategien in
iiberraschendem Ausmass iibereinstimmen, ist der Méannlichkeitskult je nach
Ethnie, Geschlecht oder sozialer Klasse in andere Kontexte eingebettet und
entsprechend anders zu interpretieren.>

AUSBLICK

Obwohl nur ein kleiner Teil der mannigfaltigen Beziechungen zwischen den
populdren Weltmusikstilen aufgezeigt werden konnte, verdeutlichen die dar-
gelegten fotografischen, stilkombinatorischen und textuellen Beispiele zu Hip-
hop, Reggae, Salsa und Zouk, dass die hier behandelten atlantischen Stile zwar
thre historischen Urspriinge in Afrika haben, aber nur als Produkt aus interkul-
turellen und transnationalen Austauschprozessen begreifbar sind. Die hybriden
Kulturprodukte als Folge dieser Interaktionen weisen eine jahrhundertealte
Geschichte auf. Thre exponenzielle Zunahme und erhdhte Virulenz der letzten
Jahre sind durch die globalen Kulturindustrien, die Migration und die Techno-
logisierung der Musikproduktion bedingt. Um auf die im Titel gestellte Frage
zuriickzukommen, ob sich die populiren Weltmusikstile eher durch exotische
Differenzen von einander abgrenzen oder ein hybrides Einerlei bilden, mochten
wir abschliessend auf Ludwig Wittgensteins Konzept der Familiendhnlichkeit
referieren. Wittgensteins semantische Kategorienlehre fusst auf der Einsicht,
dass die Teile einer Kategorie nicht durch Gemeinsamkeiten, sondern durch
Familienéhnlichkeit miteinander verbunden sind. Die Familiendhnlichkeit wird
dabei als «Netz von Ahnlichkeiten, die einander iibergreifen und kreuzen»*
definiert. Zur [llustration erinnert Wittgenstein daran, dass wir «beim Spinnen
eines Fadens Faser an Faser drehen. Und die Stiarke des Fadens liegt nicht darin,
dass irgend eine Faser durch seine ganze Linge lauft, sondern darin, dass viele
Fasern einander iibergreifen.»*> Wie bereits Jocelyne Guilbault bemerkt hat, eig-
net sich dieses Konzept dafiir, auf das Bezichungsnetzwerk von Weltmusikstilen
iibertragen zu werden.*® Denn die verschiedenen Stilgruppen wie Dancehall,
Hiphop, Ragga, Reggaeton, Roots, Samba Reggae oder Biguine, Cabo Love,
Cadence, Compas, Zouk teilen in ganz unterschiedlichem Masse gemeinsame
Eigenschaften und sind im komplexen System der atlantischen Weltmusik unter-
schiedlich positioniert. Neben diesem stilistischen Koordinatensystem ist immer
auch die lokale Adaption und die kulturelle und sozialpolitische Einbettung des
142 m Stils vor Ort zu beriicksichtigen. Erst dadurch gelingt es den Weltmusikstilen



WITTMANN, WUNSCH: EXCTISCHE DIFFERENZ ODER HYBRIDES EINERLEI

sowohl die je eigene lokale Identitit zu stirken als auch einen Beitrag an die
«reconciliation with the other»*” zu leisten. Dieser Gratwanderung gilt es in
zukiinftigen Forschungen auf unorthodoxe Weise nachzugehen, ohne dabei die
Interaktion von musikalischem Wandel und kultureller Identitit aus den Augen
zu verlieren: “Changes in musical tradition don’t mean the loss of cultural
identity but articulate the way it changes with circumstance.’”®

DISCOGRAFIE

(Aufgefiihrt sind nur in Europa erhiltliche Alben und Kompilationen.)
Africa Raps, Tricont 2001.

Africando, Martina, Next Music 2003.

Alpha Blondy, Merci, Capitol Records 2002.

Anthony B., ,Nocturne 2003.

Bob Marley & The Wailers, Confrontation, Island 1983.
Boney M., The Best Of, Harris 2002.

Cubanito 20.02., Soy Cubanito, Lusafrica 2003.

DJ Spinna, Here To There, BBE 2002.

50 Cent, Get Rich Or Die Tryin’, Shady 2003.

[IAM, Noble Art, EMI 2003

Jean-Christophe Matata, 99% Zouk, 1998.

Kassav’, Best Of, Sony 1999.

L Année du Zouk 2002, Créon 2002.

Ludacris, Back For The First Time, Def Jam Recordings 2000.
Monique Seka, Yelele, Declic 1999,

QOrchestra Baobab, , World Circuit 2002

Orishas, Emigrante, EMI 2002.

Patrice, Ancient Spirit, Yomama 2001.

Tiken Jah Fakoly, Francafrique, Universal 2002.

The Story of Jamaican Music. Tougher Than Tough, Mango 1993.
Viviane N’ Dour et le Djolog, Tere Nelaw, Jololi 2002.

Wendo Kolosoy, Marie-Louise, Indigo 1999.

Youssou N'Dour, Nothing's In Vain, Nunesuch 2002.

INTERNETLINKS

Zouk: http://zoukco.free.fr; http://www.zoukarchive.com;
http://wwwzoukstation.com
Reggae: http://www.tikenjah.net; http://www.patriceonline.net;
http://www.bobmarley.com; http://www.jimmycliff.com; http://www.anthonyb.
com
Hiphop: http://www.africanhiphop.com; http://www.senerap.com;
http://www.djspinna.com; http://www.defjam.com/ludacris; http://www.lepbs.
com; http://www.iam.tm.fr; http://www.50cent.com W 143



144 1

TRANSNATIONALISMUS / TRANSNATIONALISME TRAVERSE 2005/1

Homepages von sonstigen erwdhnten Kiinstern: http://www.orchestrabaobab.co.uk;

http://www.youssou.com

Anmerkungen

Dieser Beitrag ist das Ergebnis einer Zusammenarbeit, bei der die Produktion und Auswahl
der Fotos (Tina Wunsch) dem Verfassen des Textes (Frank Wittmann) vorangingen. In
diesem Sinne haben die Fotos die Argumentation und Struktur des Textes massgeblich
beeinflusst und gehen weit iiber den Status von Illustrationen hinaus.

Simon Frith, «The Discourse of World Music», in Georgina Born (Hg.), Western Music and
its Others: Difference, Representation and Appropriation in Music, Berkeley 2000, 312.
Motti Regev, «Alles Rock: Vielfalt und Ahnlichkeit im Bereich der globalen Popmusik»,
in Ulrich Beck, Natan Sznaider, Rainer Winter (Hg.), Globales Amerika? Die kulturellen
Folgen der Globalisierung, Bielefeld 2003, 287.

Rainer Winter, «Globale Medien, kultureller Wandel und die Transformation des Lokalen:
Der Beitrag der Cultural Studies zu einer Soziologie hybrider Formationen», in Beck

(wie Anm. 3).

Paul Gilroy, The Black Atlantic. Modernity and Double Consciousness, London 1993, 15.
Ebd., 15.

Rainer Lepsius, «Nation und Nationalismus in Deutschland», in Ders., Interessen, Ideen und
Institutionen, Opladen 1990, 238.

Ruth Mayer, «The Dangers of Diaspora. Some Thoughts about the Black Atlantic», ASNEL
Yearbook, Amsterdam (in Vorbereitung).

Jocelyne Guilbault, Zouk: World Music in the West Indies, with Gage Averill, Edouvard Be-
noit, Gregory Rabess, Chicago 1993, 22. Der hochgradig artifizielle Sound des Zouk ist
nur durch ausgereifte Musiktechnologie wie Computer und Synthesizer herstellbar. Aus
diesem Grunde dauerte es auch bis Mitte der 1990er-Jahre, dass Zouk auch von weniger
gut ausgestatteten Bands wie Kassav’ life aufgefiihrt werden konnte.

10 Guilbault (wie Anm. 9), 11.

11

12

13
14
15
16

17

18

19
20

Die Entstehung des Zouk fillt zeitlich mit der Liberalisierung des Rundfunkmarktes Anfang
der 1980er-Jahre zusammen. Die Lizenzierung von privaten Radiokanilen hat den Auf-
schwung der lokalen Musikszene massgeblich beeinflusst, da den Gruppen quantitativ nun
viel mehr Sendezeit zu Verfiigung steht.

Klaus Hart, Zouk in Brasilien, der Karibik, in Paris. Ein sinnlicher Paartanz fasziniert in
den verschiedensten Kulturen, http://www.trend.infopartisan.net/trd0403/t370403.html

(29. 7. 2004).

Anna Torres zit. nach Hart (wie Anm. 12).

Siehe Marianne Berna, Paris wie die Wilden. Ziirich 1991.

John Collins, West African Pop Roots, revised edition, Philadelphia 1992, 286.

George Lipsitz, Dangerous Crossroads. Popmusik, Postmoderne und die Poesie des Lokalen,
aus dem Amerikanischen iibersetzt von Diedrich Diederichsen, Hofen 1999, 90.

Das Original lautet: kidale bagnekate lawone / commandanté ché guévara [...] di bagne
kuléne noté / diambaar dioni dioni diambaar / diambaar sayu xaré gonto [...] dafa beugone
wa réwame mu diaraloneko luné mome.

Cornelia Panzacchi, Mbalax Mi. Musikszene Senegal, Wuppertal 1996, 53.

M. Ganz, «Buena Vista Hip-Hop Club: Orishas», Neue Ziircher Zeitung, 2. 10. 2000, 36.
Das neueste Album der kubanischen Exilgruppe Orisha heisst « Emigrante» (2002) und
thematisiert Erfahrung in der Diaspora. Die Band ist nach den Gottern der Hochkultur der
Yoruba benannt, die in der Folge des Handels mit nigerianischen Sklaven auf Kuba ein-
gefiithrt worden sind.

Knut Henkel, «Jamaicanische Beats, kubanische Sauce», Neue Ziircher Zeitung, 15. 4. 2004,
46.



WITTMANN, WUNSCH: EXCTISCHE DIFFERENZ ODER HYBRIDES EINERLEI

22
23
24

25
26
27

28

29
30
31

32

33

34
35
36
37

38

Lloyd Bradley, Bass Culture. Der Siegeszig des Reggae, mit einem Vorwort von Prince
Buster, aus dem Englischen iibersetzt von Bernhard Joseph, Hofen 2003, 69.

Volker Barsch, Rastafari. Von Babylon nach Afrika, Mainz 2003, 56.

Annie Paul, «Sound Systems Against the <Unsound Systems> of Babylon: Rude/T.ewd
Lyrics vs. Nude Tourists in Jamaika», in Okwui Enwezor (Hg.), Créolité and Creolization,
Osthildern Ruit 2003, 129.

Bradley (wie Anm. 22), 264

Siehe Gérald Arnaud, «La préhistoire du rap», Africultures 21 (1999), 61.

DJ Spinna, The Orginator, 2002. Wie der Semantik des aus to hip (bedeutet im afroamerika-
nischen Jargon «in sein» und im Jazz «frei sein») und to hop (springen, tanzen) bestehen-
den Kompositums zu entnehmen ist, besteht Hiphop nicht nur aus musikalischen Elemen-
ten (Rap, Ragga, Beatbox), sondern schliesst auch Tanz (Smurf, Breakdance), grafische
Kunst (Graffiti, Plastik), Sport (Biken, Skaten, Snowboarden) und Lyrik mit ein.

Sascha Verlan, «HipHop als schine Kunst betrachtet — oder: die kulturellen Wurzeln des
Rap», in Jannis Androutsopoulos (Hg.), HipHop. Globale Kultur — lokale Praktiken, Biele-
feld 2003, 139 1.

Siehe Gabriele Klein, Malte Friedrich, Is this real? Die Kultur des HipHop, Frankfurt a. M.
2003, 35 f.

Ebd., 35.

Einschriankend ist darauf hinzuweisen, dass selbst wenn die Kleider von Rappern aus ver-
schiedenen Lindern genau dieselben wiren, sie angesichts der unterschiedlichen kulturel-
len und sozialen Kontexte etwas anderes bedeuten wiirden.

Klein/Friedrich (wie Anm. 29), 206. Fiir den sene galesischen Hiphop siehe Frank Wittmann,
«Sexismus, Islamismus und Ghettoromantik. Die Dakarer HipHop-Bewegung Bul faale
im Kontext der globalen Postmoderne», in Eva Kimminich (Hg.), Rap: More Than Words,
Bern 2004, 181-204.

Die Hiphop-Kultur ist zwar maskulin dominiert, aber es gibt auch eine wachsende Anzahl
von Hiphopperinnen. Einige von ihnen sind kommerziell sehr erfolgreich (z. B. Alif aus
Senegal oder Lil” Kim und Missy Elliott aus den USA). Thre Reaktionen auf den weit
verbreiteten Sexismus fallen sehr unterschiedlich aus und reichen von Nachahmung bis zu
Subversion.

Ludwig Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, Frankfurt a. M. 1984, 278.

Ebd.

Guilbault (wie Anm. 9), 48 {T.

James Barrett, «World Music, Nation and Postcolonialism», Cultural Studies 10/2 (1996),
243.

Frith (wie Anm. 2), 312.

RESUME

DIFFERENCE EXOTIQUE OU UNIFORMITE HYBRIDE? LE TRANSNATIO-
NALISME DE LA WORLDMUSIC POPULAIRE

[La worldmusic populaire est un excellent objet pour saisir les processus

d’hybridation. Cette contribution essaie d’expliquer, au moyen d’exemples

photographiques, textuels et combinant les styles — tirés des cultures Hiphop,

Reggae, Salsa ou Zouk — que ces derniers ont certes leurs origines historiques en

W 145



146 H

TRANSNATIONALISMUS / TRANSNATIONALISME TRAVERSE 2005/1

Afrique, mais ne sont compréhensibles qu’ en tant que produits des processus
d’ échanges interculturels et transnationaux.
Les produits culturels hybrides résultant de ces interactions témoignent d’ une
histoire centenaire. Leur accroissement exponentiel et leur virulence crois-
sante durant ces dernieres années sont engendrés par I’industrie culturelle, les
migrations et la technologisation de la production musicale.
Le concept d"hybridité a séduit les sciences sociales et humaines en ce qu’il
néglige les différences culturelles au profit des communautés. C’est pour
cette raison que cette contribution plaide pour 1’'idée qu’ une étude adéquate
de ce theme devrait toujours prendre en considération I’ adaptation des styles
populaires de la Worldmusic selon leurs contextes culturels et sociopolitiques.
Or, ces derniers sont bien différents selon que I’on se trouve en Afrique, en
Europe ou dans les Caraibes.

(Traduction: Frédéric Sardet).



	Exotische Differenz oder hybrides Einerlei? : zur Transnationalität der populären Weltmusik

