
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 11 (2004)

Heft: 3

Buchbesprechung: Religion und Kultur : Europa 1500-1800 [Kaspar von Greyerz]

Autor: Unterburger, Klaus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


traverse 2004/3

162

Allgemeine Buchbesprechungen / Comptesrendus generaux

gleichzeitig und möglichst effizient aus

dem für ihn essenziellen Geflecht per­sönlicher

Beziehungen zu exkludieren?
Der von Groebner erwähnte Passus in
den Leggi criminali der Stadt Venedig
deutet dies an, wenn dort die Ehre der
gesamten Stadt durch die Beherbergung
von Bürgern mit in solchen Kon­flikten

verunstalteten Gesichtern als beein­trächtigt

erscheint. Entsprechend sollten
Angriffe auf das Gesicht besonders streng
bestraft werden. Hochinteressant sind die
kurzen Überlegungen zur Bedeutung von
Zugehörigkeitszeichen für die äusserst
komplexen Konfliktlinien innerhalb spät­mittelalterlicher

Städte, die wiederum mit
überlokalen Vorgängen in Verbindung ste­hen

konnten, wie vor eini­gen Jahren von
Alfred Haverkamp gezeigt wurde. Die
knapp gehaltenen Überlegungen Valentin
Groebners bieten somit nicht zuletzt zahl­reiche

Anregungen und liefern Anknüp­fungspunkte

für weiterführende Diskus­sionen.

Ob die durch die modernen Me­dien

geförderten Ne­ga­tivkonnotationen

des Mittelalterbegriffs durch ein Buch zu

beeinflussen sind, auch wenn sich dieses

mit seiner gefälligen Darstellungsweise
an eine breitere Öffentlichkeit wendet, sei

allerdings dahin­gestellt.

Christian Jörg Trier)

Kas par von Gre yerz

Religion und Kultur
Eur opa 1500–1800
Vandenh oeck & Ruprecht Göttin gen 2000,

395 S., Fr. 52.90

Das Werk bietet eine knappe Zusammen­schau

der Religionsgeschichte Europas
von 1500–1800 und insbesondere auch
der neueren Forschungsdiskussionen zu

diesem Bereich mitAusklammerung Ost­europas).

In einem methodologisch-ein­leitenden

Teil wird inAnlehnung an Th.

Luckmann und in Abgrenzung gegen die
funktionalistischen Theorien von Marx,
Weber und Durkheim Religion als «sozi­algeformtes

Symbol- und Ritualsystem»
11 f.) zur Weltorientierung, Sinngebung,

Handlungsanleitung und Legitimierung
von Ordnungen verstanden. Dem Verfas­ser

liegt dabei ein weiter Begriff von Re­ligion

als einem «kulturellen Phänomen»

21) am Herzen. Ob eine Dichotomie
von Eliten- und Volkskultur für die Frühe
Neuzeit angenommen werden müsse,
könne «nicht apriori entschieden werden,
sondern [müsse] Gegenstand konkreter
Forschung bleiben» 23) Sodann wird
das Verhältnis von Religion und Magie
sowie von Religion und Wissenschaft für
die frühe Neuzeit diskutiert, wobei der

Verfasser hier weit gehend auf eigene Pu­blikationen

beziehungsweise Vorlesungen
zurückgreift. Er betont die Schwierigkeit
einer exakten Grenz­zie­hung von Religion
und Magie und sträubt sich gegen einen
wissenschaftsge­schicht­lichen Ansatz, der
magische, alchimis­tische und

hermesia­nischgnostische Ansätze – die sich von
der «exakten» Naturwissenschaft für den
behandelten Zeitraum nur schwer abgren­zen

lassen –, ebenso wie die lebensweltli­chen

Bezüge der Wissenschaftler, als für
den Fortschritt irrelevant, vernachlässigen
möchte. Exakte Grenzziehungen seien

erst das Produkt der aufklärerischen Ver­nunft.

Teil I ist mit «Umbruch und Erneue­rung

» überschrieben, wobei zunächst Re­formation

und Konfessionalisierung dar­gestellt

werden, während sich das Kapitel
I.2 «Erneuerung versus Erstarrung»
mit den Bewegungen des Pietismus, der

Puritaner, des Jansenismus, der Herrenhu­ter

Brüdergemeine und der Methodisten
befasst, – Gruppen, die nun eine Erneue­rung

und Verchristlichung nicht über den
Apparat des Staats­kir­chen­tums, sondern
durch die missionarische Kraft kleinerer
Konventikel erstrebten. Der Rezensent



163

würde bezüglich LuthersAnfechtungen
nicht von «Glaubens­zwei­fel[ n]» spre­chen,

auch war Luthers Verwerfen der
Verdienstlichkeit der menschlichen Wer­ke

kaum «radikal neu» [43]) Zunächst
wird ein Überblick über dieAnfänge und
unterschiedlichen territo­rialen Ausprä­gungen

der Reformation gegeben. Parallel
und im Gegensatz hierzu setzten im ka­tholischen

Bereich «Reform» und «Ge­genreformation

» ein. Da­bei ist im Gegen­satz

zum Verfasser in Paul IV. trotz seines

Nepotismus durchaus ein rigoroser)
Reformpapst zu sehen, 57) die Trienter
Glaubens- und Reformdekrete erschienen
durchaus schnell nach dem Konzil, 57)
das Handeln des Getauften ist nicht mehr
durch die Erbsünde, sondern durch deren
Folgen beeinträchtigt, 58) das Tragen der

Soutane als Priesterkleidung ausserhalb
des Gottesdienstes war nach dem Triden­tinum

keineswegs überall Pflicht, 58) die
Stellung des Bischofs sollte zwar auch ge­genüber

den Pfarrern, 58) vor allem aber

gegenüber den Domkapiteln, exempten
Orden und der staatlichen Gewalt gestärkt
werden, der Name des Schweizer Nuntius
ist Bon(h)omi(ni), nicht aber Bonhimini
59) und Salzburg war Erzbistum, aber

kein geistliches Kurfürstentum. 61)
Von Greyerz kritisiert H. Schillings

und W. Reinhards Konfes­siona­li­sie­rungs­konzept,

insbesondere den etatistischen
Ausgangspunkt des Theorems und über­nimmt

auch partiell P. Herrsches Auffas­sung,

die katholische Konfessiona­lisie­rung

habe von Anfang an unterschiedliche
Ziele verfolgt. Die konkrete Konfessio­nalisierung

und Disziplinierung musste
dabei je durch lokale «Mittelsmänner»
bewerkstelligt werden. Hier entwickelt
der Verfasser den entscheidensten Kri­tikpunkt

am Schilling’schen Konzept,
nämlich dass wesentliche Elemente dieser
Kirchenzucht bereits auf den «
sittlichmoralische[n] Reformanspruch einzelner
deutscher Staaten» 89) des Spätmittel­alters

zurückreichen und deshalb nicht
einfach auf konfessionelle Wurzeln
zurückzuführen sind: «Sozialdisziplinie­rung

erschöpft sich meines Erachtens
nicht im Konfessionalisierungsprozess.»
94) Je­ner weitergefasste Diszplinie­rungs­prozess

reg­lementierte dabei immer
stärker die populare Kultur und führte zu

einer «lang­sam aber stetig wachsenden

obrigkeitlichen Kontrolle über öffentliche
Zeiten und Räume» 99) Ablehnend steht
der Verfasser auch J. Delumeau gegen­über,

der den Prozess der Kon­fessio­na­lisierung

als Christianisierung fasst; diese
Sicht werte die traditionelle Volksreli­giosität

einseitig als «heidnisch» ab und
übernehme unkritisch die dogmatische
Sicht der konfessionellen Eliten.An jenen
Konzepten, die Konfessionalisierung und
Modernisierung eng verknüpfen, wird
hingegen vor allem die «begriffliche
Zentralsetzung des frühneuzeitlichen
Staatswerdungsprozesses» kritisiert. Für
die vorwiegend von Humanisten und
Juristen getragene reformierte Kon­fes­sionalisierung

wird der problematische
Begriff einer «Zweiten Reformation»

diskutiert und weiter verwendet.
Bezüglich der neuen Frömmigkeits­bewegungen

des 17. Jh. ist folgendes
bemerkenswert: Der Verfasser scheint in
der Rede von einer «erstarrten kirchli­chen

Orthodoxie» und Ähnlichem 131)
der Selbstabsetzung der Pietisten stark
verhaftet zu sein; der Rezensent würde
auch J. Arndts Erbauungsbücher der Or­thodoxie

zuordnen, 128) die eben doch
mehrschichtiger war. Bei der Schilderung
der pietistischen, puritanischen und jan­se­nis­tischen

Bewegungen werden konzise
Sozial- und Mentalitätsgeschichte mit­einander

verbunden, wobei von Greyerz
– wie im ganzen Werk – der Entwicklung
in England relativ breiten Raum einräumt.
Die Rolle der autobiografischen Litera­tur

im Puritanismus wird ausgewogen
untersucht; sie habe den neuzeitlichen



traverse 2004/3

164

Allgemeine Buchbesprechungen / Comptesrendus generaux

Indi­vi­dua­lisierungsprozess gefördert,
auch wenn deren Autoren sich primär
ganz als «Instrumente Gottes verstan­den

» hätten. John Wesleys Methodismus
habe sich für «die Vorstellungswelt der
popu­la­ren Re­ligiosität » besonders weit
geöffnet 171) Das dogmatische Theo­rem

des Moli­­nismus wird nicht exakt.
wieder­gegeben, [155] noch ärger ergeht
es der Trinitätslehre. [36] Am Verbot des
Jesu­iten­ordens in Frankreich waren die
Jan­senisten wohl kaum noch massgeblich
beteiligt. [157])

In einem II. Teil wird dieselbe Epo­che

unter dem Blickpunkt «Integrierte,
Aus­gestossene und Auserwählte» analy­siert.

Zunächst wird der von B. Moellers
Reichs­stadt und Reformation und dann
insbesondere von P. Blickles Kom­mu­­nalismustheorie

ausgehende Forschungs­stand

referiert. Die Achillesferse des

«suggestiven Kommunalismus-Modells»

liege darin, dass vorreformatorische
Spannungen vor allem in Städten, aber

auch in Dörfern, unterbelichtet bleiben.
Es könne daher nicht die gesamte frü­he

Reforma­tion erklärend einfangen.
Ne­ben der Gemeinde werden Ehe und
Fa­milie als Modelle religiöser Gemein­schaft

diskutiert, dann die vielfach angst­geprägte

Volksreligiosität als «kollekti­ves

Ritual» gedeutet. Die Ehe sei in der

frühen Neuzeit allgemein verkirchlicht
und voreheliche Sexualität unterdrückt
worden, die Familienstruktur wurde ver­stärkt

patriarchalisch.
Sodann gibt der Verfasser einen von

der spanischen reconquista ausgehenden

straffen Überblick über die Geschichte des

west- und mitteleuropäischen Ju­den­tums

und des Antijudaismus bis zur E­man­­­zi­­­pation;

bezüglich des Hexenglau­bens

be­tont er die Bedeutung animis­ti­scher

Grund­­lagen ebenso wie die Unmöglich­keit

monokausaler Erklärungssche­mata.

Pri­mär waren Frauen aus unterbäuerlichen
Schich­ten von den Verfolgungswellen

betroffen, die oft in Zusammenhang mit
lokalen ökonomischen Krisen standen.

Andere christliche Freiwilligen­ge­mein­den

trennten sich in einem Be­wusst­sein

der Erwählung von den Konfessions­kirchen:

Zu diesen von Troeltsch mit dem
nicht pejorativ zu verstehenden Terminus
«Sekten» bezeichneten Gruppen zählt
der Verfasseer neben den Täufern auch
die späteren Baptisten, die Quäker sowie
radikale Formen des Pietismus. Eine
differenzierte Analyse und historische
Einordnung kann für alle Gruppierungen
einen gewissen spiritualistischen Anti­sakramentalismus

nachweisen, der stets

mit einer Ablehnung hierarchischer und
staatskirchlicher Kirchenstrukturen ein­herging.

Teil III behandelt unter dem Titel
«Fragmentierung der Religiosität» die
Themenkomplexe von Säkularisierung
und Aufklärung. Der Verfasser zieht von
seinem umfassenden Religionsverständ­nis

her den Begriff der «Säkularisierung»
dem der «Dechristianisierung» vor: Reli­gion

beginne – freilich vor allem für die
oberen bürgerlich-gelehrten Schichten
– zu einem funktional ausgliederbaren As­pekt

der Daseinsführung und so zur
Privatangelegenheit zu werden. Auch
für den Verfasser nimmt dabei Vovelles
Analyse der Säkularisierung privater
Testamente in Frankreich eine bedeutende
argumentative Stellung ein, ebenso wie
der an­teils­mässige Rückgang religiöser
Thematabei der Produktion von Büchern
und Dru­cken, – obwohl doch die Deutung
dieser Befunde schwerlich ganz eindeutig
sein kann. Der Privatisierungsvorgang der
Religion wird auf externe etwaäusserer

Zwang wie bei den spanischen conversos)
und interne Faktoren zurückgeführt, so­dass

der Max-Weber’schen These in einer
auch auf die katholische Kirche erweiter­ten

Form eine partielle Berechtigung zu­erkannt

wird. Das 19. Jahrhundert
ver­suche schliesslich als Gegenbewe­



165

gung die traditionelle Frömmigkeit als
Massenreligion von oben methodisch zu
orga­nisieren.

Das Werk ist ein knapper, differen­zier­ter

und auf der Höhe der Forschung ste­hender

historischer Überblick zum Thema
frühneuzeitlicher Religion und so für die
Gesamtheit des Zeitraums bei-nahe kon­kurrenzlos.

Wenn es deshalb auch eine
gewisse Unausgewogenheit des For­schungsinteresses

spiegelt, so wird dies
durch die einheitliche Perspektive und die
jedenfalls teilweise die Diskus­sion anre­genden

Deutungen des Verfassers mehr
als ausgeglichen.

Klaus Unterburger Münster)

Car oline Schn yder

Reformation und Demokratie
im Wallis 1524–1613)
Phili pp von Zabern Mainz 2002, 355 S.,€ 45,–

Caroline Schnyder stellt ihre Dissertation
in den Kontext der Studien zur Konfes­sionalisierung,

wobei die konfessionelle
Koexistenz mit einer reformierten Min­derheit

im vorwiegend katholischen Kan­ton

Wallis ihre Ausgangslage darstellt.
Im Zentrum stehen «Menschen, die nicht
bereit waren, sich mit den religiösen
und politischen Begebenheiten ihrer
Zeit ab­zufinden, und die versuchten ihr
Verhältnis zum Heiligen und zur Macht
zu verändern» 1) Im Gegensatz zu her­kömm­li­chen

Konfessionalisie­rungsunter­su­chun­gen

betrachtet Schnyder die Men­sc­hen

mit ihren unterschiedlichen Überzeu­gungen

und Lebensformen als gestaltende
Kräfte und weniger die Konfessionen im
Sinne fester Einrichtungen. Anhand der
Begriffe «heilig» und «Macht» leitet die
Autorin ihre zwei Hauptkonzepte der Re­formation

und der Demokratie ab, die sie
nicht wirklich scharf definiert, sondern

vielmehr in ihrer wechselwirksamen

Beziehung beschreibt. Letztendlich geht
es vor allem um das Spannungsfeld zwi­schen

Glauben im reformierten und ka­tholischen

Sinn und der politischen Ent­scheidungsfindung

in einem Wallis, das

sich gern als freies demokratisches Regi­ment

verstehen würde. Damit einhergehen
sollte auch die freie Glaubensausübung,
was sich aber in der betrachteten Periode
nicht realisieren liess. Historiografisch ge­sehen

grenzt sich Schnyder scharf ge­gen

die bisherige Geschichtsschreibung zum
Wallis ab, die ihrerAnsicht nach die Rolle
der Reformierten und ihre Mitgestaltung
der politischen Landschaft des katholi­schen

Wallis vernachlässigt hat. Schnyder
macht es sich zum Leitfaden ihrer Arbeit,
herkömmliche Darstellungen der Walliser
Geschichte zu dekons­tru­ie­ren.

Im ersten Teil beginnt die Autorin
mit einer Geschichte des Wallis im 16.
und 17. Jahrhundert, wobei sie anhand
einer Strukturierung nach Lebensräumen,
Kirche, politischer Ordnung und Bündnis­strukturen

in lokale und regionale Bege­benheiten

einführt. Im zweiten Teil wird
die zentrale Problematik des Kantons
als zwischen zwei Konfessionen stehend

dargelegt. Schnyder arbeitet heraus, wie
sich reformatorische Ideen verbreiten
konnten, wie und mit welchen Mecha­nismen

die alte Kirche diesen begegnete.
Schliesslich beschreibt sie die komplexe
Funktionsweise der «Bündnispolitik zwi­schen

den Konfessionen» 94) die sich
sowohl innerkantonal, wie auch zwischen
den beiden lokal präsenten Konfessionen
und ihrer jeweiligen aus­serkantonalen

Anbindungen an Konfessionen in anderen

Kantonen, das heisst auf der Ebene der
gesamten Eidgenossenschaft abspielte. Im
dritten Teil fokussiert Schnyder auf die
reformierte Theologie und ihre Ausprä­gungen

im katholischen Alltag der Walli­ser.

Hieraus geht deutlich hervor, dass die
reformierte Glaubenspra­xis sich in einem
stetigen Kon­fron­ta­tions­kurs zur mehrheit­


	Religion und Kultur : Europa 1500-1800 [Kaspar von Greyerz]

