
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 11 (2004)

Heft: 3

Buchbesprechung: Ungestalten : die visuelle Kultur der Gewalt im Mittelalter [Valentin
Groebner]

Autor: Jörg, Christian

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


159

festschrieb, entstanden gegen 1500 ein
eid­genössisches Selbstverständnis und
ein staatliches Gebilde, die «auf vertragli­chen

Bindungen, gemeinsam erlebter
Geschichte und historiografischen Kon­s­trukten

» 388) gründeten und als gemein­samen

Nenner das Fort-)Bestehen der

Alten Eidgenossenschaft bis 1798 über­haupt

ermöglichten.
Durch die Verknüpfung von scheinbar

zweitrangigen Ereignissen mit übergeord­neten

Entwicklungen gelingt es Stettler
immer wieder, ein breites Panorama
jener Vorgänge zu skizzieren, die in
seinen Augen konstitutiv waren für die
Ausbildung der Eidgenossenschaft. Sein
Interesse liegt bei den grossen politischen
Zusammenhängen, die mit Exkursen
über wichtige Personen oder einzelne
Konflikte informativ illustriert werden.
Die Mechanismen der Macht hingegen,
die Rolle anderer Herrschaftsträger oder
die Zustände ausserhalb der eigentlichen
Machtzentren – zum Beispiel in den
Gemeinen Herrschaften – scheinen bei
der «Suche nach einem gemeinsamen
Nenner» we­niger relevant. Vor dem
Hintergrund des grundsätzlichen Anspru­ches

und der enor­men Spannweite, aber
auch angesichts des doch lückenhaften
Forschungsstandes ist nur zu wünschen,
dass diese Publikation weitere vertiefte
Forschungen zum «unterschätzten» Jahr­hundert

und zur «Staatlichkeit» der Eid­genossenschaft

anregt, insbesondere zu
einzelnen Aspekten, die im vorliegenden
Werk nur kur­sorisch behandelt werden
– wie etwadie fürstenähnliche Stellung
der Orte und ihrer Führungsschicht – oder
die durchaus auch anders eingestuft
werden könnten, wie beispielsweise die
Bedeutung des Adels oder Habsburgs
sowie die Frage nach der herrschaftlichen
Durchdringung der einzelörtischen Ge­biete

oder der Gemeinen Herrschaften.
Auch ist nicht ganz einsichtig, weshalb
die «Sturm-und-Drang-Periode» nach

1500 plötzlich an ein Ende kam und der

eingangs erwähnte Hunger nach anderer
Leute Güter plötzlich einer «Distanznah­me

nach aussen» 309) wich, obwohl die
politischen Verhältnisse in verschiedenen
an die Eidgenossenschaft grenzenden
Gebiete keineswegs gefestigt waren und
die einzelnen Orten weiterhin grossen
Spielraum ge­nossen. Vor allem aber stellt
sich auch die Frage nach den Folgen der
Glaubensspaltung auf den «gemeinsamen
Nen­ner » Wenn ein Urner Landvogt einen
in Zürich verburgrechteten Hochadligen
1580 einen «lutherischen Bauern» nennt,
scheint das Geschichtsbild plötzlich auf
den Kopf gestellt. Wie wirksam war
dieses Ge­schichtsbild ausserhalb der

Gelehrtenwelt und der gebildeten Ober­schicht?

Was hielt die eidgenössischen
Orte nach der Reformation auf politischer
Ebene zusammen, nachdem die Bündnis­beschwörungen

aus religiösen Gründen
wegfielen? Und welche Rolle spielte das

Umfeld – vor allem natürlich Frankreich?

Daauch andere Jahrhunderte von der
Wissenschaft vernachlässigt worden sind,
bleibt nur zu hoffen, dass die ebenso
anregende wie beeindruckende Studie
von Stettler möglichst bald eine chrono­logische

Fortsetzung findet.

Peter Niederhäuser Winterthur)

Valentin Gr oebner

Ungestalten
Die visuelle Kultur der Gewalt

im Mittelalter

Carl Hanser München 2003,203 S., 26 Abb

Fr. 32.50

Gewaltausbrüche in Krisenzeiten, Ge­metzel

und Gräueltaten in Kriegsgebieten
sowie drastische Darstellungen der Op­fer

von Gewalt werden in der heutigen
Me­dienlandschaft gerne als «mittelalter­lich

» bezeichnet. Mit dieser Einordnung



traverse 2004/3

160

Allgemeine Buchbesprechungen / Comptesrendus generaux

soll das Geschehen gleichsam von einer
schein­bar modernen, aufgeklärten, zivi­lisierten

Gegenwart abgegrenzt und als
Phänomen charakterisiert werden, dass

eigentlich nicht unserer Zeit, sondern ei­ner

anderen, ungleich dunkleren und uns
fremden Epoche angehören sollte. Dem
Zuschauer oder besser Nachrichtenkon­sumenten

wird allein mit der Bewertung
jener Vorgänge als mittelalterlich vielerlei
nahe gelegt: Es wird Unverständnis für
das Gezeigte signalisiert, sogar teilweise
generell dessen Unerklärlichkeit unter­stellt,

gleichzeitig eine Bewertung des

Geschehens als rückständig vorgenom­men

und schliesslich in Verbindung mit
den übrigen Punkten dessen Bedrohlich­keit

impliziert.Aber ist diese Wortwahl
legitim? Waren die mittelalterlichen Jahr­hunderte

lediglich eine Zeit unmotivierter
Gewaltexzesse, welchen die Zeitgenossen
mit Indifferenz begegneten? Oder vermit­telte

die Gewalt in ihren unterschiedli­chen

Erscheinungsformen dem Betrachter
im Gegenteil nicht vielmehr Botschaften
und Codes beziehungsweise – hier wird
die vereinfachende Un­terscheidung

zwischen Vergangenheit und Gegenwart
schnell in Frage gestellt – tut sie dies

nicht auch heute noch?
Valentin Groebner geht in dem vor­liegenden

Buch diesen brisanten Fragen
nach und untersucht die «visuelle Kultur
der Gewalt im Mittelalter» wobei er

konsequent bemüht ist, mit Beispielen
und Querverweisen Verbindungen bis in
die Gegenwart aufzuzeigen. Gewalt eben­so

wie auch ihre Darstellung und Inter­pretation

sind und waren stets vielschich­tige

Phänomene. Sie erschienen und
erscheinen dementsprechend in vielerlei
Gestalt. Der Autor nähert sich diesen im
Anschluss an eine längere Einführung,
in welcher er auch den in weiten Teilen
der Öffentlichkeit bis in verschiedene
Zweige wissenschaftlicher Forschung
hinein exis­tierenden Mittelalterbildern

einigeAufmerksamkeit zukommen lässt,

mittels mehrerer Fallstudien. Dabei wird
rasch deutlich, dass der Fokus der Un­tersuchung

entgegen dem allgemeineren
Titel des Buches auf der städtischen Le­benswelt

des Spätmittelalters insbeson­dere

des 15. Jahrhunderts) im südlichen
Reichsgebiet und der Eidgenossenschaft
mit manchem Blick auch nach Italien)

liegt. Dies ist nicht zuletzt der Quel­lenlage

geschuldet, denn vor allem das
Re­gelungsund Kontrollbestreben der

städ­tischen Obrigkeit war es in diesem
Raum, das seit dem 14. Jahrhundert durch
den Ausbau und die Systematisierung der
schriftlichen Verwaltung Unmengen an

einschlägigen Quellen produzierte. Von
«Kontroll- undAufschreibesystemen»
spricht in diesem Zusammenhang auch
der Autor. 14)

Dennoch decken die Fallbeispiele
ein breit gefächertes Themenfeld ab.
So be­schäftigt sich Groebner mit der

Gewaltkontrolle und den Zeichen von
Zugehörigkeit in den spätmittelalterlichen
Städten. Innerhalb der städtischen Füh­rungsgremien

war angesichts der Exi­stenz

bestimmter politisch-ökonomisch
führender, konkurrierender wie auch
im Bedarfsfall koalierender Familien
mit eigenen Zugehörigkeitszeichen und
Ein­fluss­zonen dieAngst vor einer Ge­fährdung

der gern beschworenen «Guten
Ordnung» stets vorhanden. Die Führung,
die jaselbst teilweise ihr Dienstpersonal
erst im Verlaufe des 15. Jahrhunderts mit
legitimierenden Zeichen einer städtischen
Obrigkeit ausstattete, begegnete vor al­lem

aber dem Auftauchen unbekannter
Zeichen, die rasch mit Verschwörern
und gewaltsamen Umsturzversuchen in
Verbindung gebracht wurden, mit gros­sem

Misstrauen und verfolgte vermutete
Verschwörungen ebenfalls zum Teil im
Geheimen. Der – im wahrsten Sinne des

Wortes – Ehrabschneidung durch Verun­staltungen

des Gesichts ist ein weiteres



161

Kapitel gewidmet. Als besondere Demü­tigung

des Gegners beim gewalttätigen
Austrag von Konflikten versteht der Autor
sicher zu Recht das Abtrennen der Nase,

was die nachhaltigste Zerstörung der
Gesichtszüge mit sich brachte. Im An­schluss

widmet sich Groebner der durch­aus

aktuellen Frage nach dem Zweck von
Detaildarstellungen des Leiden Christi,
die ja zuletzt durch ihre fil­mische Um­setzung

für Schlagzeilen sorgten. Pas­send

zu den bereits eingangs er­wähnten

Tendenzen in den Medien begegnet
übrigens auch in diesem Zusammenhang
– hier unbeabsichtigterweise nicht ganz
zu Unrecht – die Charakteri­sierung der
Inszenierung jener Qualen im Film als
«mittelalterlich» DerAutor sieht in den
Darstellungen des ausgehenden Mittel­alters

Verbindungen zu zeitgenös­sischen

Strafritualen der städtischen Obrigkei­ten.

Die zunehmend – wenn auch nicht
immer, so wird man ergänzen dürfen
– Anwendung findende Hervorhebung
des gemarterten Körpers Christi inter­pretiert

Groebner sowohl als Anleitung
zur frommen compassio als auch als
Anspielung auf die ausgeklügelten Hin­richtungsrituale

an der Wende zur frühen
Neuzeit, die den Zeitgenossen durch ihren
beabsichtigten Charakter als «öffentliche
Ereignisse» wohl bekannt waren. Die
Strafrituale und die Berichte über diese
bedienten sich wiederum selbst biblischer
Motive und konnten so vom Betrachter
entsprechend eingeordnet werden. Ein
letztes Beispiel beschäftigt sich schliess­lich

mit Zeichen, Täuschungen und Grau­samkeiten

auf dem Schlachtfeld. Die auch
aus früherer und späterer Zeit bekannten,
propagandistisch einsetzbaren Berichte
über Gräueltaten des jeweiligen Gegners
während oder nach der Schlacht reichen
bis hin zum Vorwurf des Kannibalismus
und der Nutzung des herausgeschnittenen

Bauchfetts erschlagener Feinde zur Pflege
des eigenen Schuhwerks. Auch Hinterlist

und Tücke, was die Verbreitung gezielter
Falschinformationen durch den Einsatz
gefälschter Zugehörigkeitszeichen angeht,
sind aus anderen Zeiten bekannt.

Sehr unterschiedliche Ebenen von
Gewalt oder Gewaltpotenzialen werden
damit berührt. Der Autor ist stets bemüht,
aufzuzeigen, wie Zeichen und Bilder der

Gewalt durch die Zeitgenossen auf­ge­nom­men

wurden oder werden sollten und
somit auf Breitenwirkung abzielten. Auch
Täuschungen konnten damit freilich in­tendiert

sein. Immer wieder verweist er
auf bestimmte Konstanten über die Zeiten
hinweg, was etwadie medienwirksame
Visualisierung von Gewalt angeht und
schlägt somit den Bogen bis in unsere

Gegenwart. Das Buch ist in einem fu­riosen

und höchst gefälligen Sprachstil
geschrieben. Es richtet sich nicht zuletzt
durch den stets bewerkstelligten Bezug zu

unserer Zeit über den engeren Kreis wis­senschaftlicher

Rezipienten hinaus auch
an ein breiteres Publikum. Gerade solche
«Zeitsprünge» sind freilich immer prob­lematisch.

Besonders deshalb wird das

Werk sicherlich polarisieren und teilweise
auch auf heftige Ablehnung stossen. In
der Tat handelt es sich um keine Detail­studie

zu Strukturen der Gewalt oder der

Gewaltdarstellung für den gesamten Zeit­raum

der mittelalterlichen Jahrhunderte,
wie der Titel vielleicht zunächst vermuten
lässt. Eine solche wäre wohl auch kaum
möglich gewesen. Groebner interessiert
sich vielmehr für bestimmte Darstellungs­konzepte

und deren Wirkmacht über die
Zeiten hinweg. Sicherlich wird man über
manches noch trefflich diskutieren kön­nen.

Nicht mit jedem Gewaltakt wurde
notwendigerweise ein demonstrativer
Zweck verfolgt. Dies dürfte insbesondere

für Grausamkeiten auf dem Schlacht­feld

gelten. Verfolgten Verunstaltungen
des Gesichts nicht auch das konkrete
Ziel, dem Gegner nicht nur seine Ehre
zu nehmen, sondern diesen damit auch



traverse 2004/3

162

Allgemeine Buchbesprechungen / Comptesrendus generaux

gleichzeitig und möglichst effizient aus

dem für ihn essenziellen Geflecht per­sönlicher

Beziehungen zu exkludieren?
Der von Groebner erwähnte Passus in
den Leggi criminali der Stadt Venedig
deutet dies an, wenn dort die Ehre der
gesamten Stadt durch die Beherbergung
von Bürgern mit in solchen Kon­flikten

verunstalteten Gesichtern als beein­trächtigt

erscheint. Entsprechend sollten
Angriffe auf das Gesicht besonders streng
bestraft werden. Hochinteressant sind die
kurzen Überlegungen zur Bedeutung von
Zugehörigkeitszeichen für die äusserst
komplexen Konfliktlinien innerhalb spät­mittelalterlicher

Städte, die wiederum mit
überlokalen Vorgängen in Verbindung ste­hen

konnten, wie vor eini­gen Jahren von
Alfred Haverkamp gezeigt wurde. Die
knapp gehaltenen Überlegungen Valentin
Groebners bieten somit nicht zuletzt zahl­reiche

Anregungen und liefern Anknüp­fungspunkte

für weiterführende Diskus­sionen.

Ob die durch die modernen Me­dien

geförderten Ne­ga­tivkonnotationen

des Mittelalterbegriffs durch ein Buch zu

beeinflussen sind, auch wenn sich dieses

mit seiner gefälligen Darstellungsweise
an eine breitere Öffentlichkeit wendet, sei

allerdings dahin­gestellt.

Christian Jörg Trier)

Kas par von Gre yerz

Religion und Kultur
Eur opa 1500–1800
Vandenh oeck & Ruprecht Göttin gen 2000,

395 S., Fr. 52.90

Das Werk bietet eine knappe Zusammen­schau

der Religionsgeschichte Europas
von 1500–1800 und insbesondere auch
der neueren Forschungsdiskussionen zu

diesem Bereich mitAusklammerung Ost­europas).

In einem methodologisch-ein­leitenden

Teil wird inAnlehnung an Th.

Luckmann und in Abgrenzung gegen die
funktionalistischen Theorien von Marx,
Weber und Durkheim Religion als «sozi­algeformtes

Symbol- und Ritualsystem»
11 f.) zur Weltorientierung, Sinngebung,

Handlungsanleitung und Legitimierung
von Ordnungen verstanden. Dem Verfas­ser

liegt dabei ein weiter Begriff von Re­ligion

als einem «kulturellen Phänomen»

21) am Herzen. Ob eine Dichotomie
von Eliten- und Volkskultur für die Frühe
Neuzeit angenommen werden müsse,
könne «nicht apriori entschieden werden,
sondern [müsse] Gegenstand konkreter
Forschung bleiben» 23) Sodann wird
das Verhältnis von Religion und Magie
sowie von Religion und Wissenschaft für
die frühe Neuzeit diskutiert, wobei der

Verfasser hier weit gehend auf eigene Pu­blikationen

beziehungsweise Vorlesungen
zurückgreift. Er betont die Schwierigkeit
einer exakten Grenz­zie­hung von Religion
und Magie und sträubt sich gegen einen
wissenschaftsge­schicht­lichen Ansatz, der
magische, alchimis­tische und

hermesia­nischgnostische Ansätze – die sich von
der «exakten» Naturwissenschaft für den
behandelten Zeitraum nur schwer abgren­zen

lassen –, ebenso wie die lebensweltli­chen

Bezüge der Wissenschaftler, als für
den Fortschritt irrelevant, vernachlässigen
möchte. Exakte Grenzziehungen seien

erst das Produkt der aufklärerischen Ver­nunft.

Teil I ist mit «Umbruch und Erneue­rung

» überschrieben, wobei zunächst Re­formation

und Konfessionalisierung dar­gestellt

werden, während sich das Kapitel
I.2 «Erneuerung versus Erstarrung»
mit den Bewegungen des Pietismus, der

Puritaner, des Jansenismus, der Herrenhu­ter

Brüdergemeine und der Methodisten
befasst, – Gruppen, die nun eine Erneue­rung

und Verchristlichung nicht über den
Apparat des Staats­kir­chen­tums, sondern
durch die missionarische Kraft kleinerer
Konventikel erstrebten. Der Rezensent


	Ungestalten : die visuelle Kultur der Gewalt im Mittelalter [Valentin Groebner]

