
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 11 (2004)

Heft: 2

Artikel: Introduction : la transmission de l'histoire: quels moyens pour quelle fin?
= Einleitung : Vermittlung von Geschichte: Mittel und Ziele

Autor: Herrmann, Irène / Römer, Jonas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-26384

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-26384
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


11

HERRMANN, RÖMER: INTRODUCTION

INTRODUCTION

LA TRANSMISSION DE L’HISTOIRE:
QUELS MOYENS POUR QUELLE FIN?

Parler de «transmission de l’histoire» revient à utiliser une expression aux
marges du pléonasme. L’histoire n’est-elle pas, en partie, sa propre diffusion?
Le paradoxe tient surtout à la polysémie de la notion d’histoire. Dans le
langage courant, cette dernière recouvre à la fois l’idée de passé, compris
comme l’ensemble des expériences d’antan et la connaissance scientifique,
sinon officielle, de ce même passé, lisible dans l’historiographie;1 elle englobe

aussi la mémoire collective ou les souvenirs personnels des faits marquants,2 et

elle s’étend jusqu’à la story, soit la relation plus ou moins fictive d’événements
écoulés. Telles sont les formes de passé les plus courantes lorsqu’il s’agit
d’examiner «comment on raconte l’histoire»

La question, on s’en doute, n’est pas nouvelle et préoccupe les spécialistes
depuis la naissance de leur discipline. Savoir pourquoi on transmet l’histoire
et comment cette opération s’effectue sont des interrogations autrement plus
récentes. Pour l’essentiel, elles apparaissent sous les Lumières, quand

l’enseignement de l’histoire se voit confier un rôle majeur dans la mission chère à

Kant et aux esprits éclairés: «Faire sortir l’homme de sa minorité dont il est

luimême responsable.» Le manuel scolaire s’inscrit dans cette démarche et se

présente ainsi comme un produit du 18e siècle. Depuis, le problème s’est posé

à chaque génération. Qu’on s’en préoccupe aujourd’hui n’en est pas moins
étonnant.

La société actuelle se dit dominée par le présent.3 Depuis une dizaine d’années

ne se décrète-t-elle pas en phase de fin de l’histoire? Et ce, alors même qu’elle
semble précisément regorger d’histoire. Cette «profusion» historique se
traduit par un essor quantitatif notable, lui-même favorisé par une diversification

des modes de diffusion de l’histoire. Aux canaux déjà classiques que

constituent les manuels scolaires, le discours politique ou la pratique muséale

s’ajoute aujourd’hui une large palette de moyens de communication issus du

développement des médias comme de l’élargissement notable du domaine

artistique.



TRANSMISSION / VERMITTLUNG TRAVERSE 2004/2

12

Parallèlement et en conséquence, l’histoire n’est pas seulement dite par des

experts de la discipline. Cette opération est toujours plus le fait d’écrivains, de

journalistes, de régisseurs, de professionnels du tourisme ou de loisirs, soit
autant de personnes sachant mettre le passé en scène mais n’ayant qu’un
rapport superficiel à la science historienne en tant que savoir normé. Or, ceux

qui sont les détenteurs attitrés de cette connaissance académique ne se

préoccupent guère de la propager, bornant la dissémination de leurs découvertes aux

limites de leur fameuse tour d’ivoire, sans se soucier de leur popularisation et

encore moins de leur vulgarisation.
Le fossé ainsi constaté entre professionnels et «amateurs du passé» ne date

pas d’aujourd’hui. Mais il tend à s’approfondir et plaide pour le rétablissement

d’une véritable communication. La chose n’est pas aisée. C’est du moins le
constat qu’ont pu faire les responsables de ce numéro, souvent confrontés à

des problèmes d’incompréhension laissant à penser que non-historiens et

historiens ne parlent pas le même langage. Et même parmi ces derniers,
majoritairement appelés à s’exprimer ici, on distingue de grandes difficultés à
s’entendre. En un premier temps, il conviendrait donc d’élaborer une grammaire
et un vocabulaire communs, soit autant d’éléments susceptibles de relancer la
discussion et d’éviter que ne se poursuive un fâcheux dialogue de sourds.

Pour favoriser cet échange, il a paru nécessaire de soumettre la même grille de

questionnement aux divers auteurs comme aux multiples modes de transmission
sollicités:

– Comment transmet-on l’histoire de nos jours?
– Quelle est la parcelle de passé ainsi transmise et quelle est son rapport avec

la narration que l’on aime appeler historique?
– Qui est le transmetteur privilégié de cette histoire?
– Comment la transmission même de l’histoire influence-t-elle la perception

que l’on cultive du passé?

– Et enfin, pourquoi, soit pour quelles raisons et dans quels buts transmet-on
l’histoire dans une société qui se veut essentiellement présente?

En tant que telles, les questions ainsi formulées sont extrêmement vastes. Pour

tenter d’y apporter des réponses, il a été impératif d’opérer des choix qui
permettent de saisir la complexité de l’ensemble, sans pourtant prétendre l’épuiser.
La problématique ainsi formulée ayant été fortement inspirée par la réalité

helvétique, il a semblé judicieux de se concentrer principalement sur l’étude du
cas suisse. Cette décision semble d’autant plus justifiée que la Confédération
présente un champ national largement déterminé par les disparités cantonales

et linguistiques. A ce titre, il est susceptible de révéler une configuration de

transmissions historiques dotée d’une unité intrinsèque et pourtant propice aux



13

HERRMANN, RÖMER: INTRODUCTION

comparaisons internes. Ainsi, les contributions de Charles Heimberg et de

Roger Sablonier, comme l’analyse critique que Kurt Mesmer livre de la revue

Le cartable de Clio dans la rubrique «débat» montrent les différences affectant
l’enseignement de l’histoire de part et d’autre de la Sarine, tout en soulignant la
convergence d’un savoir qui se dégage toujours plus de la tutelle politique.

A cette première mise en perspective, on a pensé en ajouter une deuxième, par
élargissement du champ géographique. Plus que l’exploration des pays
occidentaux avoisinants, dont la conjoncture, à cet égard, ne semble pas différer
fondamentalement de celle qui s’observe en Suisse, on a sollicité l’investigation
du problème dans des régions soumises à d’autres temporalités, telles que le
sont des pays comme la Russie et la Bulgarie, récemment sorties du «carcan»

communiste, ou tel que le Québec où, après la «révolution tranquille» les
questions identitaires agitent encore la plupart des esprits.

Ces confrontations de type géo-historique se doublent de relativisations
méthodologiques. Les moyens de diffusion ici appréhendés sont très variés. Et si l’on
reprend l’examen des interfaces désormais bien connues que sont le politique,
le culturel et l’instruction publique, c’est pour mieux souligner les défis
auxquels les soumettent la globalisation et la concurrence de modes de transmission

plus récents. Telle a, du moins, été la principale question posée à la
médiatrice culturelle des musées d’art et d’histoire de Genève, Jeanne Pont,

ainsi qu’au directeur du musée historique de Lucerne, Heinz Horat. Leur
propre démarche, visant à transformer leur institution en lieu de rencontre entre
gens et entre savoirs historiques), est avant tout dictée par le poids croissant
des diffuseurs contemporains. Et s’ils admettent devoir compter avec l’efficacité
déjà bien connue du cinéma, ils notent aussi celle de médias moins salonfähig,
mais peut-être d’autant plus percutants que sont devenus les feuilletons télévisés

et la bande dessinée. Ces deux supports, encore peu explorés en histoire,
ont attiré l’attention de Frédéric Demers et de Gerald Munier qui scrutent le
rapport entre fiction, authenticité et conceptions actuelles du passé.

Sur cette pluralité délibérément voulue comme un aperçu de la multiplicité des

canaux de transmission possibles se greffe enfin un dernier élément de

diversification que constitue la posture même des auteurs sollicités. Plus, peut-être,

que la nouveauté des moyens de diffusion mis en oeuvre, c’est le renouveau du
questionnement sur cette transmission qui a incité à recueillir les avis mêmes

de ceux qu’il interrogeait le plus. Au côté d’articles rédigés par des historiens
détachés de leur objet, on trouve une majorité de textes dus à des plumes
impliquées dans les processus qu’elles décrivent. Qu’elles soient consacrées à

l’enseignement de l’histoire, au message muséal, à la rédaction de manuels

scolaires ou au rôle du personnel académique dans le développement des

consciences, toutes ces pages sont autant de témoignages à la portée réflexive.



TRANSMISSION / VERMITTLUNG TRAVERSE 2004/2

14

Elles adoptent alors volontiers un ton moins analytique ou descriptif que

normatif, voire programmatique, et de fait, elles parlent autant des sujets traités

que de la manière dont ces derniers sont envisagés.

Cette mise en abîme est sans doute inévitable quand des historiens
entreprennent d’explorer une facette de leur propre discipline. Elle est ici revendiquée

et s’articule sur un triple niveau, tant il est vrai qu’en dernière analyse, ce

fascicule est le résultat d’un assemblage, composé par des historiens, d’opinions
historiennes sur la pluralité actuelle de la transmission de l’histoire.
Tiraillées entre des perspectives, des objets et des espaces différents, les
contributions de ce numéro donnent une image contrastée de la transmission de

l’histoire. A cet égard, il semblerait même que la divergence la plus nette

intervienne au niveau de la matière du discours historique et concerne ce qu’on
estime digne d’être retenu du passé pour être rediffusé.
Dans les pays de l’Est de même qu’au Québec,4 l’histoire transmise se conçoit

surtout comme un savoir structurant. Mieux encore, il se présente souvent
et, quel que soit ici le média utilisé à cette fin, comme une connaissance moins
exacte qu’identificatoire. Dans la plupart des cas, il s’agit de livrer des données

auxquelles le public puisse rattacher sa propre expérience et la rendre
exceptionnelle, en une singularité que l’on constate étrangement moins
glorieuse que souffrante. Le propos est alors essentiellement axé sur la re)création

d’une continuité temporelle et axiologique, propre à surmonter le traumatisme

d’une parenthèse idéologique et/ou pseudo-coloniale, quitte à forger les

prémisses d’une véritable re)prise de conscience nationale.
Cette configuration apparaît dans le texte que Boriana Panayotova propose du

récit scolaire bulgare et se révèle même avec un éclat particulier lorsque l’on
compare ses analyses avec celles que Charles Heimberg développe sur la base

de l’enseignement genevois. De fait, en Suisse, l’histoire se veut une connaissance

neutre, peu soucieuse de consensus ou de pérennités et volontiers patriotically
uncorrect. Cette tendance se lit comme un retour de balancier, un réajustement
après les excès d’héroïsation historique qui, durant tout le 19e siècle et

jusqu’aux années 1980, tendirent à exalter la Confédération comme le plus uni et

le plus exceptionnel des pays. En se démarquant de la fonction nationalisante

qu’on lui prêtait jusqu’alors, l’histoire se mue en savoir nivelant, contribuant
à englober la Suisse dans un espace-temps plus vaste qui est celui du passé

européen. Paradoxalement, elle continue ainsi à se parer d’un pouvoir identifiant,

s’adaptant aux nouvelles frontières et épousant le pourtour du vieux
continent – occidental, à tout le moins.

Au-delà de cette différence fondamentale, il convient de noter des convergences

troublantes. Quel que soit le pays envisagé ou le moyen de diffusion
analysé, on observe que ce qui est ainsi transmis n’est pas de l’histoire, au sens



15

HERRMANN, RÖMER: INTRODUCTION

de savoir érudit. L’histoire véhiculée dans la population s’apparente le plus
souvent à ce que l’on pourrait appeler une «impression de passé» selon
l’expression qu’inspira le discours politique russe scruté par Irène Herrmann, soit
un mélange de stories et de mémoire(s) qui se jouent de l’exactitude historique
et dont émergent un certain nombre de connaissances reliées entre elles par

leur caractère ancien et intimement structurant.
Parallèlement, il ressort des cas de figure analysés que l’impression de passé

ainsi distillée émane moins des professionnels du passé, soit des historiens, que

de ceux qui s’inspirent de leurs travaux, avec une fidélité variable. Ce qui
assure le succès d’une diffusion n’est pas le degré de précision et de «vérité»

du récit mais le degré de réceptivité du public par rapport à une vérité donnée,

en un mécanisme hautement dépendant de l’attractivité du médium choisi.
A l’extrême, tout se passe comme si la transmission de l’histoire obéissait à

une logique effectivement tautologique voulant que l’histoire qui est diffusée
et entendue) n’est que celle qui peut être diffusée, en usant de moyens

adéquats. Ainsi, c’est bien connu, la transmission de l’histoire ne relève pas

d’un processus neutre faisant transiter des connaissances de celui qui sait

l’historien) vers celui qui ne sait pas encore. Mais elle serait bien plutôt le
résultat d’une dynamique où celui qui sait ne peut diffuser que ce que le
public veut savoir. Et dans ce cadre déjà rétréci, ce sont les modalités même de

cette communication qui semblent déterminer ce qui sera finalement retenu
du passé.

La «profusion» historique actuelle ne signifie pas une intensification subite de

l’intérêt général pour le passé. Il s’agit d’une réponse à l’opacité du présent, à

ses mutations fondamentales qui obligent à redéfinir les conceptions de soi, du

monde et du temps. En d’autres termes, elle trahit un véritable changement de

régime d’historicité5 … entraînant lui-même une évolution sensible des modes

de transmission de l’histoire.

Irène Herrmann et Jonas Römer

Notes

1 A cet égard, voir les définitions données par Jocelyn Létourneau et Bogumil Jewsiewicki
éd.), L’histoire en partage. Usages et mises en discours du passé, Paris 1996 ainsi que

Reinhart Kosellek, Geschichte, Geschichten und formale Zeitstrukturen 1973), in Reinhart
Koselleck éd.), Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten, Frankfurt a. M.
1989, 130–143.

2 Paul Ricoeur, La mémoire, l’histoire, l’oubli, Paris 2000.
3 Sur le «présentisme» voir: François Hartog, Régimes d’historicité. Présentisme et

expérience du temps, Paris 2003.



TRANSMISSION / VERMITTLUNG TRAVERSE 2004/2

16

4 Jocelyn Létourneau, Passer à l’avenir. Histoire, mémoire, identité dans le Québec

d’aujourd’hui, Montréal 2000.
5 Sur le concept de régime d’historicité, François Hartog voir note 3), 11–29.



17

HERRMANN, RÖMER: INTRODUCTION

EINLEITUNG

VERMITTLUNG VON GESCHICHTE: MITTEL UND ZIELE

Der Ausdruck «Geschichtsvermittlung» ist an sich pleonastisch, denn Geschichte

ist immer auch ihre eigene) Vermittlung. Das Paradox der Geschichtsvermittlung
rührt von der Mehrdeutigkeit des Begriffs Geschichte her: Geschichte ist
Vergangenheit, genauer: die Summe vergangener Ereignisse, die unwiederbringlich

verloren sind, Geschichte ist die Kenntnis eines Teils dieser Vergangenheit,
also Geschichtsschreibung und Geschichtserinnerung was wiederum nicht
dasselbe ist).1 Geschichte ist aber auch Story, also mehr oder weniger fiktive
Erzählung mit historischem Inhalt. Damit ist der Geschichtsbegriff nicht hinreichend

definiert, doch wer über Vermittlung von Geschichte nachdenken will,
wird nicht umhinkommen, die drei Ebenen, Vergangenheit, Historie und Story
in seine Überlegungen mit einzubeziehen. 2

Die Beschäftigung mit Geschichtsvermittlung ist alles andere als neu – es gibt
sie, seit es Historikerinnen und Historiker gibt. Sie gehört gewissermassen zur
ureigensten Beschäftigung der Geschichtsschreibung. Eine intensive Beschäftigung

mit der Frage, warum und wie Geschichte vermittelt werden soll, ist
jüngeren Datums und geht im Wesentlichen auf die Aufklärung zurück. Diese
verstand Geschichtsvermittlung als zentralen Auftrag einer Gesellschaft, die
aus dem Zustand selbstverschuldeter Unmündigkeit herausgeführt werden
sollte Kant). Das Geschichtslehrbuch, das als Konkretisierung des aufklärerischen

Bildungsauftrags gesehen werden kann, ist somit ein Produkt des

18. Jahrhunderts. Die Frage einer nach Aufklärung strebenden Gesellschaft,

wie Geschichte vermittelt werden soll, stellt sich jeder Generation neu. Warum
aber gerade heute über Geschichtsvermittlung nachdenken?

Man hört immer wieder, die heutige Gesellschaft sei krankhaft gegenwartsbezogen.

3 Waren es nicht sogar gewisse Historiker, die vom Ende der
Geschichte sprachen? Eine solche Auffassung steht in eigenartigem Gegensatz
zum Eindruck, Geschichte habe heute Hochkonjunktur, die Gegenwart sei
geradezu von Geschichte «besessen » Welche Einschätzung auf unsere Epoche

zutrifft, ist schwer zu sagen. Sicher ist, dass sich der Geschichtsvermittlung im
Informations- und Medienzeitalter ungeahnte Möglichkeiten eröffnet haben.



TRANSMISSION / VERMITTLUNG TRAVERSE 2004/2

18

Das Klassenzimmer, das Geschichtsbuch oder das Museum sind längst nicht
mehr die privilegierten Orte dieser Vermittlung. Mit grossem Erfolg wird
Geschichte von Schriftstellern, Journalisten, Regisseuren, Museumsanimatoren,

Computerspezialisten, Touristenführern und Freizeitmanagern vermittelt
– von Leuten also, die sich in den seltensten Fällen mit Geschichte als

Wissenschaft auseinander gesetzt haben, die aber umso mehr davon verstehen,
Geschichte gekonnt «in Szene» zu setzen. Auf der anderen Seite haben wir
akademisch gebildete Historikerinnen und Historiker, deren Resonanz auf den

berühmten Elfenbeinturm beschränkt bleibt, weil sie zu wenig vom – nicht
weniger anspruchsvollen – «Handwerk» der Vermittlung verstehen.

Der Graben zwischen Historikern auf der einen, «Vermittlungsprofis» auf der

anderen Seite, ist nicht neu. Doch die technischen Möglichkeiten, mit denen

geschichtliche Stoffe schon heute auf höchst wirksame Weise verbreitet werden

können, haben diesen Graben eher noch vertieft, und es scheint heute

nötiger denn je, dass Historikerinnen und Historiker sich die Frage nach dem
Sinn, dem Zweck und den Mitteln der Geschichtsvermittlung neu stellen. Doch

damit ist es nicht getan. Angezeigt ist überdies der Dialog mit den Geschichte

vermittelnden Nichthistorikern. Will man allerdings nicht aneinander vorbeireden,

muss zunächst eine gemeinsame Sprache gefunden werden. Dass eine

Verständigung nämlich nicht auf Anhieb klappt, zeigte sich bereits bei der

Realisierung des Hefts, für das vorgesehen war, neben Historikern auch anderen

Vermittlern von Geschichte das Wort zu geben. Entgegen diesem Vorhaben

ist nun ein Heft entstanden, in dem die Historiker beinahe unter sich sind.

Es zeigte sich allerdings rasch, dass auch innerhalb der Historikerzunft die
Ansichten zum Thema Vermittlung weit auseinander gehen. Im Sinne der
Förderung des Dialogs und des Austauschs schien es uns deshalb nützlich, die
angefragten Autoren – sie beschäftigten sich mit ganz unterschiedlichen Kanälen

der Geschichtsvermittlung – mit einer Reihe von Fragen zu konfrontieren:

– Wie wird Geschichte heute vermittelt?
– Welche Bruchstücke der Vergangenheit Inhalte) werden vorzugsweise

vermittelt und welches ist der Bezug dieser Inhalte mit Erzählformen, die oft
und gerne als «historisch» bezeichnet werden?

– Wer vermittelt heute Geschichte?

– Wie beeinflusst Geschichtsvermittlung das Geschichtsbewusstsein und dieses

wiederum unser Handeln)?
– Welches sind Gründe und Zielsetzungen der Vermittlung von Geschichte in

einer auf die Gegenwart fixierten Gesellschaft?

Das Feld, das mit diesen Fragen eröffnet wird, ist weit und weder an nationale
noch kulturelle Grenzen gebunden. Deshalb drängte es sich auf, die Problema-



19

HERRMANN, RÖMER: EINLEITUNGHERRMANN, RÖMER: INTRODUCTION

tik auf Teilaspekte einzuschränken. Das Hauptgewicht auf die Schweiz zu
legen, schien deshalb sinnvoll, weil die nationale Geschichtskultur der Schweiz

sich durch ausgeprägte Regionalismen und eine sprachlich-kulturelle Segmentierung

Deutsch – Welsch) auszeichnet. Dies gilt auch für gewisse Formen der
Geschichtsvermittlung. Schon für sich allein genommen stellt die Schweiz also

einen ziemlich komplexen Untersuchungsgegenstand dar, ein Objekt, das zum
Vergleich geradezu herausfordert. Charles Heimberg Genf) und Roger Sablonier

Zürich) setzen sich auf der Ebene der Schule und der Hochschule mit den

institutionalisierten Formen von Geschichtsvermittlung auseinander. Kurt Messmer

Luzern) thematisiert anhand einer kritischen Würdigung der vor drei
Jahren in der Westschweiz gegründeten Zeitschrift Le cartable de Clio den

Graben, der die Sprachregionen bezüglich Geschichtsdidaktik trennt Rubrik
Debatte). Diese Autorenbeiträge zur Schweiz werden ergänzt durch zwei
Interviews mit zwei Museumskonservatoren.

Es gab aber ebenso gute Gründe dafür, den Blick über die nationalen Grenzen
hinaus zu richten. Geschichte ist heute in der Schweiz nicht mehr das Politikum,

das es in den 1970er- und 80er-Jahren noch war. Die von Roger Sablonier

diagnostizierte «Entpolitisierung» der Geschichtsvermittlung ist eine Tendenz,
die sich vermutlich auch in den Nachbarländern der Schweiz beobachten lässt.

Umso dringlicher erschien deshalb der Blick auf Länder, in denen das Verhältnis

zur Vergangenheit ungleich brisanter ist als in der politisch stabilen Schweiz.
Länder wie Russland und Bulgarien, denen die Beiträge von Irène Herrmann
und Boriana Panayotova gewidmet sind, mussten nach dem Zusammenbruch

des kommunistischen Systems bekanntlich ihre nationale Identität neu erfinden.

Doch nicht nur in den Ländern des ehemaligen Ostblocks, auch in der

kanadischen Provinz Quebec sind nationale Identität und Vergangenheit bis
heute ein hochemotionales Thema. Was dies in Bezug auf die Vermittlung von
Quebecs Vergangenheit bedeutet, untersucht Frédéric Demers am Beispiel
einer fiktionalen Fernsehserie mit nationalgeschichtlichem Inhalt, die in Quebec

in den 1990er-Jahren Rekordeinschaltquoten erzielte.
Der länderübergreifende Vergleich der Geschichtsvermittlung ging Hand in
Hand mit der Frage, über welche Medien geschichtliche Stoffe vermittelt
werden. Wenn innerhalb der breiten Palette von Vermittlungskanälen vor
allem die klassischen Institutionen der Geschichtsvermittlung – der Geschichtsunterricht

und das historische Museum – zum Zug kommen, so um zu fragen,

mit welchen Rezepten dort auf die Herausforderung neuer Formen der
Vermittlung reagiert wird. Wir konfrontierten mit dieser Frage eine Genferin und

einen Luzerner, die in den letzten Jahren neue Wege in der musealen Vermittlung

von Geschichte gegangen sind: Jeanne Pont, Leiterin des Vermittlungsdiensts

der historischen und kunsthistorischen Museen der Stadt Genf, und



TRANSMISSION / VERMITTLUNG TRAVERSE 2004/2

20

Heinz Horat, den Direktor des Historischen Museums Luzern. Beide sind der

Meinung, dass Museen heute nur bestehen können, wenn es ihnen gelingt, sie

zu Orten der Begegnung zu machen, zu Orten aber auch, an denen Geschichte
auf sinnliche Art und Weise vermittelt wird.
Dass geschichtliche Themen über den Kinofilm ein Millionenpublikum
erreichen, ist mittlerweile bekannt. Weniger bekannt dürfte sein, welche Rolle
Geschichte in Medien spielt, die bis vor kurzem als wenig «salonfähig» galten,

wie etwa der Comic oder die Fernsehserie. Welche historischen Inhalte in

diesen beiden Medien vermittelt werden, welche Rolle fiktionale Elemente und
historische Authentizität spielen, aber auch wie die über das Fernsehen und

den Comic vermittelten Stoffe unser Geschichtsbild beeinflussen, sind
Fragen, denen Gerald Munier Bielefeld) und Frédéric Demers in ihren Beiträgen
nachgehen.

Neben dem nationalgeschichtlichen und dem medialen Aspekt der Geschichtsvermittlung

wurde schliesslich noch eine dritte Zugangsebene mitberücksichtigt:
die berufsspezifische Optik der beitragenden Autoren. Gemeint ist das

Nachdenken über das eigene Verhältnis zur Vermittlung und über Sinn und Zweck

geschichtlichen Wissens. Nicht allen Autoren gelang es, den für diesen
reflexiven Akt nötigen Abstand zum eigenen Gegenstand oder Medium zu gewinnen.

Die meisten Beiträge sind denn auch keine Analysen im engeren Sinn,

sondern Zeugnisse aus der eigenen Vermittlungspraxis und ebenso prononcierte

Stellungnahmen. Das vorliegende Heft ist denn auch der Versuch des

bewussten Zusammenführens von Historikermeinungen über Möglichkeiten
und Ziele der Geschichtsvermittlung zu Beginn des 21. Jahrhunderts.

Die Meinungen darüber, wie zeitgemässe Vermittlung von Geschichte aussehen

soll, gehen besonders dort, wo es um die Frage geht, welche historischen

Inhalte vermittelt und erinnert) werden sollen, auseinander. In Osteuropa und
auch in Französisch-Kanada wird Geschichte gerne als strukturierendes Wissen

verstanden, das ein gesellschaftliches Orientierungsbedürfnis befriedigen

soll.4 Die identitätsstiftende Funktion vermittelter Geschichte kommt hier klar
vor dem Kriterium der Wissenschaftlichkeit. Geschichtliches Wissen muss

gesellschaftlich «anschlussfähig» sein, wie Boriana Panayotova am Beispiel
der Neuschreibung bulgarischer Schulgeschichtsbücher zu zeigen versucht. In
Bulgarien scheint unter Historikerinnen und Historikern ein Konsens darüber

zu herrschen, dass vermittelte Geschichte auf den Erinnerungsbruchstücken

und Erfahrungen des Publikums aufbauen soll. Die Anschlussfähigkeit
historischen Wissens wird sogar als Bedingung für die Herstellung zeitlicher
Kontinuität und für die Durchsetzung gemeinsamer Werte angesehen. Doch nicht
nur in Bulgarien, auch in Russland und in Quebec wird der Geschichtsvermittlung

die Aufgabe zugewiesen, der Gesellschaft über die nicht selten trauma-



21

HERRMANN, RÖMER: EINLEITUNGHERRMANN, RÖMER: INTRODUCTION

tischen Brüche in der eigenen Vergangenheit hinwegzuhelfen. Dass der
Geschichte damit eine Schlüsselrolle bei der Konstruktion nationaler Identität
zukommt, versteht sich von selbst.

In deutlichem Kontrast zu dieser Auffassung steht der Beitrag von Charles

Heimberg über den Geschichtsunterricht in der Westschweiz. Der Autor, seit

Jahren in der Weiterbildung der Genfer Geschichtslehrerinnen und -lehrer
tätig, plädiert für einen «forschenden Geschichtsunterricht» Darunter versteht
er eine Vermittlung, die das Sensorium für den konstruierten Charakter
geschichtlichen Wissens weckt und die Schülerinnen und Schüler zu kritischen
Bürgerinnen und Bürgern erzieht. Auch wenn Geschichte im Unterricht einer
anderen Logik gehorcht als an der Universität: Diese Form der Vermittlung
orientiert sich letztlich stark an wissenschaftlichen Kriterien der Geschichte
und verzichtet umso bereitwilliger darauf, einen nationalen Wertekonsens oder

Identität zu stiften. Dass Geschichte im Gegenteil oft im eklatanten Widerspruch

zu patriotischen Wertekanons steht, dass sie sich gerade in der Schweiz
gerne patriotically uncorrect gibt, unterstreicht auch Roger Sablonier in
seinem Beitrag über die so genannte Schweizergeschichte. Die Entwicklung kann

als Backlash auf ein Geschichtsverständnis interpretiert werden, dem auch
hierzulande bis weit ins 20. Jahrhundert hinein gehuldigt wurde: Dem Loblied
auf den «historischen» Sonderfall Schweiz. Dies bedeutet allerdings nicht,
dass Geschichte heute als neutrales Wissen daherkommt, das keine
gesellschaftlichen Funktionen mehr zu erfüllen hat. Geschichte wird zwar gerne als
«Wissen des Ausgleichs» oder als «Lebenswissen» Sablonier) beschrieben,

doch gerade der Beitrag Heimbergs zeigt, dass eine wichtige Funktion der
Geschichtsvermittlung im Moment darin zu bestehen scheint, den Sonderfall
Schweiz zu relativieren und das Land gegenüber Europa zu öffnen.
Neben diesen grundlegenden Unterschieden zwischen den untersuchten
Ländern sind aber auch überraschende Übereinstimmungen zu erkennen:
Geschichte, die auf breiter Ebene vermittelt und tradiert wird, hat mit akademischem

Gelehrtenwissen eher wenig zu tun – auch in der Schweiz. Was Irène
Herrmann am Beispiel des politischen Diskurses im Russland der 1990er-Jahre

zu zeigen versucht, nämlich dass sich die Geschichtskenntnisse breiter
Bevölkerungsschichten vorwiegend aus Geschichten Storys) und persönlichen
Reminiszenzen zusammensetzen, bei denen nicht historische Exaktheit im
Vordergrund steht, sondern die Orientierungsfunktion im Alltag, kann man auch

andernorts durchaus beobachten. Herrmann nennt diese Art von Geschichtswissen

denn auch konsequenterweise «Eindrücke von Vergangenheit»

Die Beiträge lassen darauf schliessen, dass das, was in der Öffentlichkeit an

«Eindrücken der Vergangenheit» zurückbleibt, weniger von den Vertretern der
Geschichtswissenschaft bestimmt wird als von jenen Vermittlern, die sich von



TRANSMISSION / VERMITTLUNG TRAVERSE 2004/2

22

den Ergebnissen der Geschichtswissenschaft zwar inspirieren lassen – das

Prädikat «historisch» steht nach wie vor hoch im Kurs –, die bei der medialen

Umsetzung jedoch unterschiedlich viel Freiheit walten lassen. Über die
Wirkung dieser Umsetzung entscheidet denn auch nicht die Treue zur Historiografie,

sondern die Empfänglichkeit des Publikums für die eine oder andere

geschichtliche «Wahrheit» – und nicht zuletzt die Attraktivität des gewählten
Mediums. Führt man diesen Gedanken zu Ende, so heisst dies, dass

Geschichtsvermittlung ein tautologischer Prozess ist, da vermittelte Geschichte

dann immer nur vermittelbare Geschichte wäre. Geschichtsvermittlung hätte

dann wohl endgültig aufgehört, so etwas wie die Weitergabe eines objektivierten

Wissens an Nichtwissende zu sein, sie müsste im Gegenteil als höchst

komplexer Kommunikationsprozess verstanden werden, auf den die «
Wissenden» wenig Einfluss haben. Als Historiker bliebe einem zu hoffen, dass

dieser Einfluss möglicherweise unterschätzt wird, oder dass die Historiker
zumindest jenen Einfluss geltend machen, der ihnen bleibt.
Die gegenwärtige Überflutung mit «Geschichte» ist jedenfalls nicht mit einem

gestiegenen Interesse der Öffentlichkeit an Vergangenem gleichzusetzen. Ihre

Allgegenwärtigkeit ist eher als Reaktion auf die Undurchsichtigkeit der
Gegenwart zu verstehen – ein Zustand der uns offenbar dazu zwingt, unser

Selbstverständnis, unser Weltverständnis, vor allem aber unser Verhältnis zu

Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft permanent zu hinterfragen. Insofern
ist Geschichtsüberflutung Ausdruck eines tatsächlich stattfindenden Wandels

– eines Wandels, den François Hartog «changement de régime d’historicité»

nennt.5 Gemeint ist das sich ändernde Verhältnis der Gesellschaft zur Vergangenheit,

die immer auch eine Veränderung ihrer Vermittlung bedeutet.

Irène Herrmann und Jonas Römer

Anmerkungen

1 Reinhard Kosellek, «Geschichte, Geschichten und formale Zeitstrukturen 1973)» in Reinhart

Kosellek, Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten, Frankfurt a. M.
1989, 130–143, hier 130. Vgl. die entsprechenden Definitionen von Jocelyn Létourneau und
Bogumil Jewsiewicki Hg.), L’histoire en partage. Usages et mises en discours du passé,

Paris 1996.
2 Paul Ricoeur, La mémoire, l’histoire, l’oubli, Paris 2000.
3 Zum Phänomen des «Präsentismus» siehe François Hartog, Régimes d’historicité. Présentisme

et expérience du temps, Paris 2003.
4 Jocelyn Létourneau, Passer à l’avenir. Histoire, mémoire, identité dans le Québec

d’aujourd’hui, Montréal 2000.
5 Zum Begriff siehe François Hartog, «Ordres du temps, régimes d’historicité» in Hartog

wie Anm. 3), 11–29, hier 18 f.


	Introduction : la transmission de l'histoire: quels moyens pour quelle fin? = Einleitung : Vermittlung von Geschichte: Mittel und Ziele

