
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 11 (2004)

Heft: 1

Buchbesprechung: Una storia della giustizia : dal pluralismo dei fori al moderno dualismo
tra coscienza e diritto [Paolo Prodi]

Autor: Forclaz, Bertrand

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


147

LITERATUR ZUM THEMA
COMPTES RENDUS
THEMATIQUES

PAOLO PRODI
UNA STORIA DELLA GIUSTIZIA
DAL PLURALISMO DEI FORI
AL MODERNO DUALISMO
TRA COSCIENZA E DIRITTO
BOLOGNA, IL MULINO, 2000, 499 P., 41,–

Paolo Prodi, moderniste bien connu en

Italie pour ses travaux sur l’Etat pontifical
et l’histoire ecclésiastique, se penche dans
son dernier ouvrage sur l’histoire de la
justice en Occident, et plus précisément
sur le rapport entre justice séculière et
justice ecclésiastique, droit et morale.
Son point de départ, il le précise dès

l’introduction, est la «crise» actuelle du droit,
caractérisée notamment à ses yeux par
son hypertrophie et son caractère
autoréférentiel. L’objet est énorme, car
l’ouvrage embrasse l’histoire médiévale,
moderne et contemporaine, bien qu’il soit
centré sur le passage, entre les XVe et
XVIIe siècles, du pluralisme des «fors»

le terme de foro est défini par Prodi 14)
comme «lieu physique ou symbolique
dans lequel la justice […] est exercée

concrètement» à la dualité entre
conscience et droit. Pour caractériser cette
évolution, Prodi articule l’histoire de la
pensée juridique et théologique, d’une
part, à l’histoire des institutions, de

l’autre.
Prodi part du Haut Moyen Age, pour

lequel il montre, en se fondant notamment

sur les textes des Pères de l’Eglise,
l’émergence de deux sphères juridiques
distinctes, la justice séculière d’une part,
la juridiction sur la conscience de l’autre,
avec la pratique de la confession. Cette

évolution est parachevée, au XIe siècle,
avec la naissance du sacrement de la con¬

fession, qui devient un acte judiciaire, et

la constitution d’un système de justice
ecclésiastique autonome et intégré. Cette
tentative n’aboutit cependant pas complètement,

et son échec, dû à des facteurs
exogènes – l’essor des villes et des
monarchies – et endogènes – les conflits au
sein même de l’Eglise – ouvre selon Prodi
la porte au pluralisme des ordres
juridiques.

Entre XIVe et XVIe siècles, on assiste

à l’imposition de la norme positive sur le
droit naturel, qui précède la montée en
puissance de l’Etat. A l’inverse, on
observe une tendance à l’autonomisation de
la norme morale par rapport à la science
juridique. Au début de l’époque moderne,
on passe progressivement de la concurrence

entre institutions séculières et

ecclésiastiques au dualisme entre loi positive

et conscience. Ce dualisme est renforcé
par la Réforme protestante et par la
Réforme catholique – Prodi se réfère ici au
paradigme de la confessionnalisation,
développé par l’historiographie allemande
notamment Wolfgang Reinhard et Heinz

Schilling). Dans toutes les confessions
religieuses, l’Eglise devient le tribunal de

la conscience. Les formes de cette évolution

sont cependant bien différenciées:
dans les Eglises réformées, l’intervention
de l’Etat dans les questions de discipline
ecclésiastique aboutit à la création d’un
«for mixte» tandis que dans l’Eglise
catholique, une sphère normative soustraite

au droit positif étatique se met en
place au niveau du contrôle de la
conscience. La confession joue un rôle central

à cet égard. Prodi en donne une
lecture politique, se démarquant des travaux
d’histoire des mentalités insistant sur la



LITERATUR ZUM THEMA / COMPTES RENDUS THEMATIQUES TRAVERSE 2004/1

148

peur et le contrôle social Jean
Delumeau): la juridiction sur les âmes est le

moyen adopté par l’Eglise pour lutter
contre la concentration du pouvoir par

l’Etat. Le développement de la confession

par l’Eglise catholique lui permet
en effet de distinguer le «fidèle» du
«sujet»

Cette «juridicisation de la conscience»
325) aboutit à la dialectique, caractéristique

de la modernité selon Prodi, entre for
de la conscience et sphère de la loi positive

extérieure. Au VVIIe siècle, on assiste

à la fondation de la théologie morale, qui
donne à l’Eglise catholique la base théorique

pour mettre en oeuvre sa juridiction
sur les âmes, une évolution que l’on
retrouve dans les confessions réformées – à

ceci près qu’il n’y a pas d’autorité
ecclésiastique de référence – mais aussi en
dehors des Eglises: cette éthique «laïque»
représentée notamment par Montaigne,
appelle à la création de normes morales
indépendantes du droit positif.

S’il y a au cours de l’époque moderne
autonomisation de la morale par rapport
au droit, on observe également ce que
Prodi appelle la «sacralisation» du droit, à

savoir le développement de son caractère
auto-référentiel. On tend alors à insérer à

l’intérieur du droit positif les principes
moraux qui lui étaient auparavant restés
extérieurs: l’hégémonie de la norme positive,

selon Prodi, ne résulte pas seulement

d’un processus de rationalisation et de

sécularisation initié par les Lumières,
mais il faut aussi rechercher sa genèse

dans l’Ancien Régime, par exemple dans

la philosophie politique de Hobbes. Cette
superposition entre morale et droit, qui
culmine au XVIIIe siècle chez Rousseau,
coexiste cependant avec un courant
fondant la liberté dans la dialectique entre le

droit positif et les normes éthiques,
représenté notamment par Montesquieu.

Prodi conclut son ouvrage par une

réflexion sur la situation actuelle. A ses

yeux, on assiste aujourd’hui à la disparition

du pluralisme des ordres juridiques
et à ce qu’il appelle l’émergence d’une
norme «à une dimension» phénomènes

qui vont de pair avec la mise en discussion

de la «symbiose-altérité» entre le

christianisme et la société occidentale.
Le problème est double: d’une part, les
Eglises ont perdu leur fonction historique
de pôle institutionnel alternatif en tant
que «for»; de l’autre, on constate une
extension du droit aux domaines qui
appartenaient auparavant à la morale –
comme la famille et la sexualité. Prodi,
qui s’exprime ici en tant que croyant
préoccupé par l’avenir du christianisme,
affirme la nécessité de la séparation entre
pouvoir temporel et pouvoir spirituel.
Sans entrer dans le débat, qui relève plus
de la philosophie politique que de
l’histoire, on pourrait aussi donner une version
«laïque» de cette conclusion et réaffirmer
la nécessité de la distinction entre droit et
morale, à l’instar des penseurs mobilisés
tout au long de l’ouvrage.

Au total, il s’agit d’un livre stimulant
mais ardu, fondé sur des lectures énormes

et proposant une vue panoramique,
ambitieuse et originale, de l’histoire de la
tradition juridico-politique occidentale,
dont Prodi voit la spécificité dans la
dialectique entre sacré et profane; une
dialectique qui ne se résume pas à une «

sécularisation» progressive, mais se caractérise

par des emprunts réciproques et une
concurrence institutionnelle. Un des
apports les plus importants de l’ouvrage est

l’insertion de l’histoire du droit, dont
Prodi possède une connaissance
approfondie, dans son contexte intellectuel et

politique. J’ai trouvé particulièrement
stimulante la thèse de la continuité entre

l’Ancien Régime et la démocratie libérale
du point de vue de la sacralisation du
droit positif, assez courageuse aujourd’hui,

alors que l’on tend à insister sur la
spécificité de l’Ancien Régime et à dis-



149

qualifier toute perspective diachronique
comme «téléologique»

Un projet aussi ambitieux prête
évidemment le flanc aux critiques. J’en
retiendrai deux. La première concerne
l’économie de l’ouvrage: l’auteur se perd
parfois dans des développements qui ne sont
liés que de façon marginale à la problématique

centrale et sur lesquels il n’apporte
pas des éclairages vraiment neufs – ainsi
des pages sur la naissance du droit pénal
moderne 133ss.). La seconde critique
concerne l’approche choisie: en privilégiant

une vision «depuis le haut» Prodi
détache son analyse de l’expérience des

acteurs historiques, et il tend à mes yeux à

surévaluer la portée sociale des phénomènes

dont il postule l’existence, comme
la confessionnalisation ou la croissance de

l’Etat moderne, sans s’interroger sur leurs
modalités et sur leur efficacité, alors que
l’historiographie récente – notamment la

micro-histoire en Italie – a apporté des

corrections importantes aux paradigmes
mobilisés par Prodi. Una storia della
giustizia n’en apporte pas moins une

contribution importante à l’histoire
politique et religieuse de l’Europe.

Bertrand Forclaz Lucerne, Utrecht)

MICHEL FOUCAULT
DIE ANORMALEN
VORLESUNGEN AM COLLEGE
DE FRANCE 1974–1975)
SUHRKAMP, FRANKFURT A. M. 2003, 476 S., FR. 63.–

«Ist dieses Individuum gefährlich?» Um
1850 wäre es kaum einem Richter in den
Sinn gekommen, dies einen Arzt zu
fragen. In den letzten 150 Jahren durchlief
diese Frage dann allerdings eine
bemerkenswerte Karriere: Heute gehören
Prognosen von Kriminalpsychiatern über das

künftige Verhalten von StraftäterInnen
längst zum Gerichtsalltag. Über welche

Transformationen konnte sich dieser
Diskurs über «gefährliche Individuen» im
Herzen der heutigen Rechtsprechungsund

Strafpraxis etablieren? Diese Frage,
die angesichts der heutigen Debatte über
die Verwahrung rückfallgefährdeter
GewalttäterInnen aktueller nicht sein könnte,
bildet den Ausgangspunkt der
Vorlesungsreihe Die Anormalen, die Michel
Foucault vom Januar bis März 1975 am
Collège de France hielt und die nun nach
Die Verteidigung der Gesellschaft 1976)
bei Suhrkamp auf Deutsch erschienen ist
Le pouvoir psychiatrique von 1973/74

ist soeben auf Französisch erschienen).
Die Vorlesungstranskription erlaubt Straf-rechts-

und PsychiatriehistorikerInnen
und all denjenigen, die sich für die aus

Buchpassagen, Aufsätzen und Interviews
ansatzweise bekannten Überlegungen
Foucaults zur Gerichtspsychiatrie
interessieren, sich ein Vierteljahrhundert nach
Überwachen und Strafen erneut auf die
kompakte Analyse der Wahrheitsspiele
und Machttechniken im Grenzbereich
zweier Disziplinen einzulassen, die im
Laufe der Zeit eine strategische Allianz
eingegangen sind: die staatliche
Strafmacht und die Psychiatrie.

Foucault wäre nicht Foucault, würde
er sich seinem Untersuchungsgegenstand
nicht von dessen Brennpunkt her annähern:

vom psychiatrischen Gutachten. Mit
bärbeissiger Genüsslichkeit präsentiert er
seiner Zuhörerschaft zunächst zwei
zeitgenössische Gutachten, deren Funktion
es ist, juristische Entscheidungen
herbeizuführen und im Extremfall über Leben
und Tod zu entscheiden Frankreich hat
die Todesstrafe erst 1981 abgeschafft).
Paradoxerweise produzieren diese Texte
durch die Aneinanderreihung simpelster
Gemeinplätze «Donjuanismus» «

Bovarysmus» zugleich eine «verwaltungsmässige

Groteske» oder «Ubueske» wie
Foucault sagt), die den Anspruch auf
Wissenschaftlichkeit im Kein ersticken


	Una storia della giustizia : dal pluralismo dei fori al moderno dualismo tra coscienza e diritto [Paolo Prodi]

