
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 10 (2003)

Heft: 3

Artikel: Bilder eines Deichbruchs : Katastrophendarstellungen im 17.
Jahrhundert zwischen Ereignisbericht und moralischem Exempel

Autor: Lange, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-25074

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-25074
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Naturkatastrophen» / «CatastrophesNaturelles» traverse 2003/3

64

BILDER EINES DEICHBRUCHS

KATASTROPHENDARSTELLUNGEN IM 17. Jahrhundert
ZWISCHEN EREIGNISBERICHT UND MORALISCHEM EXEMPEL

RICHARD LANGE

«Das darauffolgende Jahr 1651 brachte Amsterdam und auch ganz Holland,
ja man sagt ganz Europa, und einige wollen, der ganzen Welt, eine derartige
Wasserflut, wie seit Menschengedenken weder gehört noch gesehen worden
ist.»1 Denn das Wasser stieg höher als bei der legendären Allerheiligen-Flut
des Jahres 1571, die angeblich 25’000 Opfer gefordert hatte. 2 Als der St.

An­thonisbzw. Diemerdeich der Springflut nicht mehr standhalten konnte, brach

er kurz vor Amsterdam durch. Die See überflutete die östlichen Viertel der

Stadt sowie weite Teile des Umlandes.
Obwohl das Wasser jenseits der materiellen Schäden keine nennenswerten
Opfer forderte, betrachteten die Zeitgenossen die Sturmflut als ausseror­dent­lich

schwer wiegendes Ereignis. Dies bezeugt nicht nur die zitierte Quelle,
sondern auch eine Gruppe von Gemälden, Radierungen und Zeichnungen, die
sich mit dem Deichbruch auseinander setzen.3 Denn die Darstellungen bilden
innerhalb der Kunstgeschichte eine Ausnahme. Obgleich es in den Nieder­landen

davor und danach wesentlich desaströsere Sturmfluten gab, wurde
keine in zeitgenössischen Gemälden überliefert. Das gilt im Wesentlichen
auch für die Druckgrafik.
Allgemein finden sich in der holländischen Kunst des 17. Jahrhunderts nur
wenige Darstellungen zeitgenössischer Ereignisse. Auf Grund eines typo­logischen

Geschichtsverständnisses griff man bei der Schilderung bedeutsamer Momente
auf biblische und klassisch-antike Exempla zurück. Dabei ging es weniger um
die sachgetreue Dokumentation eines Vorgangs als um die Er­mittlung einer
normativen, überzeitlichen Aussage. Dies hatte zur Folge, dass häufig nur
Ereignisse illustriert wurden, für die schon tradierte Bildformeln existierten;
ansonsten war ein erläuternder Text unabdingbar.4 Doch warum fand dann

gerade diese Überschwemmung Eingang in die Kunst – zumal das Thema in
motivischer Hinsicht weit gehend voraussetzungslos erscheint –, und welche
Bedeutung hatten derartige Darstellungen für die Käufer?
Eine dramatische Wiedergabe des Ereignisses bietet eine grossformatige
Radierung5 Pieter Nolpes 1613/14–1652/53) Abb. 1). Der Entwurf stammt



65

Lange: Deichbruch

Abb. 1: Deichbruch bei Amsterdam, 1651. Radierung von Pieter Nolpe 1613/14 bis
1652/53) nach Willem Schellinks 1627–1678).

von Willem Schellinks 1627–1678), der die Komposition auch in einem
Öl­gemälde festhielt. Dem Druck wurde noch ein Text mit kommentierenden

Ziffern beigefügt, der eine kurz gefasste, auf die wesentlichen Daten
aus­gerichtete Beschreibung des Geschehens liefert. Schellinks zeigt den

Moment, in dem der Deich nachgibt und das Wasser hereinbricht. Während
ein im Vordergrund befindlicher Mann sich gerade noch retten kann, indem
er die Deichwand emporklettert, wirft ein anderer in einem Ausdruck von
Verzweiflung seine Arme zum Himmel empor. Denn die Gruppe steht hilflos
an der Bruchstelle, das Wasser hat ihnen den Weg abgeschnitten. Und auch
auf der anderen Seite können die Menschen bloss mit Panik reagieren. Der
gefährliche Charakter der Situation verdeutlicht sich aber auch in der Nähe
zur Stadt. Unmittelbar über der Bruchstelle sind die Türme Amsterdams zu
sehen, die ersten Häuser befinden sich nur kurz dahinter. Nicht umsonst
trug der Deich auch den Namen Zeeburg, erscheint die Flut hier doch als
gewaltsam hereinbrechender Feind, der auch den Betrachter zu verschlingen
droht. Dabei spiegelt sich die Dynamik des Wassers auch in den steil
emporsteigenden Sturmwolken wider.



«Naturkatastrophen» / «CatastrophesNaturelles» traverse 2003/3

66

Abb. 2: Bruch des St. Anthonisdeichs. Gemälde von Jan Asselijn 1610–1652). Staat­liches

Museum in Schwerin.

Eine ganz andere Auffassung des Geschehens zeigt ein Gemälde6 des Malers
Jan Asselijn 1610–1652) aus dem Staatlichen Museum in Schwerin Abb. 2).
Auch hier befinden wir uns direkt vor der Bruchstelle des Deiches, die einen
eng gefassten Blick auf die Wassermassen des Ij freigibt. Doch erscheint der
Deichbruch hier als Faktum. Der Wasserspiegel hat sich bereits angeglichen,
und allein die leichten Wellenbewegungen der einlaufenden See und die
verbliebenen Deichreste lassen erkennen, dass hier noch bis vor kurzem die
Grenze zwischen Meer und Land gelegen haben muss. Während die grauen
Unwetterwolken nach rechts aus dem Bild drängen, ist in der linken Bildhälfte

schon blauer Himmel zu sehen. In Verbindung mit der atmosphärischen
Darstellung des Horizonts, aus dessen Dunst die Türme der Waterländischen
Küste auftauchen, erinnert dies an eine Abend- oder Morgenstimmung. Auf
dem Deich befindet sich eine Gruppe von Männern, welche die Unglücks­stelle

begutachten. Unter ihnen sticht besonders die Figur eines Bürgers
hervor, dessen souveränes Verhalten an einen Deichbeauftragten denken
lässt. Denn wo die anderen gegen den Wind ankämpfen, gilt seine ganze
Aufmerksamkeit der Erörterung der Lage. Diese stoische Gelassenheit verweist



67

Lange: Deichbruch

Abb. 3: Bruch des Diemerdeichs. Gemälde von Jan Asselijn 1610–1652). Berliner
Gemäldegalerie.

in die Zukunft. Im Gegensatz zu Schellinks sehen wir keine zerstörerische
Kata­strophe, sondern ein Unglück, das im Sinne eines technischen Defektes
bewältigt werden kann.
Asselijn schuf noch eine andere Variante des Themas, von der mehrere
Versionen existierten. Ein in der Berliner Gemäldegalerie befindliches Bild7
stimmt mit dem Schweriner zwar in weiten Teilen überein, weicht jedoch
hinsichtlich der Interpretation des Geschehens grundsätzlich davon ab Abb.
3). Denn wo das Schweriner Gemälde das Standhalten des Menschen inmitten
der stür­mischen Verhältnisse betont, muss er in der Berliner Version noch
vor der Naturgewalt zurückweichen. Dabei verweisen die Gesten der sich
ohnmäch­tig zurückziehenden Menschen auf den eigentlichen Akteur des

Bildes: den Himmel. Verkündet doch das spektakulär aufreissende Wolkenloch,
durch welches das Sonnenlicht auf die Bruchstelle fällt, das plötzliche Ende
des Sturmes. Indem die Dynamik des Himmels mit dem fast schon idyllisch
an­mutenden Eindruck des ruhig einfliessenden Wassers kontrastiert, wird der
Wetterumschwung auf einen entscheidenden Moment verdichtet. Infolgedessen
steht eher das himmlische als das irdische Ereignis im Vordergrund, gilt der



«Naturkatastrophen» / «CatastrophesNaturelles» traverse 2003/3

68

Blick weniger dem Menschen als dem Walten einer höheren Ordnung. Und
noch in einem weiteren Detail unterscheiden sich die Darstellungen grund­legend

voneinander: Im rechten Bildhintergrund findet sich das für Holland
gänzlich untypische Motiv einer Bergküste. Der dokumentarische Gehalt
des Bildes hinsichtlich einer wahrheitsgetreuen Wiedergabe des Ereignisses

wird somit fraglich. Nach geläufiger Vorstellung waren die Berge infolge
der Sintflut entstanden,8 doch kann das Motiv auch auf die Verfremdung des

Ortes zielen. In jedem Fall bewirkt es die Abstrahierung vom tatsächlichen
Ereig­nis zu Gunsten einer allgemein gültigen Bildaussage. Zusammen mit der
Einbindung des Naturereignisses in einen kosmischen bzw. ursächlichen
Wirkungszusammenhang erhält das Geschehen einen exemplarischen Charakter,
der eine metaphorische Deutung begünstigt; stellt sich doch hier angesichts
der Ohnmacht gegenüber den Elementargewalten viel eher die Schicksalsfrage

als bei der anekdotischen Schilderung von Schellinks. Hier gilt es zu
überlegen, inwieweit die unterschiedlichen Bildmuster und Erzählstrukturen
der Dar­stellungen mit den damals geläufigen gesellschaftlichen Vorstellungen
über das Ereignis korrespondieren bzw. welcheAssoziationen sie im zeitgenös­sischen

Betrachter wecken konnten.9

Nach damaligerAuffassung musste die Ursache einer solchen Flutkata­stro­phe

bei Gott liegen, bedurften doch selbst die Naturwissenschaften noch eines

metaphysischen Überbaus.10 Und auch in der Vorstellungswelt des magi­schen

Denkens überstieg die Grössenordnung des Geschehens die Macht der
Dämonen. 11

Die Prediger in den Kirchen argumentierten ausschliesslich moraltheolo­gisch.

Überschwemmungen wurden als neue Sintflut erklärt. Und auch wenn Gott
Noah versprochen hatte, die Menschen nie wieder durch das Wasser zu
vernichten, musste eine «Particular-Sündflut» doch als Mahnung, Strafe oder
gar Ankündigung der letzten Tage aufgefasst werden. Hierbei schwankten
die Deutungen zwischen dem zürnenden Gott des Alten Testaments und
dem fürsorglichen Schöpfer, der die Menschen zur Umkehr bewegen will. 12

Dementsprechend sind rationalistische Erklärungen, wie zum Beispiel
fehlerhafte Deiche oder die Wetterlage, für den Vollzug des göttlichen Willens
von keinerlei Relevanz.
Eine pragmatische Annäherung an die Ursachen von Überschwemmungen
findet sich dagegen in den Prozessakten für Deichangelegenheiten. Bei den

Gerichtsverfahren spielen übernatürliche Faktoren keine Rolle. Hier stehen

ausschliesslich technische Mängel und menschliches Fehlverhalten zur
Diskussion. Während die religiösen Interpretationen die Primärursache im kol­lektiven

Fehlverhalten suchen, geht es hier um konkrete Schuldzuweisungen
an Individuen und Körperschaften. Auf Grund der finanziellen Interessen



69

Lange: Deichbruch

werden die Überschwemmungen mit Termini wie «Schaden» schade) bedacht,

denen im Gegensatz zu Begriffen wie «Unglück» nicht der Schicksalsaspekt
eingeschrieben ist. Allenfalls wird das Wort fortune verwandt, das bei der

Schadensverteilung gesunkener Schiffe die Macht des Schicksals be­zeich­nete.

Hiermit war jedoch eher die Wechselhaftigkeit des Seins gemeint als der direkte
Eingriff einer übernatürlichen Macht.13

Beide Herangehensweisen finden sich in einem wissenschaftlichen Traktat,
das der Groninger Professor für Logik und Physik, Martin Schoockius, im
Jahre 1652 veröffentlichte. Es enthält eine Disputation von vier seiner
Studenten über das Phänomen der Überschwemmungen in den Niederlanden. 14

Hierbei sind sich die Beteiligten vor allem in der Tatsache einig, dass die
Über­flutungen als Zeichen des göttlichen Zorns und als Sündenstrafe zu
gelten haben. Und obwohl für die Disputanden eine Überschwemmung auf
dem Willen Gottes beruht, hindert sie das nicht, sich ausführlich mit den
natür­lichen Ursachen des Phänomens und der Beschaffenheit der Deiche
auseinander zu setzen.
Hier zeigt sich das Bestreben, eine Flutkatastrophe sowohl naturwissenschaftlich

als auch heilsgeschichtlich zu erklären; zwei Sichtweisen, die im
17. Jahrhundert noch nicht klar von einander zu trennen waren und wohl
auch nur zusammen eine befriedigende Antwort boten. Oftmals basierten die
unterschied­lichen Interpretationen von Gelehrten aber eher auf abweichenden
theolo­gischen Standpunkten als auf empirischer Erkenntnis.15

So interessierten auch den naturwissenschaftlich gebildeten Constantijn Huy­gens

bei aussergewöhnlichen Naturereignissen weniger die Ursachen als die
dahinter stehende religiöse Bedeutung.16

Nur durch die mentale Bewältigung einer Flutkatastrophe im Sinne einer
konstruktiven Deutung konnte die Bereitschaft zum schnellen Wiederaufbau
der Deiche gewährleistet werden. Andernfalls drohten weitere Überschwemmungen

und im schlimmsten Fall die Aufgabe des Landes. Zu den Not­mass­nahmen

gehörte neben den praktischen Tätigkeiten aber auch das Gebet. So

ordnete die staatliche Obrigkeit zur Verhütung weiteren Unglücks und der Be­sänftigung

des göttlichen Zorns öffentliche Bettage an. Huygens schrieb an

einem solchen: «Donner, Blitze und Sturmwinde allerhand / Sind schrecklich
gewesen in Augen und Ohren / Heute ist es plötzlich still: Bete eifrig, Vaterland

/ Es scheint der Himmel schweigt, um Dein Gebet zu hören.»17 Um die
Wirksamkeit der kollektiven Busse nicht zu mindern, war Arbeit an diesen

Tagen nach Möglichkeit zu vermeiden, Vergnügungen waren gar untersagt.
Dass dies selbst bei der strenggläubigen reformierten Gemeinde nicht immer
so gehandhabt wurde, belegen die zahlreichen Strafen an säumige Mitglieder.18

Und auch der Grosse Rat der Provinz Utrecht lehnte 1651 einen Antrag auf



«Naturkatastrophen» / «CatastrophesNaturelles» traverse 2003/3

70

einen Fasten- und Busstag mit der Begründung ab, dass Holland und andere

Provinzen schon einen solchen Tag abgehalten hätten.19 Dies muss nicht auf
mangelnde Frömmigkeit verweisen, belegt aber, dass nicht alle Niederländer
gleichermassen auf die Wirksamkeit des Gebetes vertrauten.
Katastrophen galten im christlichen Denken seit jeher als Ausdruck göttlicher
Allmacht, sie zu überleben als Beweis der Gnade. Nach Simon Schama besass

dieses Wechselspiel aus Leiden und Erlösung für die nördlichen Niederlande
geradezu eine identitätsstiftende Funktion.20 Hierbei habe das Zusammen­wirken

von Geografie, Geschichte und Religion die Ausbildung einer Men­talität

gefördert, welche das Überleben einer scheinbar unendlichen Kette
von «Katastrophen» als Beleg der eigenen Auserwähltheit betrachtete. Hierzu
zählen ebenso die grossen Flutkatastrophen des Mittelalters und der frühen
Neuzeit, bei denen ganze Landstriche im Meer untergegangen waren, wie
die Schre­­cken des 80-jährigen Unabhängigkeitskampfes gegen Spanien. Da
die intensivsten Phasen der Landgewinnung in die Zeit dieses Krieges fielen,
über­lagerten sich beide Vorgänge im kollektiven Bewusstsein der Nieder­län­der.

Schliesslich handelte es sich in beiden Fällen um die Verteidigung des

heimischen Bodens.

Binnen weniger Jahre entwickelte sich die Republik zu einem der mächtigs­ten

und reichsten Staaten Europas. Durch Verbesserungen im Deichbau und
in der Trockenlegung konnte allein Nordholland seine Fläche um ein Drittel ver­­grössern.

21 Die Verwandlung der ungünstigen Lebensbedingungen am Meer
in Wohlstand glich einem Wunder. Das Schicksal der jungen Nation erschien
als göttliche Prüfung, deren glücklicher Ausgang auf der Beharrlichkeit und
Fes­tigkeit im Glauben beruhte. Die Prädestinationslehre des Calvinismus,
dem innerhalb der Gesellschaft wachsende Bedeutung zukam, bestärkte diese

Vorstellung. Er räumt der Auserwählung der wahrhaft Gläubigen durch die
gött­liche Vorsehung eine zentrale Rolle ein. Gleich den Israeliten hatte der
Herr die Niederländer aus der Sklaverei befreit, um ihnen das Gelobte Land
zu schenken. Falls sie jedoch von ihm abfielen, drohte auch ihnen sein Zorn.
Indem sich das Meer das mühsam abgerungene Land jederzeit zurückholen
konnte, wurde das Wasser zum Vollstrecker einer höheren Moral. 22 So ur­teilte

Jacobus Lydius 1653 anlässlich einer Überschwemmung: «Sünden
sind in quälenden Fluten gekommen / Und bringen dem Land Verwüstung
/ Sünden sind der Grund, warum der Herr / Zu schwerer Züchtigung seine

Hand hebt.» 23

Auch das Berliner Bild entspricht diesem Schema aus Strafe und Errettung
bzw. Prüfung und Gnade: Indem es das plötzliche Ende des Sturms zeigt,
werden sowohl der göttliche Zorn als auch die Gnade vor Augen geführt. Die
«Katastrophe» erfährt ihre positive Umdeutung im Sinne einer Glaubensprü­



71

Lange: Deichbruch

fung. Denn obwohl der Sturm als Strafe für die Sünden aufgefasst werden
muss, erinnert der glimpfliche Ausgang der Flut an den Bund mit dem Herrn,
der sein auserwähltes Volk vor dem Untergang bewahrt. Und so vermitteln
uns die Lichtwirkung und die gezähmten Fluten auch weniger das zerstöre­rische

Chaos, als die Wiederherstellung einer harmonischen göttlichen
Ordnung. Dabei ähnelt die narrative Struktur den Darstellungen von Schiffen
im Sturm. Auch dort ereignet sich häufig vor fremdländischen Küsten ein
schicksalhafter Moment, kann das Geschehen auf keinen konkreten Vorfall
zurückgeführt werden. Im Spannungsfeld von Untergang und Errettung wird
das Schiff zur Metapher für die Unbeständigkeiten und die Erschütterungen
irdischen Daseins.24

DieserAssoziationsrahmen ist auch bei Schellinks gegeben. Allerdings stehen

dort Bedrohung und Strafe im Vordergrund. Aber die flehende Geste zum Himmel

und die Andeutung eines Wetterwechsels am linken Bildrand ver­weisen

auch hier auf eine mögliche Rettung.
Nur bei Asselijns Schweriner Gemälde will diese religiöse Lesart nicht wirklich
zutreffen. Obgleich beide Versionen auf Grund weit gehend überein­stimmender

Bildelemente die gleichen Ideen freisetzen können, steht doch hier das menschliche

Verhalten im Vordergrund. Allerdings geht auch diese Darstellung über
einen reinen Tatsachenbericht hinaus. Wenn die Männer trotz des Sturmes an

der Schadensstelle ausharren und ruhig und gelassen auf das Un­glück reagieren,

werden Tugenden vor Augen geführt, denen die dama­lige Gesellschaft
besonderer Wert beimass: Standhaftigkeit constantia), Geduld patientia)
und Selbstbeherrschung temperantia) waren die Schlüssel­begriffe des politischen

Neostoizismus, einer pragmatischen Philosophie, die sich während des

Unabhängigkeitskrieges zur überkonfessionellen Staatslehre entwickelt hatte.
Sie propagierte ein auf die Tat ausgerichtetes Religionsverständnis, nach dem
Gott und die Menschen zusammenwirken müssen; das heisst vom Subjekt wird
neben derAffektkontrolle auch die Eigenverantwortung gefordert.25 Demnach
demonstrieren uns die Personen in dem Schweri­ner Gemälde beispielhaftes
Verhalten im Falle einer «Katastrophe» Sofern es sich bei ihnen um
Amtsinhaber handelt – was zu vermuten ist –, würde neben der Pflichterfüllung
auch die Bewährung im Unglück gezeigt. Falls nicht, wäre immer noch ein
Tugendbeispiel zu sehen.

Da von der Schweriner Version im Gegensatz zur Berliner nur ein Original
existiert, dürfte es auf einem Auftrag beruhen. Der verhaltensbezogene Blick
auf das Geschehen könnte auf eine Person aus dem Umfeld der Deichverwal­tung

verweisen. Dann käme dem Bild eine repräsentative Funktion zu. Dagegen
entsprechen das Berliner Gemälde und die Radierung eher den Konven­tionen

des freien Kunstmarktes. Während sich der Druck durch den kommentierenden



«Naturkatastrophen» / «CatastrophesNaturelles» traverse 2003/3

72

Text dem informativen Charakter von Flugblättern annähert, versucht Asselijn
den Deichbruch mittels Verfremdung und der Verwendung gängiger Bildmuster
zum überzeitlichen Exempel zu erheben – Massnahmen, die der Funktion des

jeweiligen Mediums und den Bedürfnissen der Käufer entgegenkamen. Dabei
korrespondiert die Interpretation der Überschwemmung mit den gängigen
moraltheologischen Deutungsmustern. Hierdurch erweist sich die Darstellung
der vermeintlichen Katastrophe eher als Bestätigung denn als Infragestellung
der Ordnung. Und obwohl der zerstörte Deich auf die Verletzlichkeit einer
Gesellschaft verweist, deren Wohl und Wehe vom Meer abhängt, steht der
menschliche Umgang mit dem Lebensraum nicht zur Disposition. Wie bei
Schellinks bricht die Katastrophe von aussen herein. Innerkulturelle Ursachen

werden ebenso wie in dem Berliner Bild auf eine sittlich-religiöse Dimension
verkürzt. Und auch bei dem Schweriner Gemälde erscheint der Deichbruch eher

als vorübergehender Defekt, denn als Scheitern einer künstlichen Trennung
zwischen Land und Meer.
Wenn sich die drei Schilderungen der Flut auf den Deichbruch konzentrieren,
so liegt dies weniger in seiner Bedeutung als Schnittstelle zwischen Natur
und Kultur, als an künstlerischen Gründen. So verwandte Asselijn nur wenige
Jahre zuvor in Tivoli das gleiche Kompositionsschema für die Darstellung
eines Wasserfalls; ein für Holland ungewöhnliches Motiv, das Mitte des 17.
Jahrhunderts wachsende Popularität erfuhr.26 Auch Schellinks griff bei seiner
Schilderung auf dieses Thema zurück. Somit bot der Deichbruch den Künstlern
die Gelegenheit, eine exotische Bildformel in einen heimischen Kontext zu
überführen. Des Weiteren appellierten auch die kunstvolle Umsetzung ephe­merer

Naturgewalt und der Sensationscharakter des Ereignisses an die Schaulust

des Publikums. Denn es wäre falsch, in den Darstellungen nur Erinnerungsbilder

oder moraldidaktische Exempel sehen zu wollen; sie sind immer auch
ästhetisches Objekt.
Dass der Deichbruch im Gegensatz zu anderen Sturmfluten Eingang in die
Kunst gefunden hat, dürfte an der einmaligen Verbindung mehrerer Faktoren
gelegen haben. Der glimpfliche Ausgang und die Nähe zur Stadt machten die
Rekordflut zu einem denkwürdigen Ereignis, das auf Grund der unmittelbaren
Betroffenheit der Bürger Amsterdams gute Marktchancen hatte. Durch den

Rückgriff auf das Wasserfallmotiv oder Seebilder konnte ein neuer Typus
geschaffen werden, der geläufigen Bildkonventionen entsprach. Dennoch
blieb der Gegenstand weit gehend aktualitätsgebunden. Trotz Asselijns
Bemühungen, ihn in ein überzeitliches Thema zu überführen, konnte er doch nicht
denselben Grad an Gleichnishaftigkeit erlangen wie beispielsweise die Bilder
von Schiffen im Sturm. Und im Falle einer wirklich verheerenden Flutkata­strophe

besassen Sintflutdarstellungen in exemplarischer Hinsicht grössere



73

Lange: Deichbruch

Autorität. Hinzu kommt die Tatsache, dass viele Niederländer in Gemälden
eher das Alltägliche und Allgemeingültige suchten als das Aussergewöhnliche
– Katastrophen sollten die Ausnahme bleiben.

Anmerkungen

1 Arnoldus Montanus et al. Hg.), Beschryvinge van Amsterdam, […]. VI. Boeck, Amsterdam

1665, 423. Die Übersetzung erfolgte durch den Verfasser.
Dieser Artikel basiert im Wesentlichen auf der Magisterarbeit des Verfassers: Richard Lange,
Jan Asselijn und der Durchbruch des St. Anthonisdeichs. Eine motiv- und kul­tur­geschicht­liche

Untersuchung zu dem Typus des Katastrophenbildes in der niederländischen Kunst
des 17. Jahrhunderts, Magisterarbeit am Kunsthistorischen Institut der Freien Universität
Berlin, 2000.

2 Wolfgang Harms, Deutsche illustrierte Flugblätter des 16. und 17. Jahrhunderts,
Bd. 7: Die Sammlungen der Zentralbibliothek Zürich, Teil 2: Die Wickiana 1570–88),
Tübingen 1997, 12.

3 Eine erste Benennung der Gruppe findet sich bei Clara Bille, «Een dijkdoorbraak
te Amsterdam ruim 400 jaar geleden» Amstelodamum 47 1960), 204.

4 Henri van de Waal, Drie Eeuwen Vaderlandsche Geschied-Uitbeelding. 1500–1800.
Een iconologische Studie, S’Gravenhage 1952, 304 f.

5 Ca. 40,5 x 51 cm, Hollstein 208.
6 Öl auf Leinwand, 55,5 x 67,5 cm.
7 Öl auf Leinwand, 73 x 95 cm.
8 Marjorie H. Nicholson, Mountain Gloom and Mountain Glory. The Developement

of the Aesthetics of the Infinite, New York 1959, 81 f.
9 Vgl. Lawrence O. Goedde, Tempest and Shipwreck in Dutch and Flemish Art. Diss.,

University Park Pa.) 1989, London 1990, 164, 205.
10 A. Rupert Hall, Die Geburt der naturwissenschaftlichen Methode 1630–1720. Von Galilei

bis Newton, London 1963.
11 Boy Hinrichs, «Die Landverderbliche Sündenflut. Erlebnis und Darstellung einer
Katastrophe » in Albert Panten, Gustram Riecken, Flutkatastrophe 1634. Natur Geschichte Dich­tung,

Neumünster 1985, 88 f.
12 Manfred Jakubowski-Tiessen, Sturmflut 1717. Die Bewältigung einer Naturkatastrophe in

der Frühen Neuzeit, München 1992, 88 f., 97.
13 Florike Egmont, «De aansprakelijkheid van God: ‹Gewone› Nederlanders en bijzondere

natuurverschijnselen in de zestiende eeuw» in Marijke Gijswijt-Hofstra, Florike Egmond
Hg.), Of bidden helpt? Tegenslag en cultuur in Europa, Amsterdam 1997, 22.

14 Zusammengefasst nach Eco Haitsma Mulier, «Rampen en tegenslagen in den Nederlandse
Geschiedschrijving van de zeventiende en achtiende eeuw, in Gijswijt-Hofstra/Egmond
wie Anm. 13), 53 f.

15 Vgl. Jakubowski-Tiessen wie Anm. 12), 79, 85.
16 Ignaz Matthey, «De Betekenis van de Natuur en de Natuurwetenschappen voor Constantijn

Huygens» in Hans Bots Hg.), Constantijn Huygens. Zijn Plaats in Geleerd Europa,
Amsterdam 1973, 402.

17 «Op het stille weder vanden biddagh 6.en Nov. 1675. Naer veler dagen storm» Zit. nach

Matthey wie Anm. 16), 401. Übersetzung des Verfassers.
18 Leo Noordergraf, « Of bidden helpt? Bededagen als reactie op rampen in de Republiek»

in Gijswijt-Hofstra/Egmond wie Anm. 13), 42.
19 M. K. Elisabeth Gottschalk, Stormvloeden en rivieroverstromingen in Nederland. Storm

surges and river floods in the Netherlands, Bd. 3 1600–1700), Assen 1977, 172.



«Naturkatastrophen» / «CatastrophesNaturelles» traverse 2003/3

74

20 Simon Schama, Überfluss und schöner Schein. Zur Kultur der Niederlande im Goldenen
Zeitalter. Übersetzung der englischen Erstausgabe von 1987, München 1988, 38 f.

21 Jan de Vries, « The Dutch Rural Economy and the Landscape» in Christopher Brown Hg.),
Dutch Landscape. The early years. Haarlem and Amsterdam 1590–1650. Ausstellungskatalog,

London 1986, 81.
22 Schama wie Anm. 20), 63, 112 f., 352.
23 Zit. nach ebd., 62.
24 Goedde wie Anm. 9), 20, 71.
25 Gerhard Oestreich, « Politischer Neostoizismus und Niederländische Bewegung in Europa

und besonders in Brandenburg-Preussen» in Ders., Geist und Gestalt des frühmodernen
Staates. Ausgewählte Aufsätze, Berlin 1969, 106, 109 f.

26 Anne Charlotte Steland, « Wasserfälle. Die Emanzipation eines Bildmotives in der hollän­dischen

Malerei um 1640» Niederdeutsche Beiträge zur Kunstgeschichte 24 1985), 98.


	Bilder eines Deichbruchs : Katastrophendarstellungen im 17. Jahrhundert zwischen Ereignisbericht und moralischem Exempel

