Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n]

Band: 9 (2002)

Heft: 2

Artikel: Liebesgraben : zu Geschenken, Freiwilligkeit und Abhangigkeit
zwischen dem 14. und dem 16. Jahrhundert

Autor: Groebner, Valentin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-22331

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-22331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LIEBESGABEN

ZU GESCHENKEN, FREIWILLIGKEIT UND ABHANGIGKEIT
ZWISCHEN DEM 14. UND DEM 16. JAHRHUNDERT

VALENTIN GROEBNER

Geschenke sprechen. Und sie sprechen verlockend — von Nihe, von Bindun-
gen, Emotionen und Solidarititen. Geschenke, also freiwillige Liebesgaben
von einer Person an eine andere ohne unmittelbar eingeforderte Gegenleistung,
sind deshalb vielleicht eine der einladendsten Briicken, um iiber die Distanz
von vier oder sechs Jahrhunderten hinweg soziale Bezichungen in den Gesell-
schaften des Mittelalters und der Renaissance zu untersuchen. Wir sind be-
rithrt, wenn in Urkunden iiber donationes inter vivos des 15. und 16. Jahrhun-
derts etwa eine Frau einer anderen ihr «bestes Kleid» vermacht, aus besonde-
rer Freundschaft und weil sie von ihr «viel lieb» erfahren habe. In kaum einem
der zahlreichen schriftlichen Dokumente iiber Geschenke aus dieser Zeit fehlt
die Formel, dass die Gabe aus Zuneigung und eben nur aus Zuneigung ge-
schihe, in personlichen Beziechungen wie Neujahrs- oder Patengeschenken
ebenso wie bei zeremoniellen politischen Prasenten und in den Widmungs-
formeln iibereigneter humanistischer Manuskripte und Biicher.! Die Quellen
prasentieren uns Liebesgaben, soweit das Auge reicht.

Ich mochte im Folgenden eine Reihe methodischer Anmerkungen zu Geschen-
ken und sozialen Bezichungen im Mittelalter und zu Beginn der Neuzeit
machen. Die Erforschung sozialer Beziehungen in der Vergangenheit sieht
sich einem grundsitzlichen Problem gegeniiber, ndmlich dem der Vermischung
von Deskriptivem und Normativem. Wenn in den Quellen von sozialen Bezie-
hungen die Rede ist, dann wird das Reden dariiber, wie diese Bezichungen
sind, sehr leicht mit dem Reden dariiber vermischt, wie sie eigentlich sein
sollen. Ein zweites Hindernis ist heuristischer Art. Die Erforschung des Mit-
telalters findet in der Gegenwart statt. Wenn in den Geschichtswissenschaften
von sozialen Beziehungen, Geschenken oder Gabentausch die Rede ist, werden
dafiir explizit wie implizit Modelle aus den Sozialwissenschaften gebraucht —
und zwar gewohnlich in umso stiarkerem Mass, je mehr sich die Autorin oder
der Autor als Spezialist fiir ein begrenztes Feld wie etwa der Geschichte des
Mittelalters oder der Renaissance definiert. Umgekehrt verweisen Soziologen
und Ethnologen rasch und gerne auf als selbstverstiandlich dargestellte «histo-
rische» Ausgangspunkte oder Entwicklungen. So verlockend sich ihre Modelle

H39



SOZIALE BEZIEHUNGEN / SOCIABILITE TRAVERSE 2002/2

als iiberzeitlich und allgemeingiiltig prasentieren, sie haben ihre eigene Ent-
stehungsgeschichte. Wenn man sich mit Geschenken als Instrumenten und
Ausdruck sozialer Beziehungen im 15. und 16. Jahrhundert beschéftigt, kommt
man deshalb nicht darum herum, sich gleichzeitig mit der Geschichte der
Soziologie und Ethnologie am Ende des 19. und am Beginn des 20. Jahrhun-
derts auseinander zu setzen, deren methodische Werkzeuge man gebraucht.
Erstens, um etwas iiber die Begriffe zu lernen, mit denen man arbeitet; und
zweitens, um etwas iiber die eigene Position zu erfahren.

Im Jahr 1924 publizierte Marcel Mauss seinen berithmten Essai sur le don. In
der Gabe, so Mauss, werden die Grenzen zwischen Personen und Dingen
fliessend: Die Gabe nehme Eigenschaften des Gebers an, und die Leistung
(prestation) erziele soziale Wirkung, weil sie stets eine Gegengabe fordere.
Die Gabe schaffe Bindung, und die machtvolle «totale soziale Tatsache» des
Gabentauschs stehe am Beginn des Vertragswesens, der Kommunikation und
der Gesellschaft iiberhaupt. Unter dem Eindruck des ersten Weltkriegs wird
die Gabe bei Mauss als soziale und kommunikative Handlung zum bindenden,
verpflichtenden Gabentausch, zur Alternative zum morderischen Konflikt, zur
Essenz von Fortschritt und Solidaritit.
Mauss’™ Analyse kniipft dabei an idltere Debatten vornehmlich der deutschen
Rechtsgeschichte um 1900 an. Gleichzeitig verbindet er sein Modell mit einem
radikalen Gegenwartsbezug, namlich mit den franzosischen Debatten der frii-
hen 1920er-Jahre um die Einrichtung von Sozialversicherungen unter dem
Eindruck des Ersten Weltkriegs. Das reine, uneigenniitzige, kommunikative,
solidarische Geschenk — Mauss’ Gabe als «totales soziales Phanomen» — wird
dabei in einer eleganten Verschiebung vom Untersuchungsobjekt — also von
etwas, iiber das der Forscher etwas erfahren will — selbst zum Modell, also zu
etwas, durch das der Forscher etwas erkliart. Und diese Erklarung findet in
einem besonderen Zeithorizont statt, den man als utopische Vergangenheit
bezeichnen konnte, namlich in jenen vor- oder aussermodernen Gesellschaf-
ten, die Mauss als urtiimlich-archaisch und gleichzeitig als eigentlicher und
authentischer als seine (und unsere) unmittelbare Gegenwart priasentiert. «Man
kann und man muss zum Archaischen zuriickkehren», schliesst er.”
Das ist deutlich genug. Reden iiber Geschenke als Ausdruck und Inkarnation
sozialer Bezichungen ist Reden iiber Utopie. Die Liebesgabe, das «reine»,
wirkliche Geschenk wird dabei als etwas konstruiert, dessen soziale Funktio-
40 ® nen als das genaue Gegenteil von Profitinteresse, Geldwirtschaft und biiro-



GROEBNER: LIEBESGABEN

kratischer Herrschaft beschrieben werden. Geschenke sind nach diesem Mo-
dell deshalb genauso Antimarkt wie Antistaat. Wenn wir genauer hinsehen,
merken wir allerdings, dass dieses Modell vom reinen Geschenk, das angeb-
lich Bindung, Reziprozitit und Solidaritit schafft, nichts anderes ist als die
genaue Inversion, also die Verkehrung moderner europdischer Kategorien von
Ware und Kauf. Ob in der Siidsee, im Mittelalter oder in einem anderen
geografisch oder zeitlich weit entfernten Anderswo verortet, das Geschenk
als gegenseitig bindende Liebesgabe ist eine spezifisch europidische soziale
Utopie, die in ihrer heute wirksamen Form in den Schiitzengriben des Ersten
Weltkriegs und in den politischen Konflikten moderner Industriegesellschaf-
ten entstanden ist.

Um zu funktionieren, muss diese Denktradition melancholisch sein. Geschenk-
Geschichte wird in ihr stets als Verlustgeschichte erzahlt, und diese Verlust-
geschichte wird stets mit den unscheinbaren kleinen Wortern «noch» und
«schon» suggeriert, die eine kontinuierliche Entwicklung von der Liebesgabe
zum kalten Interesse am Geld, vom reziproken Geschenk zu moderner Biiro-
kratie etablieren.? Diese gelehrte Melancholie hat betrdchtliche Wirkungen
entfaltet, von Batailles Evokation nach Verausgabung und Selbstentgrenzung
in einer mythischen Vergangenheit, die durch die «universelle Schibigkeit
der biirgerlichen Gesellschaft» zerstort und ersetzt worden sei, bis zu Ador-
nos Minima Moralia, in welchen er verkiindet, die Menschen hitten «das
Schenken» verlernt. «Noch das private Schenken ist auf eine soziale Funktion
heruntergekommen, die man mit widerwilliger Vernunft, unter sorgfaltiger
Innehaltung des ausgesetzten Budgets, skeptischer Abschidtzung des ande-
ren und mit moglichst geringer Anstrengung ausfiihrt.» Adorno publizierte
dies 1951. Zum Zeitalter des richtigen, grossziigigen und aufrichtigen Schen-
kens macht er leider keine niheren zeitlichen Angaben ausser der, das es
eben vorbei sei.*

Die Liebesgabe, das reine, uneigenniitzige Geschenk wird dabei als «gerade
verschwunden» in die unmittelbare Vergangenheit und gleichzeitig in ar-
chaischer Ferne lokalisiert. Dieses Narrativ ist verfiihrerisch — und schon ein
wenig alter. Der bretonische Notar No&l du Fail beklagt in seinen Propos
rustiques bitter, die Leute auf dem Dorf machten ihren Nachbarn und Ver-
wandten keine Geschenke mehr, um alte Freundschaftsbeziehungen zu unter-
halten, sondern verkauften sie stattdessen fiir Bargeld auf dem Markt, um mit
dem Erlos betriigerische Anwilte fiir Rechtsstreitigkeiten zu bezahlen — er
schreibt das 1547. Verdichtig dhnliche Klagen erscheinen auch in dem mora-
lischen Gedicht Des Teufels Nerz, das etwa 1430 am Bodensee geschrieben
worden ist. Und dieselben Tone stimmt die provenzalische Troubadourdich-
tung des 12. und 13. Jahrhunderts an, wo Marcabru, Bernart de Ventadorn und M 41



SOZIALE BEZIEHUNGEN / SOCIABILITE TRAVERSE 2002/2

ihre Nachfolger immer wieder neu den Verfall der alten Freigiebigkeit und den
Aufstieg schndder Rechenhaftigkeit beklagen.” Die Liebesgabe, das «eigent-
liche», «richtige» Geschenk ist offenbar mehrere hundert Jahre lang immer
gerade verschwunden.

Es ist daher unerlisslich, im Reden iiber soziale Bezichungen und Geschenke
reflexiv zu arbeiten: Es diese Reflexivitit, die historische Kulturwissenschaft
heute von ihren gelehrten Vorldufern unterscheidet. In unserem Fall heisst das,
uns iiber den Stellenwert jener Verlustgeschichten klar zu werden, mit denen
die Geschichts- und Sozialwissenschaften des Industriezeitalters die sozialen
Welten der Vormoderne als verlorene Geborgenheit und Eigentlichkeit stili-
siert haben. Diese Stilisierung steckt in den vermeintlich ganz harmlosen
Wortern «schon» und «noch», mit denen auf «selbstverstandliche» Grund-
annahmen iiber den Wandel sozialer Beziechungen verwiesen wird. Die sorg-
faltige Rekonstruktion sozialer Bezichungen in der Vormoderne muss diese
modernen Grundannahmen in Frage stellen und selbst zum Thema machen,
wie etwa zuletzt Simon Teuscher in seiner Untersuchung zu Klienten, Sozia-
bilitit und Politik in Bern um 1500. Er verweist auf eine sehr dhnliche Kon-
struktion vormoderner Sozialformen von Verwandtschaft, Gevatterschaft und
Patronage, die das Zusammenleben «immer schon» oder «noch» strukturiert
haben sollen. Dabei sind die sozialen Beziehungen des 15. und 16. Jahrhun-
derts aber eben durchaus nicht so haltbar und dominant gewesen, wie er zei-
gen kann, sondern vielmehr von Unsicherheit, Mobilitat und dem Zwang zu
mehrfachen Loyalititen gekennzeichnet.® Die Vormoderne hort hier auf, si-
cherer Ort sozialer Uberschaubarkeit zu sein, sondern beginnt sich beunruhi-
gend modern anzufiihlen.

Kehren wir also noch einmal zu Mauss® Modell von den Geschenken zuriick.
Mauss’ archaische Gabentauschgesellschaften sind utopische Gesellschaften,
und zwar nicht nur im Sinn von grosser zeitlicher und raumlicher Entfernung,
sondern auch dadurch, dass er sie als polarisierte Orte beschreibt, an denen es
nur zwei mogliche Verhaltensweisen gibt: Totales Misstrauen oder totales
Vertrauen, Krieg oder Grossziigigkeit. Das Geschenk ist bei Mauss eben jene
Praxis, die aus der Logik von Rache und Massaker befreie und Kultur, Kom-
munikation und Vertrag ermogliche.” Aber das funktioniert nur in einer uto-
pischen Vormoderne. In Wirklichkeit hatten und haben die Beteiligten an
Schenkakten stets mehr Optionen. Sie konnen versuchen, mit Geschenken Zeit
42 ® zu gewinnen. Vor allem konnen sie so tun, als ob sie Frieden schliessen und



GROEBNER: LIEBESGABEN

mit Gaben Versprechungen machen, die sie nicht beabsichtigen einzuhalten.
Da man iiber die wirklichen Absichten des Gegners nicht oder nicht ausrei-
chend Bescheid weiss, ist das Festhalten an der Option Tduschung und Verrat
durch Geschenke eine realistische Annahme. Umso mehr ein Geschenk in
sozialen Beziehungen als Liebesgabe, als uneigenniitzig und freiwillig stilisiert
wird, desto deutlicher wird, dass es sich dabei um eine rhetorische Operation
handelt — oder, anders ausgedriickt, dass alle diese Liebesgabe im Verstandnis
der Beteiligten von Beginn an bose Doppelgianger haben.

Im Zentrum der traditionellen Debatten um die Geschenke, die im Mittelalter
um die immer wiederholten und kommentierten Stellen aus Ciceros De Officis
und Senecas De Beneficiis kreisten, und in den ausfiihrlichen Passagen iiber
Geschenke in Thomas von Aquins Summa Theologiae stand daher stets die
immaterielle Dankbarkeit des Beschenkten. Und eben nicht sein hofliches und
korrektes Gegengeschenk. Im Gegenteil, jede als solche deklarierte Gegengabe
bedrohte den Status eines Transfers des urspriinglich Gegebenen als reines
Geschenk und Liebesgabe. Derartige Gegenleistungen wurden ausserordentlich
negativ konnotiert. Geschenke waren in der Wahrnehmung des Mittelalters
von boser Reziprozitat umgeben: Es ist kein Zufall, dass Johannes von Salis-
bury in seinem Policraticus im 12. Jahrhundert ausfiihrlich die erzwungenen
Geschenke an Michtige und die zynisch verdoppelte Natur der /iberaliras als
Erpressung und Verstellung beklagt.®

Es war genau der Bezug auf die Gegenleistung, die ein Geschenk im Verstind-
nis der mittelalterliche Zeitgenossen in die Nihe zu Erpressung riickte, wurde
eine solche Gabe doch nur zu leicht verstanden als Antwort auf Angebote, die
man nicht ablehnen kann — das «Gegengeschenk» also als Frucht der Ge-
walt. Es lasst sich zeigen, dass spatmittelalterliche Stadtbewohner das Wort
«schenck» unter anderem genau fiir die informellen Gebiihren verwendet
haben. die sie an Tiirhiiter, Stadtknechte, Amtleute zu entrichten hatten. Die
moralischen Schriften des spiten Mittelalters diskutierten diese erpressten
Liebesgaben in engem Zusammenhang mit Wucher, nicht zuletzt deshalb, weil
die offiziell verbotenen Zinsen fiir Kredite in den vielfach verbotenen donatio-
nes remuneratoriae in Form von Geschenken des Schuldners an die Glaubi-
ger getarnt wurden. Der populire Prediger Geiler von Kaysersberg spielt dar-
auf an, wenn er in einer 1498/99 im Strassburger Miinster gehaltenen Predigt
zu Sebastian Brants Narrenschiff seine Zuhorer erinnert, empfangene Ge-
schenke diirften nicht gleich wieder vergolten werden: «Denn wenn du das
tust, dann schmihst du damit den, von dem du das Geschenk empfangen hast.»
Und ein doppelt vergoltenes Geschenk sei keines, sondern nur «geliehen gut»
—und die Gegengabe damit teuflischer Wucher.’

Oder — und das wire die zweite Form negativer Reziprozitat — die Gegenleis- W43



a4m

SOZIALE BEZIEHUNGEN / SOCIABILITE TRAVERSE 2002/2

tung machte die Gabe zum Beweis von Venalitdt und Prostitution, zum Preis
fiir einen verkauften Korper. Mittelalterliche Erziehungstraktate verboten ebenso
wie die berithmte Rechtssumme Bruder Bertholds, die weit verbreitete volks-
sprachliche Rechtsenzyklopidie des 15. Jahrhunderts, von den Eltern nicht
authorisierte Geschenke von Minnern an Frauen und brachten sie in expliziten
Kontext mit Unzucht und devianter Sexualitit. Legitime Geschenke werden in
der normativen Literatur des Mittelalters ausschliesslich als Geschenke zwi-
schen Minnern dargestellt. Femina quae accipit se vendit lautet ein viel zitier-
tes spatmittelalterliches Sprichwort, femina quae dat se dedit: Eine Frau, die
Geschenke annehme, verkaufe sich; eine Frau, die Geschenke gebe (an Min-
ner, versteht sich), gebe sich selbst. Der anonyme Kolner Meister, der um 1460
die Legende des HI. Antonius malte, positionierte an zentraler Stelle des
Gemaildes zwei Frauen, die den Heiligen durch Geschenke verfiihren wollen.
Die gefahrlichen Gaben in den Hianden der beiden sind nicht zufillig ein
prunkvolles Trinkgefass aus Edelmetall und eine Borse mit Bargeld, also eben
jene Prisente, die in den politischen Inszenierungen offentlicher Geschenke in
den spatmittelalterlichen Stadte eine zentrale Rolle spielten. Die Sexualisie-
rung, im Gemalde nicht zuletzt durch die luxuriose Kleidung der beiden Frau-
en ausgedriickt, ist ebenso deutlich wie ihre verdeckten didmonischen Eigen-
schaften, visualisiert durch kleine Attribute des Bosen: Der Maler hat ihnen
unter ihren Gold durchwirkten Kleidern anstatt weiblicher Fiisse teuflische
Krallen gemalt.™

Oder aber — und das wire der dritte Bereich der negativen Reziprozitit — die
Gegenleistung verwandelte das Geschenk in den Lohn fiir Verrat. Klassisch
geschieht auch das in einer besonderen Erzahlung vom verkauften Korper, den
biblischen 30 Silbermiinzen als Judaslohn. Judas Ischariot ist im Mittelalter
der Schutzpatron der bésen Gabe.

Das spatmittelalterliche Deutsch hatte ebenso wie das Englisch des 14. und 15.
Jahrhunderts einen besonderen Ausdruck fiir dieses bose Spiegelbild des Ge-
schenks, das Wort mier. Es bezeichnete alle drei Bereiche der negativen Rezi-
prozitit, die ich hier skizziert habe, und wurde unterschiedslos fiir die Prakti-
ken von Erpressung, Wucher, Sexualitit und Verrat gebraucht. In den Konflik-
ten um Korruption und Pensionen in der Eidgenossenschaft und in Ober-
deutschland wurde es am Ende des 15. Jahrhunderts zum politischen Kampf-
begriff schlechthin, in dem sich fliissige Gelder, sexuelle Metaphern und
Vorwiirfe von Verrat vermischten.!!



GROEBNER: LIEBESGABEN

Mauss hat also in gewisser Weise doch recht: In den Begriffen fiir negative
Geschenke werden die Grenzen zwischen den Korpern der Menschen und den
Dingen, die zwischen ihnen hin und her gehen, durchlissig und beginnen zu
verfliessen. Aber ich habe hier auf der Ebene der Normen argumentiert, also
der Darstellung der sozialen Bezichungen, wie sie sein bezichungsweise eben
nicht sein sollen. Auf dieser normativen Ebene soll der stindige Rekurs der
mittelalterlichen Autoren auf die Dankbarkeit als abstraktes Prinzip des Schen-
kens die Gefahr der bosen Reziprozitit, der Tauschung und des Verrats ver-
meiden helfen. Das mittelalterliche Reden iiber Geschenke war davon orga-
nisiert, dass Geschenke als freiwillige Liebesgaben nur allzu oft eben nicht das
waren, als das sie sich ausgaben: das Feld des Schenkens war eine regio
dissimilitudinis im wortlichen Sinn. Eben weil Geschenke grundsitzlich als
eine potenziell tiuschende Form sozialer Kommunikation aufgefasst wurden,
war die einzige legitime Gegenleistung fiir Geschenke die immaterielle Dank-
barkeit des Empfiangers. Wenn ein Geschenk legitim sein wollte, musste es
von allen Beteiligten so dargestellt werden.

Und auf der Ebene der Praktiken? So sehr die dltere sozialwissenschaftliche
Tradition das Schenken als «archaische» dkonomische Form aufgefasst hat,
die mit Geldwirtschaft und arbeitsteiliger Verwaltung nichts zu tun hat, so eng
und uniibersehbar waren Geschenke im Spitmittelalter mit monetirer Oko-
nomie und frithmoderner Staatlichkeit verkniipft. Die Geschichte der Buch-
haltung im mittelalterlichen Europa beginnt im Wortsinn mit Geschenken — die
ersten Zeilen der iltesten iiberlieferten Stadtrechnungen berichten von den
Geschenken in Form von Wein, die an Diplomaten, Boten und Fiirsten ver-
geben werden. Vom Ende des 14. Jahrhunderts an wurden in den stiadtischen
Kanzleien besondere schenckbiichlein gefiihrt, in denen alle Geschenke, wel-
che die Stadt gemacht hat, samt Preis, Anlass und Empfanger genau registriert
werden. In Basel haben die wochentlichen und vierteljahrlichen Abrechnungen
iiber solche stadtischen Geschenke alleine fiir die Zeit zwischen 1400 und 1530
etwas iiber 12°000 Seiten.

Genau dieselbe Geschenkbuchhaltung wird auch auf privater Basis nordlich
wie siidlich der Alpen fassbar, von den italienischen ricordi und ricordanze bis
zu den Haushaltsbiichern oberdeutscher Kaufleute. Die Niirnberger Patrizierin
Walpurga Kress legte 1416 ein besonderes Buch an, in dem sie 22 Jahre lang,
bis 1438, sorgfiltig alle Geschenke eintrug, die sie an Verwandte und «friind»
machte, also an Personen, mit denen sie durch Nachbarschaft, Patenschaft und
Heirat verbunden war. Sie vermerkte penibel, was sie und ihr Mann wem zu

W45



SOZIALE BEZIEHUNGEN / SOCIABILITE TRAVERSE 2002/2

welchem Anlass schenkten — kostspieliges Geschirr, Silbergegenstande, mit
Wein gefiillte Trinkgefisse — und was das kostete.!? Von den Normen, die
Geschenke von und an Frauen angeblich so strikt geregelt haben, merkt man
hier nichts. Die Kressin war kein Einzelfall. Das genaue Aufschreiben ver-
gebener wie empfangener Geschenke innerhalb eines stadtischen Beziehungs-
netzes ist im 15. und 16. Jahrhundert aus vielen anderen privaten Rechnungs-
biichern iiberliefert, etwa denen des Augsburgers Lukas Rem oder der Niirn-
berger Kaufleute und Patrizier Michel Behaim und Anton Tucher. Als ein
sehr viel berithmterer Niirnberger — der Maler Albrecht Diirer — 1520/21 in die
Niederlande reiste, fiihrte er ein Reisetagebuch, das sich wie eine einzige lange
Aufzihlung von empfangenen und gegebenen Geschenken samt Anlass und
Empfanger liest. Stiche, Zeichnungen und Aufmerksamkeiten in Wein und
Esswaren, die Diirer verschenkt hat, Silberbecher, Weinflaschen, Essensein-
ladungen, die er bekommen hat, sind darin genau eingetragen, samt exaktem
Ort, Datum und Gegenwert in Geld."
Aber auf den vielen 10’000 Seiten, auf denen im 14., 15. und 16. Jahrhundert
Geschenke in 6ffentlichen und privaten Rechnungsbiichern minutios festgehal-
ten und registriert wurden, wurden sie nie gegen andere Geschenke verrechnet
— so genau ihr Geldwert auch angegeben wurde. Und ebenso deutlich wird,
dass alle diese Geschenke fiir die Zeitgenossen nicht immer freundliche Lie-
besgaben waren, sondern in vielen Fillen ziemlich ambivalenten Charakter
hatten. So oft sie Geschenke gaben und empfingen, die Zeitgenossen des
Spatmittelalters und der Renaissance wussten nur zu gut, dass Geschenke mit
Zuneigung und Freiwilligkeit haufig nur wenig zu tun hatten. In einem um
1424 entstandenen Deutschlehrbuch fiir venezianische Kaufleute, das in lan-
gen Musterdialogen den Venezianern die deutsche Sprache, Redepraxis und
kaufminnische Verhandlungsstrategien beibringen sollte, gibt es einen aggres-
siv-scherzhaften Dialog zwischen Kaufmann und Vermittler, in dem der Kauf-
mann iiber das Monopol der Vermittler klagt, die fiir ihre Geschiftsanbahnung
mit Geschenken belohnt sein wollten. Und der Vermittler antwortet spottisch:
«per amore — darumb daz er ein ander mal desto lieber zu dir chum.»!
Was also war gemeint, wenn von Liebesgaben die Rede war, jenseits der
rhetorischen Normen? Der Ziircher Biirgermeister Hans Waldmann war in den
1480er-Jahren nicht nur machtiger eidgenossischer Militdrunternehmer, son-
dern gleichzeitig Empfianger und Weiterverteiler osterreichischer, franzo-
sischer und maildndischer Pensionen — und zwar von allen gleichzeitig. Seine
erhaltenen Pensionsbriefe sprechen nie von Gegenleistungen, sondern immer
nur von den besonderen Emotionen, den «lieb und trew» (so etwa Konig
Maximilian), die zwischen Waldmann und den seinen auswirtigen Geschifts-
46 W partnern herrsche. Als besonderer amico des Herzogs von Mailand erhielt



GROEBNER: LIEBESGABEN

Waldmann zum Beispiel nicht nur personliche Zuwendungen und eine jahr-
liche Pension, sondern war auch fiir die Weiterverteilung maildndischer Gelder
an weitere amici des Herzogs zustiandig, betrdchtliche Summen von mehreren
1000 Dukaten in Miinzen und kostbaren Seidenstoffen. Der Mailidnder Ge-
sandte Moresini dokumentierte in seinen Schreiben an seinen Herzog am
8. Dezember 1487 die Sprachregelung. «Ge domanday», schreibt er, «come
poria esser, se ben V. S[ign.] volesse dare qualche cossa a costor per amor
suo, che al fusso secreto» — all das, wihrend Waldmann ihn zur selben Zeit in
Zirich mit Haft und Hinrichtung bedrohte, falls die versprochenen Gelder
nicht eintrifen: per amor suo — Liebesgaben besonderer Art.”

V.

Meine abschliessende methodische Bemerkung iiber Geschenke als soziale
Beziehungen ist deshalb dem Ort gewidmet, an dem das Schenken verschriftlicht
wurde. Denn so machtvoll Geschenke im 15. und 16. Jahrhundert auch ge-
wesen sein mogen, wir haben nur ihre Spuren auf Papier: Es ist erst die
erfolgreich durchgesetzte Benennung als Geschenk oder eben schenck, die aus
einem Transfer eine einzigartige, freiwillige Liebesgabe, ein Zeichen der Zu-
neigung machte und das utopische Geschenk von recht irdischen und eigen-
niitzigen Gegenleistungen und Gewaltverhiltnissen distanzierte. Ebenso deut-
lich wird, dass bei Geschenken nie transparente Preis-Leistungs-Verhiltnisse
hergestellt werden konnten, weil das Geschenk seine eigene Gegenleistung
immer zum Verschwinden bringen musste, wenn es legitim sein wollte.

Die Gewalt- und Abhingigkeitsverhiltnisse scheinen in den spatmittelalterlichen
Quellen trotzdem an vielen Stellen durch. Die Stadt Augsburg etwa liess an-
lasslich des Besuches von Friedrich II1. 1442 ein Verzeichnis anlegen, das als
Memorandum zur Geschenkvergabe bei spateren Herrscherbesuchen bestimmt
war. In ihm sind nach Gold, Wein und Fischen fiir den Konig und sein Gefolge
auch 21 Gulden fiir vier silberne Becher aufgefiihrt, die man einer besonde-
ren Person des koniglichen Hofstaats iiberreicht hatte, dessen Wohlwollen sich
die Stadt sichern wollte, der aber auf vielsagende Weise anonymisiert ist:
«dem camermeister Ungenad geschenket.» Die Akten des papstlichen Cour
temporelle in Avignon vom Ende des 14. Jahrhundert lassen einen italieni-
schen Juristen auftreten, der vermutlich nicht zufillig Ricardus de Multidena-
riis heisst. Und nach dem Sturz des Ziircher Biirgermeisters Hans Waldmann
1489, jenes besonderen Spezialisten fiir Liebesgaben, erscheinen in den Ver-
horprotokollen mit dem Ziircher Stadtschreiber ausser den ausldndischen
Pensionen noch eine Reihe anderer Transfers. Zum Beispiel die kostbaren M 47



SOZIALE BEZIEHUNGEN / SOCIABILITE TRAVERSE 2002/2

Mintel, die Waldmann zwei Jahre zuvor neben einer betrdchtlichen Geld-
summe — zuerst 400, dann 100 Gulden — von einem in Mailand inhaftierter
Ziircher dafiir verlangte, dass die Stadt Ziirich beim Herzog von Mailand seine
Freilassung erwirkte. Das Opfer der Erpressung des Ziircher Biirgermeisters
tragt einen bildhaften Namen: Dr. iur. Andreas Schenk.'
In dem erwihnten deutsch-italienischen Sprachbuch des 15. Jahrhunderts gibt
es dazu einen schonen Satz. «El taser non se puo scrivere», wird da vermerkt:
«daz sweigen mag man nicht schreiben.»!'” Die grosse Aufmerksamkeit, mit
der Privatleute wie Lukas Rem, Anton Tucher und Albrecht Diirer eigene wie
fremde Geschenke registrierten, hat auch mit der sehr wohl wahrgenommenen
Macht dieser magischen Transfers zu tun, legitime in illegitime Beziehungen
zu verwandeln — und umgekehrt. Dementsprechend sorgfiltig werden Abrech-
nungen iiber vergebene wie empfangene Geschenke in den Stadtrechnungen
des 15. und 16. Jahrhunderts als stadtisches arcanum behandelt.
Dementsprechend doppeldeutig bemerkt Michael Glaser, der Berner Lowen-
wirt und einer der wichtigsten Verteiler franzosischer Pensionszahlungen in
Bern, zum Jahreswechsel 1512/13, wihrend er einem der vier héchsten Berner
Beamten ein gefaltetes zedelli in die Hand driickt (so gibt es jedenfalls ein
Zeuge spater zu Protokoll): «Das schenk ich iich zu einem gutten jar», weil er
ihm heuer noch nichts gegeben habe, und weil er «es mag geben wem ich
will». Nur um Frieden und Ehre gehe es; keine Verpflichtungen, keine Rezi-
prozitit. Wie es damit wirklich aussieht, kann man ebenfalls bei Simon Teuscher
nachlesen. Glasers zedelli ist eine schone Anspielung auf die vorgedruckten
Neujahrszettel mit frommen Motiven, die vom letzten Viertel des 15. Jahr-
hunderts an weit verbreitet sind und zum Verschenken bestimmt sind. Nur
dass sein gefalteter Zettel eben 60 franzosische Goldkronen oder umgerechnet
75 Gulden enthielt, zwei Jahresgehilter eines gut verdienenden Handwerkers.
Die aufstindischen Bauern, die 1513 nach der Konizer Kirchweih die Stadt
Bern stiirmten, hatten eine andere Vorstellung von legitimen und illegitimen
Transfers und fanden die Pointe mit dem zedelli offenbar nicht sehr witzig:
Glasers Haus wurde gepliindert und verwiistet.'®
Nicht zuletzt an den Debatten um die Pensionen in der Eidgenossenschaft des
15. und 16. Jahrhunderts wird deutlich, welche grosse Rolle Geschenke zur
Anbahnung und Aufrechterhaltung sozialer Bezichungen gespielt haben. Ohne
Geschenke, so wird deutlich, ging es nicht. Und wihrend alle diese Geschenke
von den Beteiligten als Ausdruck emotionaler Nihe, als Liebesgaben und
Aufmerksamkeiten etikettiert wurden, so deutlich artikulierten sie gleich-
zeitig soziale Rangunterschiede, Zwinge und Abhingigkeitsverhiltnisse. Ge-
schenke waren Medien sozialer Bezichungen, die durch eingeschriankte Wahl
48 B definiert waren.



GROEBNER: LIEBESGABEN

Ich verwende den Ausdruck «Medien» nicht unbedingt deshalb, weil er im
Moment diese besondere wissenschaftspolitische Anziehungskraft hat — zur
Zeit ist in den Kulturwissenschaften alles mogliche «Mediums» — und so daran
erinnert, dass Historiker immer die Gegenwart behandeln, auch wenn sie iiber
das 14. oder das 16. Jahrhundert schreiben. Ich mochte Geschenke als Me-
dien sozialer Beziechungen fassen, weil damit ihr performativen Charakter her-
vorgehoben wird. Geschenke waren gleichzeitig Werkzeug und Ausdruck der
Beziehung zwischen Geber und Empfinger. Jedes Geschenk involvierte des-
halb mehr Personen als nur diese beiden. Es fand vor Publikum statt: Wenn
es die gewiinschte Wirkung erzeugen sollte, musste es vor Dritten als frei-
willig, zweckfrei, als reiner Ausdruck einer Emotion des Gebers stilisiert und
durchgesetzt werden. Benennung war dabei Macht — und die Liebesgaben des
15. und 16. Jahrhunderts, so wie sie uns in den Quellen iiberliefert sind, sind
genau von diesem Wissen iiber diese Macht zur Benennung strukturiert.

Im Gegensatz zu den okonomischen Formen von Preis und Kauf, wo die
Bezichung mit Transfer und erfolgter Bezahlung abgeschlossen ist und die
Partner einander quitt sind, waren und sind Geschenkbeziehungen nach vorne
offen. Ein Geschenk, wie freiwillig es auch sein mochte, verwies auf das
nachste, die Beziehung zwischen Geber und Empfanger, so ungleich sie auch
sein mochte, war unabgeschlossen, unabschliessbar — oder auch unentrinnbar.
Schencken war fiir Stadtbewohner des spiaten Mittelalters und der Renais-
sance ein ziemlich ambivalenter Begriff, wie wir gesehen haben. Sie lebten in
einer intensivierten Kultur gegenseitiger Verpflichtung, durch Geschenke wie
durch Schulden. In der Art und Weise, wie sie das Wort fiir Liebesgaben
verwendeten, werden Asymmetrien zwischen Geber und Empfianger, Euphe-
mismen fiir Unfreiwilligkeit und Abhangigkeit sichtbar. Die Geschenke des
Spatmittelalters und der Renaissance haben fiir die Zeitgenossen gleichzeitig
fiir die Reprasentation von Emotion wie fiir Tyrannei und — im Wortsinn —
unaussprechliche Abhingigkeitsverhiltnisse gestanden.

V.

Dieses Unbehagen der Zeitgenossen an den Geschenken ldsst sich auch aus
einem Brief herauslesen, den Erasmus von Rotterdam 1515 aus Basel an Peter
Gilles in Antwerpen schrieb und in dem er dariiber klagte, wie viele Freund-
schaften, in denen es doch um Immaterielles ginge, nur vom Austausch mate-
rieller Dinge — Ringe, Wein, Becher, Kleider — zusammengehalten wiirden. In
der im selben Jahr geschriebenen Institutio principis wurde er noch ein wenig
deutlicher. Dass Amtleute so gut bezahlt wiirden, dass sie ihr Einkommen M 49



50

SOZIALE BEZIEHUNGEN / SOCIABILITE TRAVERSE 2002/2

nicht durch von ihren Schutzbefohlenen erpresste Geschenke ausbesserten,
bemerkt er melancholisch, sei verlorenes antikes Ideal.’® Drei Generationen
spater wird Montaigne sich in seinen Essais nach einer Welt sehnen, die
anstatt ambivalenter Verpflichtungen von festen Regeln bestimmt sei. «Ich
finde nichts so teuer wie das, was mir geschenkt worden ist», klagt er. Lieber
nehme er Dienste in Anspruch, die zu kaufen seien. «Fiir diese» fiigt er
hinzu, «gebe ich nur Geld. Fiir jene aber» — wenn es ihm geschenkt wiirden —
«mich selbst».?

Auch hier werden die Grenzen zwischen den Personen und den gegebenen oder
empfangenen Geschenke fliessend, aber ganz anders als bei Marcel Mauss.
Das Geschenk steht fiir Abhdngigkeit, Venalitit, verlorene Autonomie.

Ich habe zu Beginn geschrieben, dass Reden iiber Geschenke Reden iiber
Utopien ist. Geschenke stehen in der Darstellung sozialer Beziehungen fiir
imagindre Ordnungen, am Ende des Mittelalters ebenso wie in der Moderne.
Aber wihrend die Theoretiker des 20. Jahrhunderts von einer durch Gaben-
tausch organisierte utopische Vergangenheit der Solidaritit und Kooperation
getraumt haben, haben die Utopien der Zeitgenossen des 16. Jahrhunderts ganz
anders ausgesehen. Erasmus und Montaigne trdumten von einer Welt ohne
erdriickende, unauflosliche, ambivalente Abhingigkeitsbeziehungen. Die Vor-
stellung einer Gesellschaft ohne erzwungene Aufmerksamkeiten und «Ge-
schenke» war fiir sic offenbar ebenso eine Utopie wie fiir uns heute die
Vorstellung einer Gesellschaft ohne ganz anders geartete okonomische Abhin-
gigkeitsverhaltnisse und ohne schmutziges Geld.

Anmerkungen

1 Gabriela Signori, Vorsorgen — Vererben — Erinnern: kinder- und familienlose Erblasser in
der stidtischen Gesellschaft des Spdtmittelalters, Gottingen 2001; Natalie Zemon Davis,
The Gift in Sixteenth-Century France, Madison 2000; Natalie Zemon Davis, «Beyond the
Market. Books as Gifts in Sixteenth-Century France», Transactions of the Royal Society,
series 5, 33 (1989), 69-88; zur Vielzahl der Uberlieferungsformen siche Valentin Groebner,
Gefahrliche Geschenke. Ritual, Politik und die Sprache der Korruption in der Eidgenossen-
schaft im spdten Mittelalter und am Beginn der Neuzeit, Konstanz 2000.

2 Marcel Mauss, «Die Gabe» in Marcel Mauss, Soziologie und Anthropologie, Bd. 2, Berlin
1978, 1-144 hier 127; zu den zeitgendssischen Debatten iiber die Sozialversicherungen ebd.
S. 125 ff. Siehe auch Mauss” «Allgemeine soziologische und moralische Schlussfolgerun-
gen», ebd. S. 137 ff. Zu Mauss’ politischem Engagement und zu den zeitgenossischen
Debatten Patrick Geary, «Gift Exchange and Social Science Modeling: the Limitations of
a Construct», in Gadi Algazi, Valentin Groebner, Bernhard Jussen (Hg.), Negotiating the
Gift, Gottingen 2002, und Beate Wagner-Hasel, «Altruistic Gifts. On the Roots of Marcel
Mauss’ Theory of the Gift», in Algazi et al. (gleiche Anm.).

3 Dazu Jonathan Parry, Howard Bloch (Hg.), Money and the Morality of Exchange, Cam-
bridge 1989.



GROEBNER: LIEBESGABEN

10

11

12

13

14

15

16

17
18

19

20

Ausfiihrlicher bei Groebner (wie Anm. 1), 23-29.

Zemon Davis, The Gift (wie Anm. 1), 43; Carl August Barack (Hg.), Des Teufels Netz,
Stuttgart 1863, 119 f.; Linda Paterson, The world of the troubadours, Cambridge 1993.
Simon Teuscher, Bekannte — Klienten — Verwandte. Soziabilitit und Politik in der Stadt
Bern um 1500, Koln 1998.

Mauss (wie Anm. 2), 141 f.

Thomas von Aquin, «Summa theologica», 2.2, qu. 106, art. 3-5, und qu. 117. Deutsche
Thomas-Ausgabe, Bd. 20, Miinchen 1943, 78-91 und 207-225. Johannes von Salisbury,
Policraticus, hg. von Cary Nederman, Cambridge 1990, 87 f.

Groebner (wie Anm. 1), 122-125; zu den Verbindungen zur Wucherlehre ebd. 147-152;
siche auch Hans-Jorg Gilomen, «Wucher und Wirtschaft im Mittelalter», Historische Zeit-
schrift 250 (1990), 265-301.

Meister der Heiligen Sippe, «Legende vom Heiligen Antonius», Bayrische Staatsgemalde-
sammlungen: Alte Pinakothek, Miinchen; Groebner (wie Anm. 1), 142-150, zum Fortwir-
ken dieser topoi in der Reformation, 243-250.

Groebner (wie Anm. 1), 129-134 und anhand von Beispielen aus der Geschichte

der schweizerischen Eidgenossenschaft ebd. 176-184. Vgl. Zemon Davis, The Gift

(wie Anm. 1), 67 ff., die allerdings die politischen Polemiken um Korruption im Kontext
der Reformation anders gewichtet.

Georg Kress von Kressenstein, «Das Schenkbuch einer Niirnberger Patriziersfrau von
1416-1438», Anzeiger fiir die Kunde der deutschen Vorzeit, NF 23 (1876), 37-42, 70-74.
Albrecht Diirer, «Tagebuch der Reise in die Niederlande», in Hans Rupprich (Hg.),
Albrecht Dijrers schriftlicher Nachlass, Bd. 1, Miinchen 1956.

Oskar Pausch, Das dlteste italienisch-deutsche Sprachbuch. Eine Uberlieferung aus

dem Jahre 1424 nach Georg von Niirnberg, Wien 1972, 246 f.

Ernst Gagliardi (Hg.), «Dokumente zur Geschichte des Biirgermeisters Hans Waldmann»,
2 Binde, Basel 1911/13, hier Bd. 1, 396; dazu ausfiihrlicher Groebner (wie Anm. 1),
157-163.

«Chroniken der deutschen Stidte», Bd. 5, Leipzig 1866, S. 386; Jacques Chiffoleau,

Les justices du pape. Delinquance et criminalité dans la région d' Avignon au XIVe siécle,
Paris 1984, S. 56; Gagliardi (wie Anm. 15), Bd. 2,29 f.

Pausch (wie Anm. 14), S. 208.

Amold Esch, «Mit Schweizer S6ldnern auf dem Marsch nach Italien. Das Erlebnis

der Mailinderkriege 1510-1515 nach bernischen Akten», Quellen und Forschungen

aus italienischen Archiven und Bibliotheken 70 (1990), 348-439: 377. Siehe dazu:
Teuscher (wie Anm. 6), 69 f., 125, 220 f., 245; Groebner (wie Anm. 1), 172 ff.

Der Brief von Erasmus an Peter Gilles ist zitiert bei Zemon Davis, The Gift

(wie Anm. 1), 36; Erasmus von Rotterdam, Institutio principis christiani | Fiirstenerzie-
hung, Paderborn 1968, 189 f.

Michel de Montaigne, Essais, IIL, 9. Ich zitiere hier nach der Neuiibersetzung von Hans
Stilett, Frankfurt a. M. 1998, S. 485.



521

SOZIALE BEZIEHUNGEN / SOCIABILITE TRAVERSE 2002/2

RESUME

CADEAUX AFFECTIFS. A PROPOS DES CADEAUX,
DU DON VOLONTAIRE ET DE LA DEPENDANCE
ENTRE 14 ET 16¢ SIECLES

Des cadeaux apparaissent dans les sources médiévales lorsque les relations
sociales — entre partenaires politiques, amis ou parents — et la proximité
émotionnelle entre donneurs et destinataires de ces cadeaux doit étre renforcée.
A la suite d’anciens modeles des sciences sociales, les travaux historiques ont
longtemps souligné les aspects positifs et contraignants de ces transferts.

Une analyse plus précise des textes contemporains de ces «cadeaux affectifs»
montre toutefois qu’offrir pour des citadins entre 14 et 16e siecles était une
notion assez ambivalente. Ils vivaient dans une culture marquée d’obligations
mutuelles engendrées par des cadeaux et des dettes.

Du point de vue sémantique, la mani¢re dont le cadeau a été utilisé dans les
livres de comptes, les chroniques et les traités politiques, rend visibles les
claires asymétries entre donneurs et récepteurs: les cadeaux se font entre autres
comme des formes euphémisées remplacant des gestes forcés et violents.

Les cadeaux du Moyen Age tardif et de la Renaissance ont été concus par les
contemporains, tant comme représentation d’une émotion que résultat de la
tyrannie de relations de dépendances inexprimables.

(Traduction: Frédéric Sardet)



	Liebesgraben : zu Geschenken, Freiwilligkeit und Abhängigkeit zwischen dem 14. und dem 16. Jahrhundert

