
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 9 (2002)

Heft: 2

Artikel: Liebesgraben : zu Geschenken, Freiwilligkeit und Abhängigkeit
zwischen dem 14. und dem 16. Jahrhundert

Autor: Groebner, Valentin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-22331

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-22331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


39

GROEBNER: LIEBESGABEN

LIEBESGABEN

ZU GESCHENKEN, FREIWILLIGKEIT UND ABHÄNGIGKEIT
ZWISCHEN DEM 14. UND DEM 16. JAHRHUNDERT

VALENTIN GROEBNER

Geschenke sprechen. Und sie sprechen verlockend – von Nähe, von Bindungen,

Emotionen und Solidaritäten. Geschenke, also freiwillige Liebesgaben

von einer Person an eine andere ohne unmittelbar eingeforderte Gegenleistung,
sind deshalb vielleicht eine der einladendsten Brücken, um über die Distanz
von vier oder sechs Jahrhunderten hinweg soziale Beziehungen in den
Gesellschaften des Mittelalters und der Renaissance zu untersuchen. Wir sind
berührt, wenn in Urkunden über donationes inter vivos des 15. und 16. Jahrhunderts

etwa eine Frau einer anderen ihr «bestes Kleid» vermacht, aus besonderer

Freundschaft und weil sie von ihr «viel lieb» erfahren habe. In kaum einem
der zahlreichen schriftlichen Dokumente über Geschenke aus dieser Zeit fehlt
die Formel, dass die Gabe aus Zuneigung und eben nur aus Zuneigung
geschähe, in persönlichen Beziehungen wie Neujahrs- oder Patengeschenken
ebenso wie bei zeremoniellen politischen Präsenten und in den Widmungsformeln

übereigneter humanistischer Manuskripte und Bücher.1 Die Quellen
präsentieren uns Liebesgaben, soweit das Auge reicht.
Ich möchte im Folgenden eine Reihe methodischer Anmerkungen zu Geschenken

und sozialen Beziehungen im Mittelalter und zu Beginn der Neuzeit
machen. Die Erforschung sozialer Beziehungen in der Vergangenheit sieht

sich einem grundsätzlichen Problem gegenüber, nämlich dem der Vermischung
von Deskriptivem und Normativem. Wenn in den Quellen von sozialen
Beziehungen die Rede ist, dann wird das Reden darüber, wie diese Beziehungen

sind, sehr leicht mit dem Reden darüber vermischt, wie sie eigentlich sein
sollen. Ein zweites Hindernis ist heuristischer Art. Die Erforschung des

Mittelalters findet in der Gegenwart statt. Wenn in den Geschichtswissenschaften

von sozialen Beziehungen, Geschenken oder Gabentausch die Rede ist, werden
dafür explizit wie implizit Modelle aus den Sozialwissenschaften gebraucht –

und zwar gewöhnlich in umso stärkerem Mass, je mehr sich die Autorin oder

der Autor als Spezialist für ein begrenztes Feld wie etwa der Geschichte des

Mittelalters oder der Renaissance definiert. Umgekehrt verweisen Soziologen
und Ethnologen rasch und gerne auf als selbstverständlich dargestellte «
historische» Ausgangspunkte oder Entwicklungen. So verlockend sich ihre Modelle



SOZIALE BEZIEHUNGEN / SOCIABILITE TRAVERSE 2002/2

40

als überzeitlich und allgemeingültig präsentieren, sie haben ihre eigene

Entstehungsgeschichte. Wenn man sich mit Geschenken als Instrumenten und

Ausdruck sozialer Beziehungen im 15. und 16. Jahrhundert beschäftigt, kommt
man deshalb nicht darum herum, sich gleichzeitig mit der Geschichte der

Soziologie und Ethnologie am Ende des 19. und am Beginn des 20. Jahrhunderts

auseinander zu setzen, deren methodische Werkzeuge man gebraucht.
Erstens, um etwas über die Begriffe zu lernen, mit denen man arbeitet; und

zweitens, um etwas über die eigene Position zu erfahren.

I.

Im Jahr 1924 publizierte Marcel Mauss seinen berühmten Essai sur le don. In
der Gabe, so Mauss, werden die Grenzen zwischen Personen und Dingen
fliessend: Die Gabe nehme Eigenschaften des Gebers an, und die Leistung
prestation) erziele soziale Wirkung, weil sie stets eine Gegengabe fordere.

Die Gabe schaffe Bindung, und die machtvolle « totale soziale Tatsache» des

Gabentauschs stehe am Beginn des Vertragswesens, der Kommunikation und

der Gesellschaft überhaupt. Unter dem Eindruck des ersten Weltkriegs wird
die Gabe bei Mauss als soziale und kommunikative Handlung zum bindenden,
verpflichtenden Gabentausch, zur Alternative zum mörderischen Konflikt, zur
Essenz von Fortschritt und Solidarität.
Mauss’ Analyse knüpft dabei an ältere Debatten vornehmlich der deutschen

Rechtsgeschichte um 1900 an. Gleichzeitig verbindet er sein Modell mit einem

radikalen Gegenwartsbezug, nämlich mit den französischen Debatten der
frühen 1920er-Jahre um die Einrichtung von Sozialversicherungen unter dem

Eindruck des Ersten Weltkriegs. Das reine, uneigennützige, kommunikative,
solidarische Geschenk – Mauss’ Gabe als « totales soziales Phänomen» – wird
dabei in einer eleganten Verschiebung vom Untersuchungsobjekt – also von
etwas, über das der Forscher etwas erfahren will – selbst zum Modell, also zu

etwas, durch das der Forscher etwas erklärt. Und diese Erklärung findet in
einem besonderen Zeithorizont statt, den man als utopische Vergangenheit
bezeichnen könnte, nämlich in jenen vor- oder aussermodernen Gesellschaften,

die Mauss als urtümlich-archaisch und gleichzeitig als eigentlicher und

authentischer als seine und unsere) unmittelbare Gegenwart präsentiert. «Man
kann und man muss zum Archaischen zurückkehren» schliesst er.2

Das ist deutlich genug. Reden über Geschenke als Ausdruck und Inkarnation
sozialer Beziehungen ist Reden über Utopie. Die Liebesgabe, das «reine»

wirkliche Geschenk wird dabei als etwas konstruiert, dessen soziale Funktionen

als das genaue Gegenteil von Profitinteresse, Geldwirtschaft und büro-



41

GROEBNER: LIEBESGABEN

kratischer Herrschaft beschrieben werden. Geschenke sind nach diesem Modell

deshalb genauso Antimarkt wie Antistaat. Wenn wir genauer hinsehen,

merken wir allerdings, dass dieses Modell vom reinen Geschenk, das angeblich

Bindung, Reziprozität und Solidarität schafft, nichts anderes ist als die
genaue Inversion, also die Verkehrung moderner europäischer Kategorien von

Ware und Kauf. Ob in der Südsee, im Mittelalter oder in einem anderen
geografisch oder zeitlich weit entfernten Anderswo verortet, das Geschenk

als gegenseitig bindende Liebesgabe ist eine spezifisch europäische soziale

Utopie, die in ihrer heute wirksamen Form in den Schützengräben des Ersten
Weltkriegs und in den politischen Konflikten moderner Industriegesellschaften

entstanden ist.
Um zu funktionieren, muss diese Denktradition melancholisch sein. Geschenk-
Geschichte wird in ihr stets als Verlustgeschichte erzählt, und diese
Verlustgeschichte wird stets mit den unscheinbaren kleinen Wörtern «noch» und
«schon» suggeriert, die eine kontinuierliche Entwicklung von der Liebesgabe
zum kalten Interesse am Geld, vom reziproken Geschenk zu moderner Bürokratie

etablieren.3 Diese gelehrte Melancholie hat beträchtliche Wirkungen
entfaltet, von Batailles Evokation nach Verausgabung und Selbstentgrenzung
in einer mythischen Vergangenheit, die durch die «universelle Schäbigkeit
der bürgerlichen Gesellschaft» zerstört und ersetzt worden sei, bis zu Adornos

Minima Moralia, in welchen er verkündet, die Menschen hätten «das

Schenken» verlernt. «Noch das private Schenken ist auf eine soziale Funktion
heruntergekommen, die man mit widerwilliger Vernunft, unter sorgfältiger
Innehaltung des ausgesetzten Budgets, skeptischer Abschätzung des anderen

und mit möglichst geringer Anstrengung ausführt.» Adorno publizierte
dies 1951. Zum Zeitalter des richtigen, grosszügigen und aufrichtigen Schenkens

macht er leider keine näheren zeitlichen Angaben ausser der, das es

eben vorbei sei.4

Die Liebesgabe, das reine, uneigennützige Geschenk wird dabei als «gerade

verschwunden» in die unmittelbare Vergangenheit und gleichzeitig in
archaischer Ferne lokalisiert. Dieses Narrativ ist verführerisch – und schon ein
wenig älter. Der bretonische Notar Noël du Fail beklagt in seinen Propos
rustiques bitter, die Leute auf dem Dorf machten ihren Nachbarn und
Verwandten keine Geschenke mehr, um alte Freundschaftsbeziehungen zu

unterhalten, sondern verkauften sie stattdessen für Bargeld auf dem Markt, um mit
dem Erlös betrügerische Anwälte für Rechtsstreitigkeiten zu bezahlen – er
schreibt das 1547. Verdächtig ähnliche Klagen erscheinen auch in dem
moralischen Gedicht Des Teufels Netz, das etwa 1430 am Bodensee geschrieben

worden ist. Und dieselben Töne stimmt die provenzalische Troubadourdichtung

des 12. und 13. Jahrhunderts an, wo Marcabru, Bernart de Ventadorn und



SOZIALE BEZIEHUNGEN / SOCIABILITE TRAVERSE 2002/2

42

ihre Nachfolger immer wieder neu den Verfall der alten Freigiebigkeit und den

Aufstieg schnöder Rechenhaftigkeit beklagen.5 Die Liebesgabe, das «eigentliche

» «richtige» Geschenk ist offenbar mehrere hundert Jahre lang immer
gerade verschwunden.
Es ist daher unerlässlich, im Reden über soziale Beziehungen und Geschenke

reflexiv zu arbeiten: Es diese Reflexivität, die historische Kulturwissenschaft
heute von ihren gelehrten Vorläufern unterscheidet. In unserem Fall heisst das,

uns über den Stellenwert jener Verlustgeschichten klar zu werden, mit denen

die Geschichts- und Sozialwissenschaften des Industriezeitalters die sozialen
Welten der Vormoderne als verlorene Geborgenheit und Eigentlichkeit stilisiert

haben. Diese Stilisierung steckt in den vermeintlich ganz harmlosen

Wörtern «schon» und «noch» mit denen auf «selbstverständliche»
Grundannahmen über den Wandel sozialer Beziehungen verwiesen wird. Die
sorgfältige Rekonstruktion sozialer Beziehungen in der Vormoderne muss diese

modernen Grundannahmen in Frage stellen und selbst zum Thema machen,

wie etwa zuletzt Simon Teuscher in seiner Untersuchung zu Klienten, Soziabilität

und Politik in Bern um 1500. Er verweist auf eine sehr ähnliche
Konstruktion vormoderner Sozialformen von Verwandtschaft, Gevatterschaft und
Patronage, die das Zusammenleben «immer schon» oder «noch» strukturiert
haben sollen. Dabei sind die sozialen Beziehungen des 15. und 16. Jahrhunderts

aber eben durchaus nicht so haltbar und dominant gewesen, wie er
zeigen kann, sondern vielmehr von Unsicherheit, Mobilität und dem Zwang zu

mehrfachen Loyalitäten gekennzeichnet.6 Die Vormoderne hört hier auf,
sicherer Ort sozialer Überschaubarkeit zu sein, sondern beginnt sich beunruhigend

modern anzufühlen.

II.

Kehren wir also noch einmal zu Mauss’ Modell von den Geschenken zurück.
Mauss’ archaische Gabentauschgesellschaften sind utopische Gesellschaften,

und zwar nicht nur im Sinn von grosser zeitlicher und räumlicher Entfernung,
sondern auch dadurch, dass er sie als polarisierte Orte beschreibt, an denen es

nur zwei mögliche Verhaltensweisen gibt: Totales Misstrauen oder totales

Vertrauen, Krieg oder Grosszügigkeit. Das Geschenk ist bei Mauss eben jene
Praxis, die aus der Logik von Rache und Massaker befreie und Kultur,
Kommunikation und Vertrag ermögliche.7 Aber das funktioniert nur in einer
utopischen Vormoderne. In Wirklichkeit hatten und haben die Beteiligten an

Schenkakten stets mehr Optionen. Sie können versuchen, mit Geschenken Zeit
zu gewinnen. Vor allem können sie so tun, als ob sie Frieden schliessen und



43

GROEBNER: LIEBESGABEN

mit Gaben Versprechungen machen, die sie nicht beabsichtigen einzuhalten.
Da man über die wirklichen Absichten des Gegners nicht oder nicht ausreichend

Bescheid weiss, ist das Festhalten an der Option Täuschung und Verrat
durch Geschenke eine realistische Annahme. Umso mehr ein Geschenk in
sozialen Beziehungen als Liebesgabe, als uneigennützig und freiwillig stilisiert
wird, desto deutlicher wird, dass es sich dabei um eine rhetorische Operation
handelt – oder, anders ausgedrückt, dass alle diese Liebesgabe im Verständnis
der Beteiligten von Beginn an böse Doppelgänger haben.

Im Zentrum der traditionellen Debatten um die Geschenke, die im Mittelalter
um die immer wiederholten und kommentierten Stellen aus Ciceros De Officis
und Senecas De Beneficiis kreisten, und in den ausführlichen Passagen über

Geschenke in Thomas von Aquins Summa Theologiae stand daher stets die
immaterielle Dankbarkeit des Beschenkten. Und eben nicht sein höfliches und

korrektes Gegengeschenk. Im Gegenteil, jede als solche deklarierte Gegengabe

bedrohte den Status eines Transfers des ursprünglich Gegebenen als reines
Geschenk und Liebesgabe. Derartige Gegenleistungen wurden ausserordentlich

negativ konnotiert. Geschenke waren in der Wahrnehmung des Mittelalters
von böser Reziprozität umgeben: Es ist kein Zufall, dass Johannes von Salisbury

in seinem Policraticus im 12. Jahrhundert ausführlich die erzwungenen
Geschenke an Mächtige und die zynisch verdoppelte Natur der liberalitas als

Erpressung und Verstellung beklagt.8

Es war genau der Bezug auf die Gegenleistung, die ein Geschenk im Verständnis

der mittelalterliche Zeitgenossen in die Nähe zu Erpressung rückte, wurde
eine solche Gabe doch nur zu leicht verstanden als Antwort auf Angebote, die
man nicht ablehnen kann – das «Gegengeschenk» also als Frucht der
Gewalt. Es lässt sich zeigen, dass spätmittelalterliche Stadtbewohner das Wort
«schenck» unter anderem genau für die informellen Gebühren verwendet
haben. die sie an Türhüter, Stadtknechte, Amtleute zu entrichten hatten. Die
moralischen Schriften des späten Mittelalters diskutierten diese erpressten

Liebesgaben in engem Zusammenhang mit Wucher, nicht zuletzt deshalb, weil
die offiziell verbotenen Zinsen für Kredite in den vielfach verbotenen donationes

remuneratoriae in Form von Geschenken des Schuldners an die Gläubiger

getarnt wurden. Der populäre Prediger Geiler von Kaysersberg spielt darauf

an, wenn er in einer 1498/99 im Strassburger Münster gehaltenen Predigt
zu Sebastian Brants Narrenschiff seine Zuhörer erinnert, empfangene
Geschenke dürften nicht gleich wieder vergolten werden: «Denn wenn du das

tust, dann schmähst du damit den, von dem du das Geschenk empfangen hast.»

Und ein doppelt vergoltenes Geschenk sei keines, sondern nur «geliehen gut»
– und die Gegengabe damit teuflischer Wucher. 9

Oder – und das wäre die zweite Form negativer Reziprozität – die Gegenleis-



SOZIALE BEZIEHUNGEN / SOCIABILITE TRAVERSE 2002/2

44

tung machte die Gabe zum Beweis von Venalität und Prostitution, zum Preis

für einen verkauften Körper. Mittelalterliche Erziehungstraktate verboten ebenso

wie die berühmte Rechtssumme Bruder Bertholds, die weit verbreitete
volkssprachliche Rechtsenzyklopädie des 15. Jahrhunderts, von den Eltern nicht
authorisierte Geschenke von Männern an Frauen und brachten sie in expliziten
Kontext mit Unzucht und devianter Sexualität. Legitime Geschenke werden in
der normativen Literatur des Mittelalters ausschliesslich als Geschenke
zwischen Männern dargestellt. Femina quae accipit se vendit lautet ein viel zitiertes

spätmittelalterliches Sprichwort, femina quae dat se dedit: Eine Frau, die
Geschenke annehme, verkaufe sich; eine Frau, die Geschenke gebe an Männer,

versteht sich), gebe sich selbst. Der anonyme Kölner Meister, der um 1460

die Legende des Hl. Antonius malte, positionierte an zentraler Stelle des

Gemäldes zwei Frauen, die den Heiligen durch Geschenke verführen wollen.
Die gefährlichen Gaben in den Händen der beiden sind nicht zufällig ein

prunkvolles Trinkgefäss aus Edelmetall und eine Börse mit Bargeld, also eben

jene Präsente, die in den politischen Inszenierungen öffentlicher Geschenke in
den spätmittelalterlichen Städte eine zentrale Rolle spielten. Die Sexualisierung,

im Gemälde nicht zuletzt durch die luxuriöse Kleidung der beiden Frauen

ausgedrückt, ist ebenso deutlich wie ihre verdeckten dämonischen
Eigenschaften, visualisiert durch kleine Attribute des Bösen: Der Maler hat ihnen

unter ihren Gold durchwirkten Kleidern anstatt weiblicher Füsse teuflische
Krallen gemalt.10

Oder aber – und das wäre der dritte Bereich der negativen Reziprozität – die

Gegenleistung verwandelte das Geschenk in den Lohn für Verrat. Klassisch
geschieht auch das in einer besonderen Erzählung vom verkauften Körper, den

biblischen 30 Silbermünzen als Judaslohn. Judas Ischariot ist im Mittelalter
der Schutzpatron der bösen Gabe.

Das spätmittelalterliche Deutsch hatte ebenso wie das Englisch des 14. und 15.

Jahrhunderts einen besonderen Ausdruck für dieses böse Spiegelbild des
Geschenks, das Wort miet. Es bezeichnete alle drei Bereiche der negativen
Reziprozität, die ich hier skizziert habe, und wurde unterschiedslos für die Praktiken

von Erpressung, Wucher, Sexualität und Verrat gebraucht. In den Konflikten

um Korruption und Pensionen in der Eidgenossenschaft und in
Oberdeutschland wurde es am Ende des 15. Jahrhunderts zum politischen Kampfbegriff

schlechthin, in dem sich flüssige Gelder, sexuelle Metaphern und

Vorwürfe von Verrat vermischten.11



45

GROEBNER: LIEBESGABEN

III.

Mauss hat also in gewisser Weise doch recht: In den Begriffen für negative
Geschenke werden die Grenzen zwischen den Körpern der Menschen und den

Dingen, die zwischen ihnen hin und her gehen, durchlässig und beginnen zu
verfliessen. Aber ich habe hier auf der Ebene der Normen argumentiert, also
der Darstellung der sozialen Beziehungen, wie sie sein beziehungsweise eben

nicht sein sollen. Auf dieser normativen Ebene soll der ständige Rekurs der

mittelalterlichen Autoren auf die Dankbarkeit als abstraktes Prinzip des Schenkens

die Gefahr der bösen Reziprozität, der Täuschung und des Verrats
vermeiden helfen. Das mittelalterliche Reden über Geschenke war davon
organisiert, dass Geschenke als freiwillige Liebesgaben nur allzu oft eben nicht das

waren, als das sie sich ausgaben: das Feld des Schenkens war eine regio
dissimilitudinis im wörtlichen Sinn. Eben weil Geschenke grundsätzlich als

eine potenziell täuschende Form sozialer Kommunikation aufgefasst wurden,
war die einzige legitime Gegenleistung für Geschenke die immaterielle
Dankbarkeit des Empfängers. Wenn ein Geschenk legitim sein wollte, musste es

von allen Beteiligten so dargestellt werden.

Und auf der Ebene der Praktiken? So sehr die ältere sozialwissenschaftliche
Tradition das Schenken als «archaische» ökonomische Form aufgefasst hat,

die mit Geldwirtschaft und arbeitsteiliger Verwaltung nichts zu tun hat, so eng

und unübersehbar waren Geschenke im Spätmittelalter mit monetärer
Ökonomie und frühmoderner Staatlichkeit verknüpft. Die Geschichte der
Buchhaltung im mittelalterlichen Europa beginnt im Wortsinn mit Geschenken – die
ersten Zeilen der ältesten überlieferten Stadtrechnungen berichten von den
Geschenken in Form von Wein, die an Diplomaten, Boten und Fürsten
vergeben werden. Vom Ende des 14. Jahrhunderts an wurden in den städtischen

Kanzleien besondere schenckbüchlein geführt, in denen alle Geschenke, welche

die Stadt gemacht hat, samt Preis, Anlass und Empfänger genau registriert
werden. In Basel haben die wöchentlichen und vierteljährlichen Abrechnungen
über solche städtischen Geschenke alleine für die Zeit zwischen 1400 und 1530
etwas über 12’000 Seiten.
Genau dieselbe Geschenkbuchhaltung wird auch auf privater Basis nördlich
wie südlich der Alpen fassbar, von den italienischen ricordi und ricordanze bis
zu den Haushaltsbüchern oberdeutscher Kaufleute. Die Nürnberger Patrizierin
Walpurga Kress legte 1416 ein besonderes Buch an, in dem sie 22 Jahre lang,
bis 1438, sorgfältig alle Geschenke eintrug, die sie an Verwandte und «fründ»

machte, also an Personen, mit denen sie durch Nachbarschaft, Patenschaft und

Heirat verbunden war. Sie vermerkte penibel, was sie und ihr Mann wem zu



SOZIALE BEZIEHUNGEN / SOCIABILITE TRAVERSE 2002/2

46

welchem Anlass schenkten – kostspieliges Geschirr, Silbergegenstände, mit
Wein gefüllte Trinkgefässe – und was das kostete.12 Von den Normen, die
Geschenke von und an Frauen angeblich so strikt geregelt haben, merkt man

hier nichts. Die Kressin war kein Einzelfall. Das genaue Aufschreiben
vergebener wie empfangener Geschenke innerhalb eines städtischen Beziehungsnetzes

ist im 15. und 16. Jahrhundert aus vielen anderen privaten Rechnungsbüchern

überliefert, etwa denen des Augsburgers Lukas Rem oder der
Nürnberger Kaufleute und Patrizier Michel Behaim und Anton Tucher. Als ein

sehr viel berühmterer Nürnberger – der Maler Albrecht Dürer – 1520/21 in die
Niederlande reiste, führte er ein Reisetagebuch, das sich wie eine einzige lange

Aufzählung von empfangenen und gegebenen Geschenken samt Anlass und

Empfänger liest. Stiche, Zeichnungen und Aufmerksamkeiten in Wein und
Esswaren, die Dürer verschenkt hat, Silberbecher, Weinflaschen, Essenseinladungen,

die er bekommen hat, sind darin genau eingetragen, samt exaktem

Ort, Datum und Gegenwert in Geld.13

Aber auf den vielen 10’000 Seiten, auf denen im 14., 15. und 16. Jahrhundert
Geschenke in öffentlichen und privaten Rechnungsbüchern minutiös festgehalten

und registriert wurden, wurden sie nie gegen andere Geschenke verrechnet
– so genau ihr Geldwert auch angegeben wurde. Und ebenso deutlich wird,
dass alle diese Geschenke für die Zeitgenossen nicht immer freundliche
Liebesgaben waren, sondern in vielen Fällen ziemlich ambivalenten Charakter
hatten. So oft sie Geschenke gaben und empfingen, die Zeitgenossen des

Spätmittelalters und der Renaissance wussten nur zu gut, dass Geschenke mit
Zuneigung und Freiwilligkeit häufig nur wenig zu tun hatten. In einem um

1424 entstandenen Deutschlehrbuch für venezianische Kaufleute, das in
langen Musterdialogen den Venezianern die deutsche Sprache, Redepraxis und
kaufmännische Verhandlungsstrategien beibringen sollte, gibt es einen aggres-siv-

scherzhaften Dialog zwischen Kaufmann und Vermittler, in dem der
Kaufmann über das Monopol der Vermittler klagt, die für ihre Geschäftsanbahnung

mit Geschenken belohnt sein wollten. Und der Vermittler antwortet spöttisch:

«per amore – darumb daz er ein ander mal desto lieber zu dir chum.»14

Was also war gemeint, wenn von Liebesgaben die Rede war, jenseits der

rhetorischen Normen? Der Zürcher Bürgermeister Hans Waldmann war in den

1480er-Jahren nicht nur mächtiger eidgenössischer Militärunternehmer,
sondern gleichzeitig Empfänger und Weiterverteiler österreichischer, französischer

und mailändischer Pensionen – und zwar von allen gleichzeitig. Seine

erhaltenen Pensionsbriefe sprechen nie von Gegenleistungen, sondern immer
nur von den besonderen Emotionen, den «lieb und trew» so etwa König
Maximilian), die zwischen Waldmann und den seinen auswärtigen Geschäftspartnern

herrsche. Als besonderer amico des Herzogs von Mailand erhielt



47

GROEBNER: LIEBESGABEN

Waldmann zum Beispiel nicht nur persönliche Zuwendungen und eine
jährliche Pension, sondern war auch für die Weiterverteilung mailändischer Gelder
an weitere amici des Herzogs zuständig, beträchtliche Summen von mehreren
1000 Dukaten in Münzen und kostbaren Seidenstoffen. Der Mailänder
Gesandte Moresini dokumentierte in seinen Schreiben an seinen Herzog am

8. Dezember 1487 die Sprachregelung. «Ge domanday» schreibt er, «come
poria esser, se ben V. S[ign.] volesse dare qualche cossa a costor per amor
suo, che al fusso secreto» – all das, während Waldmann ihn zur selben Zeit in
Zürich mit Haft und Hinrichtung bedrohte, falls die versprochenen Gelder
nicht einträfen: per amor suo – Liebesgaben besonderer Art.15

IV.

Meine abschliessende methodische Bemerkung über Geschenke als soziale
Beziehungen ist deshalb dem Ort gewidmet, an dem das Schenken verschriftlicht
wurde. Denn so machtvoll Geschenke im 15. und 16. Jahrhundert auch
gewesen sein mögen, wir haben nur ihre Spuren auf Papier: Es ist erst die
erfolgreich durchgesetzte Benennung als Geschenk oder eben schenck, die aus

einem Transfer eine einzigartige, freiwillige Liebesgabe, ein Zeichen der
Zuneigung machte und das utopische Geschenk von recht irdischen und
eigennützigen Gegenleistungen und Gewaltverhältnissen distanzierte. Ebenso deutlich

wird, dass bei Geschenken nie transparente Preis-Leistungs-Verhältnisse
hergestellt werden konnten, weil das Geschenk seine eigene Gegenleistung

immer zum Verschwinden bringen musste, wenn es legitim sein wollte.
Die Gewalt- und Abhängigkeitsverhältnisse scheinen in den spätmittelalterlichen
Quellen trotzdem an vielen Stellen durch. Die Stadt Augsburg etwa liess
anlässlich des Besuches von Friedrich III. 1442 ein Verzeichnis anlegen, das als
Memorandum zur Geschenkvergabe bei späteren Herrscherbesuchen bestimmt
war. In ihm sind nach Gold, Wein und Fischen für den König und sein Gefolge
auch 21 Gulden für vier silberne Becher aufgeführt, die man einer besonderen

Person des königlichen Hofstaats überreicht hatte, dessen Wohlwollen sich
die Stadt sichern wollte, der aber auf vielsagende Weise anonymisiert ist:
«dem camermeister Ungenad geschenket.» Die Akten des päpstlichen Cour
temporelle in Avignon vom Ende des 14. Jahrhundert lassen einen italienischen

Juristen auftreten, der vermutlich nicht zufällig Ricardus de Multidenariis

heisst. Und nach dem Sturz des Zürcher Bürgermeisters Hans Waldmann
1489, jenes besonderen Spezialisten für Liebesgaben, erscheinen in den
Verhörprotokollen mit dem Zürcher Stadtschreiber ausser den ausländischen
Pensionen noch eine Reihe anderer Transfers. Zum Beispiel die kostbaren



SOZIALE BEZIEHUNGEN / SOCIABILITE TRAVERSE 2002/2

48

Mäntel, die Waldmann zwei Jahre zuvor neben einer beträchtlichen
Geldsumme – zuerst 400, dann 100 Gulden – von einem in Mailand inhaftierter
Zürcher dafür verlangte, dass die Stadt Zürich beim Herzog von Mailand seine

Freilassung erwirkte. Das Opfer der Erpressung des Zürcher Bürgermeisters
trägt einen bildhaften Namen: Dr. iur. Andreas Schenk.16

In dem erwähnten deutsch-italienischen Sprachbuch des 15. Jahrhunderts gibt
es dazu einen schönen Satz. «El taser non se puo scrivere» wird da vermerkt:
«daz sweigen mag man nicht schreiben.»17 Die grosse Aufmerksamkeit, mit
der Privatleute wie Lukas Rem, Anton Tucher und Albrecht Dürer eigene wie
fremde Geschenke registrierten, hat auch mit der sehr wohl wahrgenommenen

Macht dieser magischen Transfers zu tun, legitime in illegitime Beziehungen

zu verwandeln – und umgekehrt. Dementsprechend sorgfältig werden Abrechnungen

über vergebene wie empfangene Geschenke in den Stadtrechnungen

des 15. und 16. Jahrhunderts als städtisches arcanum behandelt.

Dementsprechend doppeldeutig bemerkt Michael Glaser, der Berner Löwenwirt

und einer der wichtigsten Verteiler französischer Pensionszahlungen in
Bern, zum Jahreswechsel 1512/13, während er einem der vier höchsten Berner

Beamten ein gefaltetes zedelli in die Hand drückt so gibt es jedenfalls ein
Zeuge später zu Protokoll): «Das schenk ich üch zu einem gutten jar» weil er

ihm heuer noch nichts gegeben habe, und weil er «es mag geben wem ich

will» Nur um Frieden und Ehre gehe es; keine Verpflichtungen, keine
Reziprozität. Wie es damit wirklich aussieht, kann man ebenfalls bei Simon Teuscher

nachlesen. Glasers zedelli ist eine schöne Anspielung auf die vorgedruckten
Neujahrszettel mit frommen Motiven, die vom letzten Viertel des 15.
Jahrhunderts an weit verbreitet sind und zum Verschenken bestimmt sind. Nur
dass sein gefalteter Zettel eben 60 französische Goldkronen oder umgerechnet

75 Gulden enthielt, zwei Jahresgehälter eines gut verdienenden Handwerkers.
Die aufständischen Bauern, die 1513 nach der Könizer Kirchweih die Stadt

Bern stürmten, hatten eine andere Vorstellung von legitimen und illegitimen
Transfers und fanden die Pointe mit dem zedelli offenbar nicht sehr witzig:
Glasers Haus wurde geplündert und verwüstet.18

Nicht zuletzt an den Debatten um die Pensionen in der Eidgenossenschaft des

15. und 16. Jahrhunderts wird deutlich, welche grosse Rolle Geschenke zur
Anbahnung und Aufrechterhaltung sozialer Beziehungen gespielt haben. Ohne

Geschenke, so wird deutlich, ging es nicht. Und während alle diese Geschenke

von den Beteiligten als Ausdruck emotionaler Nähe, als Liebesgaben und
Aufmerksamkeiten etikettiert wurden, so deutlich artikulierten sie gleichzeitig

soziale Rangunterschiede, Zwänge und Abhängigkeitsverhältnisse.
Geschenke waren Medien sozialer Beziehungen, die durch eingeschränkte Wahl
definiert waren.



49

GROEBNER: LIEBESGABEN

Ich verwende den Ausdruck «Medien» nicht unbedingt deshalb, weil er im
Moment diese besondere wissenschaftspolitische Anziehungskraft hat – zur

Zeit ist in den Kulturwissenschaften alles mögliche «Medium» – und so daran
erinnert, dass Historiker immer die Gegenwart behandeln, auch wenn sie über
das 14. oder das 16. Jahrhundert schreiben. Ich möchte Geschenke als

Medien sozialer Beziehungen fassen, weil damit ihr performativen Charakter
hervorgehoben wird. Geschenke waren gleichzeitig Werkzeug und Ausdruck der

Beziehung zwischen Geber und Empfänger. Jedes Geschenk involvierte
deshalb mehr Personen als nur diese beiden. Es fand vor Publikum statt: Wenn
es die gewünschte Wirkung erzeugen sollte, musste es vor Dritten als

freiwillig, zweckfrei, als reiner Ausdruck einer Emotion des Gebers stilisiert und

durchgesetzt werden. Benennung war dabei Macht – und die Liebesgaben des

15. und 16. Jahrhunderts, so wie sie uns in den Quellen überliefert sind, sind
genau von diesem Wissen über diese Macht zur Benennung strukturiert.
Im Gegensatz zu den ökonomischen Formen von Preis und Kauf, wo die
Beziehung mit Transfer und erfolgter Bezahlung abgeschlossen ist und die
Partner einander quitt sind, waren und sind Geschenkbeziehungen nach vorne

offen. Ein Geschenk, wie freiwillig es auch sein mochte, verwies auf das

nächste, die Beziehung zwischen Geber und Empfänger, so ungleich sie auch

sein mochte, war unabgeschlossen, unabschliessbar – oder auch unentrinnbar.
Schencken war für Stadtbewohner des späten Mittelalters und der Renaissance

ein ziemlich ambivalenter Begriff, wie wir gesehen haben. Sie lebten in
einer intensivierten Kultur gegenseitiger Verpflichtung, durch Geschenke wie
durch Schulden. In der Art und Weise, wie sie das Wort für Liebesgaben
verwendeten, werden Asymmetrien zwischen Geber und Empfänger,
Euphemismen für Unfreiwilligkeit und Abhängigkeit sichtbar. Die Geschenke des

Spätmittelalters und der Renaissance haben für die Zeitgenossen gleichzeitig
für die Repräsentation von Emotion wie für Tyrannei und – im Wortsinn –

unaussprechliche Abhängigkeitsverhältnisse gestanden.

V.

Dieses Unbehagen der Zeitgenossen an den Geschenken lässt sich auch aus

einem Brief herauslesen, den Erasmus von Rotterdam 1515 aus Basel an Peter

Gilles in Antwerpen schrieb und in dem er darüber klagte, wie viele
Freundschaften, in denen es doch um Immaterielles ginge, nur vom Austausch
materieller Dinge – Ringe, Wein, Becher, Kleider – zusammengehalten würden. In
der im selben Jahr geschriebenen Institutio principis wurde er noch ein wenig
deutlicher. Dass Amtleute so gut bezahlt würden, dass sie ihr Einkommen



SOZIALE BEZIEHUNGEN / SOCIABILITE TRAVERSE 2002/2

50

nicht durch von ihren Schutzbefohlenen erpresste Geschenke ausbesserten,

bemerkt er melancholisch, sei verlorenes antikes Ideal.19 Drei Generationen

später wird Montaigne sich in seinen Essais nach einer Welt sehnen, die
anstatt ambivalenter Verpflichtungen von festen Regeln bestimmt sei. «Ich
finde nichts so teuer wie das, was mir geschenkt worden ist» klagt er. Lieber
nehme er Dienste in Anspruch, die zu kaufen seien. «Für diese» fügt er

hinzu, «gebe ich nur Geld. Für jene aber» – wenn es ihm geschenkt würden –
«mich selbst» 20

Auch hier werden die Grenzen zwischen den Personen und den gegebenen oder
empfangenen Geschenke fliessend, aber ganz anders als bei Marcel Mauss.
Das Geschenk steht für Abhängigkeit, Venalität, verlorene Autonomie.
Ich habe zu Beginn geschrieben, dass Reden über Geschenke Reden über
Utopien ist. Geschenke stehen in der Darstellung sozialer Beziehungen für
imaginäre Ordnungen, am Ende des Mittelalters ebenso wie in der Moderne.

Aber während die Theoretiker des 20. Jahrhunderts von einer durch Gabentausch

organisierte utopische Vergangenheit der Solidarität und Kooperation
geträumt haben, haben die Utopien der Zeitgenossen des 16. Jahrhunderts ganz

anders ausgesehen. Erasmus und Montaigne träumten von einer Welt ohne

erdrückende, unauflösliche, ambivalente Abhängigkeitsbeziehungen. Die
Vorstellung einer Gesellschaft ohne erzwungene Aufmerksamkeiten und «
Geschenke» war für sie offenbar ebenso eine Utopie wie für uns heute die
Vorstellung einer Gesellschaft ohne ganz anders geartete ökonomische
Abhängigkeitsverhältnisse und ohne schmutziges Geld.

Anmerkungen

1 Gabriela Signori, Vorsorgen – Vererben – Erinnern: kinder- und familienlose Erblasser in
der städtischen Gesellschaft des Spätmittelalters, Göttingen 2001; Natalie Zemon Davis,
The Gift in Sixteenth-Century France, Madison 2000; Natalie Zemon Davis, «Beyond the
Market. Books as Gifts in Sixteenth-Century France» Transactions of the Royal Society,
series 5, 33 1989), 69–88; zur Vielzahl der Überlieferungsformen siehe Valentin Groebner,
Gefährliche Geschenke. Ritual, Politik und die Sprache der Korruption in der Eidgenossenschaft

im späten Mittelalter und am Beginn der Neuzeit, Konstanz 2000.
2 Marcel Mauss, «Die Gabe» in Marcel Mauss, Soziologie und Anthropologie, Bd. 2, Berlin

1978, 1–144 hier 127; zu den zeitgenössischen Debatten über die Sozialversicherungen ebd.
S. 125 ff. Siehe auch Mauss’ «Allgemeine soziologische und moralische Schlussfolgerungen

» ebd. S. 137 ff. Zu Mauss’ politischem Engagement und zu den zeitgenössischen
Debatten Patrick Geary, «Gift Exchange and Social Science Modeling: the Limitations of
a Construct» in Gadi Algazi, Valentin Groebner, Bernhard Jussen Hg.), Negotiating the

Gift, Göttingen 2002, und Beate Wagner-Hasel, «Altruistic Gifts. On the Roots of Marcel
Mauss’ Theory of the Gift» in Algazi et al. gleiche Anm.).

3 Dazu Jonathan Parry, Howard Bloch Hg.), Money and the Morality of Exchange,
Cambridge 1989.



51

GROEBNER: LIEBESGABEN

4 Ausführlicher bei Groebner wie Anm. 1), 23–29.
5 Zemon Davis, The Gift wie Anm. 1), 43; Carl August Barack Hg.), Des Teufels Netz,

Stuttgart 1863, 119 f.; Linda Paterson, The world of the troubadours, Cambridge 1993.
6 Simon Teuscher, Bekannte – Klienten – Verwandte. Soziabilität und Politik in der Stadt

Bern um 1500, Köln 1998.
7 Mauss wie Anm. 2), 141 f.
8 Thomas von Aquin, «Summa theologica» 2.2, qu. 106, art. 3–5, und qu. 117. Deutsche

Thomas-Ausgabe, Bd. 20, München 1943, 78–91 und 207–225. Johannes von Salisbury,
Policraticus, hg. von Cary Nederman, Cambridge 1990, 87 f.

9 Groebner wie Anm. 1), 122–125; zu den Verbindungen zur Wucherlehre ebd. 147–152;
siehe auch Hans-Jörg Gilomen, «Wucher und Wirtschaft im Mittelalter» Historische
Zeitschrift 250 1990), 265–301.

10 Meister der Heiligen Sippe, «Legende vom Heiligen Antonius» Bayrische Staatsgemälde¬

sammlungen: Alte Pinakothek, München; Groebner wie Anm. 1), 142–150, zum Fortwirken

dieser topoi in der Reformation, 243–250.
11 Groebner wie Anm. 1), 129–134 und anhand von Beispielen aus der Geschichte

der schweizerischen Eidgenossenschaft ebd. 176–184. Vgl. Zemon Davis, The Gift
wie Anm. 1), 67 ff., die allerdings die politischen Polemiken um Korruption im Kontext

der Reformation anders gewichtet.
12 Georg Kress von Kressenstein, «Das Schenkbuch einer Nürnberger Patriziersfrau von

1416–1438» Anzeiger für die Kunde der deutschen Vorzeit, NF 23 1876), 37–42, 70–74.
13 Albrecht Dürer, «Tagebuch der Reise in die Niederlande» in Hans Rupprich Hg.),

Albrecht Dürers schriftlicher Nachlass, Bd. 1, München 1956.
14 Oskar Pausch, Das älteste italienisch-deutsche Sprachbuch. Eine Überlieferung aus

dem Jahre 1424 nach Georg von Nürnberg, Wien 1972, 246 f.
15 Ernst Gagliardi Hg.), «Dokumente zur Geschichte des Bürgermeisters Hans Waldmann»

2 Bände, Basel 1911/13, hier Bd. 1, 396; dazu ausführlicher Groebner wie Anm. 1),
157–163.

16 «Chroniken der deutschen Städte» Bd. 5, Leipzig 1866, S. 386; Jacques Chiffoleau,
Les justices du pape. Delinquance et criminalité dans la région d’Avignon au XIVe siècle,
Paris 1984, S. 56; Gagliardi wie Anm. 15), Bd. 2, 29 f.

17 Pausch wie Anm. 14), S. 208.
18 Arnold Esch, «Mit Schweizer Söldnern auf dem Marsch nach Italien. Das Erlebnis

der Mailänderkriege 1510–1515 nach bernischen Akten» Quellen und Forschungen
aus italienischen Archiven und Bibliotheken 70 1990), 348–439: 377. Siehe dazu:
Teuscher wie Anm. 6), 69 f., 125, 220 f., 245; Groebner wie Anm. 1), 172 ff.

19 Der Brief von Erasmus an Peter Gilles ist zitiert bei Zemon Davis, The Gift
wie Anm. 1), 36; Erasmus von Rotterdam, Institutio principis christiani / Fürstenerziehung,

Paderborn 1968, 189 f.
20 Michel de Montaigne, Essais, III, 9. Ich zitiere hier nach der Neuübersetzung von Hans

Stilett, Frankfurt a. M. 1998, S. 485.



SOZIALE BEZIEHUNGEN / SOCIABILITE TRAVERSE 2002/2

52

RESUME

CADEAUX AFFECTIFS. A PROPOS DES CADEAUX,
DU DON VOLONTAIRE ET DE LA DEPENDANCE
ENTRE 14 ET 16E SIECLES

Des cadeaux apparaissent dans les sources médiévales lorsque les relations
sociales – entre partenaires politiques, amis ou parents – et la proximité
émotionnelle entre donneurs et destinataires de ces cadeaux doit être renforcée.

A la suite d’anciens modèles des sciences sociales, les travaux historiques ont
longtemps souligné les aspects positifs et contraignants de ces transferts.
Une analyse plus précise des textes contemporains de ces «cadeaux affectifs»
montre toutefois qu’offrir pour des citadins entre 14 et 16e siècles était une

notion assez ambivalente. Ils vivaient dans une culture marquée d’obligations
mutuelles engendrées par des cadeaux et des dettes.

Du point de vue sémantique, la manière dont le cadeau a été utilisé dans les

livres de comptes, les chroniques et les traités politiques, rend visibles les

claires asymétries entre donneurs et récepteurs: les cadeaux se font entre autres

comme des formes euphémisées remplaçant des gestes forcés et violents.
Les cadeaux du Moyen Age tardif et de la Renaissance ont été conçus par les

contemporains, tant comme représentation d’une émotion que résultat de la
tyrannie de relations de dépendances inexprimables.

Traduction: Frédéric Sardet)


	Liebesgraben : zu Geschenken, Freiwilligkeit und Abhängigkeit zwischen dem 14. und dem 16. Jahrhundert

