
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 8 (2001)

Heft: 1

Artikel: Geschichte als Gericht - Geschichte vor Gericht. Oder: wie Justiziabel
ist die Historie?

Autor: Studer, Brigitte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-19996

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-19996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


97

STUDER: WIE JUSTIZIABEL IST DIE HISTORIE?

GESCHICHTE ALS GERICHT –
GESCHICHTE VOR GERICHT.
ODER: WIE JUSTIZIABEL IST DIE HISTORIE?

BRIGITTE STUDER

Die Frage nach Macht und Ohnmacht der Geschichte stellt sich in jüngster Zeit
akuter. Einerseits sind Historiker immer öfter mehr als Experten in Sachen

Geschichtspolitik und juristisch sowie materiell-finanzieller Wiedergutmachung
der Vergangenheit gefragt. Andererseits fanden sie sich selbst als Angeklagte in
Gerichtsverfahren. Dass dabei die Geschichtsschreibung – und zwar sowohl
hinsichtlich ihrer Produzenten wie ihrer Produkte – in einem Spannungsfeld
von Wissenschaft, Staat und Gesellschaft steht, zählt wohl zu den genuinen

Produktionsbedingungen historischer Erkenntnisse. Freilich ist diese Konfiguration

erst in letzter Zeit evident geworden, nun da das Konfliktpotential
zwischen den verschiedenen Polen vermehrt zum Tragen kommt. Ich möchte im
Folgenden zuerst die meines Erachtens widersprüchlichen Ursachen dieses

gewachsenen Spannungsverhältnisses beleuchten. Anschliessen werde ich einige
zwar nicht subjektive, aber auch nicht unbedingt systematische Bemerkungen
zur Problematik der «Justiziabilisierung» historischer Fragen.

MACHTKRITISCHE MACHTTRÄGER

Der Historie ist seit den späten 1970er- und vor allem in den 1990er-Jahren eine

zentrale Rolle in der Aufarbeitung der Vergangenheit zugeschrieben worden.
Mit der Implosion des Sowjetkommunismus, dem Ende des Kalten Krieges und

der Umgestaltung Europas stehen nämlich zahlreiche Ereignisse und selbst

ganze Zeiträume des Jahrhunderts zur Debatte. Es scheint – wie der Begriff
«Vergangenheitsbewältigung» andeutet –, als ob die politische Neuordnung der

Gegenwart nicht ohne kognitive Neuordnung der Vergangenheit vor sich gehen

könne. Vermeintlich gesicherte Deutungsmuster, die bis anhin die Wahrnehmung

der Zeitgeschichte regulierten, sind ins Wanken gekommen.

Zu dieser Problematisierung der jüngsten Vergangenheit trugen allerdings nicht
nur Ereignisse und Entwicklungen auf der Makroebene bei. In Bewegung
gesetzt wurden die dominanten Interpretationsschemata auch durch die
Zivilgesellschaft, in erster Linie durch die Betroffenen selbst, und zwar durch die



MACHT UND OHNMACHT / POUVOIR ET IMPUISSANCE TRAVERSE 2001/1

98

von «der Geschichte» Geschädigten, die Opfer. Wobei «die Geschichte» hier
ganz im Sinne Walter Benjamins zu verstehen ist: als Geschichte der Sieger, in
der die «jeweils Herrschenden […] die Erben aller [sind], die je gesiegt
haben» 1 Erst dank der Konstruktionsarbeit an der sozialen Wirklichkeit, die auf

der Wahrnehmung von Rechten durch die Vertreter und Interessengruppen der

Opfer, in Frankreich etwa durch die Vereinigungen ehemaliger Deportierten
oder direkt die Schweiz betreffend den World Jewish Congress, basiert, erhielt
die Opferperspektive ihren legitimen, aber lange ausgeblendeten Platz in der

Perzeption der Vergangenheit. Bekanntlich spielte Auschwitz in den Nürnberger

Prozessen von 1946–1949 nur eine periphere Rolle. Und die offiziellen wie
die wilden Säuberungen nach der Libération in Frankreich richteten sich fast
ausschliesslich auf die Kollaborateure, also auf die Verräter, und nicht auf die
einheimischen antisemitischen Täter.2 Erst in jüngerer Zeit hat sich die zur

rapiden Befriedung der europäischen Gesellschaften nach 1945 über einen

grossen Teil der im Krieg begangenen Verbrechen gegen die Menschheit
gestülpte Glasglocke gehoben.3

Die seit einigen Jahren angekurbelte Aufarbeitung der Vergangenheit hält indes

nicht beim kriminellen Handeln Einzelner oder ganzer Staaten inne. Ins Blickfeld

der Nachwelt sind nun auch die kleinen und die grossen «Kompromisse»
und «Verstrickungen» geraten, die Hegemonie der Staatsräson zu Ungunsten
der jüdischen und anderen Opfer, ein pragmatisches Regierungs- undWirtschaftshandeln,

Routinemechanismen der Verwaltungsapparate, Legitimationsdiskurse

der Wissenschaft usw. Angesichts dieser neu ins Spiel gebrachten
Sichtweisen, Interessen und Aspekte hat sich die Öffentlichkeit mit grossem

Erwartungsdruck um Aufklärung an die Geschichtswissenschaft gewendet. In
verschiedenen Ländern – so neben der Schweiz etwa auch Schweden, Frankreich

und Österreich – haben die Regierungen Historikerkommissionen
offiziell mit der Aufarbeitung der Vergangenheit oder Teilbereichen davon
mandatiert. Doch wie die medialen Kontroversen zeigen, herrscht in der
Öffentlichkeit und oft auch in der Politik ein Verständnis von Geschichtswissenschaft

vor, das der Historie nicht nur Funktionen wie die Erzeugung von Orientierungswissen

sondern von Sinngebung und von kollektiver Identitätsstiftung zuweist

und sie somit gleichsam zur Wahrheitsproduzentin macht. «Wahrheitsfindung
geht vor Datenschutz» titelte die Neue Zürcher Zeitung anlässlich der

parlamentarischen Beratungen über die sogenannten nachrichtenlosen Vermögen
Ende 1996.4

Der Zeitpunkt, als diese Auftragserteilung an die Geschichtswissenschaft
erging, war allerdings paradox. Während die historische Disziplin über
Staatsaufträge sozusagen einen institutionellen Status erhielt, hatte sie sich
innerwissenschaftlich weitgehend von ihrer Rolle als traditionelle Akteurin auf dem



99

STUDER: WIE JUSTIZIABEL IST DIE HISTORIE?

Feld der Macht verabschiedet. Seit den 1960er-Jahre versteht sich die
Geschichtsschreibung vermehrt als staats-)kritische Wissenschaft, deren Positur
fern vom Selbstverständnis einer Legitimationswissenschaft liegt, wie sie etwa
Peter Schöttler definiert, nämlich als «ein akademischer Diskurs, der die generelle

Bereitschaft erzeugt, staatliche Entscheidungen, die inhaltlich noch
unbestimmt sind, innerhalb gewisser Toleranzgrenzen hinzunehmen bzw. zu
verteidigen».5 Es fand indessen nicht nur ein Wandel der ideologischen bzw.
theoretischen Prämissen der Geschichtswissenschaft statt, sondern auch eine

Erweiterung ihrer Gegenstände auf Fragen des Alltags und auf andere
historische Akteure denn politische, wirtschaftliche oder symbolische Machtträger.
Ferner trug auch die mit der Microstoria gewählte Fokaldistanz auf die
untersuchten historischen Objekte dazu bei, den früher vorherrschenden staatsnahen

Standort zu dezentrieren. Unbestreitbar hat die Geschichtswissenschaft mit
dieser methodisch-theoretischen Dynamisierung einiges an Tiefenschärfe und
an Blickwinkelweitung gewonnen. Auf der anderen Seite erscheint es immer
fraglicher, inwieweit die neue Multiperspektivität es noch erlaubt, eine allgemein

gültige historische Gesamtdarstellung zu produzieren. Doch genau dies

wird offenbar von einem Teil der Öffentlichkeit und der Politik von den nun

vielerorts eingesetzten historischen «Wahrheitskommissionen» erwartet. Die
Historikerkommissionen sollen ein definitives Urteil über einen bestimmten
Untersuchungsgegenstand und -zeitraum abgeben, das Grundlage eines neuen

offiziellen Geschichtsbildes werden soll.

DIE FRAGILITÄT DES MACHTGEWINNS
ALS «WAHRHEITSPRODUZENTIN»

Was mit einer solchen Aufgabe auf den ersten Blick als signifikanter
Machtzuwachs der Geschichte bezeichnet werden könnte, zielt in Wirklichkeit an den
Erkenntnismöglichkeiten der Geschichtswissenschaft vorbei. Die ihr mithin
zugeschriebene Rolle der Richterin über die Vergangenheit kann sie nicht nur
nicht erfüllen, sie läuft sogar weitgehend ihrer Fachkompetenz zuwider. Womit

im Übrigen nichts über die Ergebnisse der Historikerkommissionen
ausgesagt wird, sondern nur etwas über den jeweils an jene gerichteten Anspruch.)
Was die Geschichtsschreibung vermag, ist die Entmystifikation falscher
Geschichtsbilder. Ebenso kann sie strafrechtlich relevante Tatbestände festhalten,
die bis heute verdeckt geblieben oder nicht perzipiert worden sind. Allerdings
handelt es sich um Deutungsangebote, die sich erst durchsetzen müssen. Die
Geschichtswissenschaft ist, wie jede Historikerin und jeder Historiker weiss,

zwar eine kumulative, auf dem empirischen Beleg der Quellen basierende



MACHT UND OHNMACHT / POUVOIR ET IMPUISSANCE TRAVERSE 2001/1

100

Wissenschaft, was eine Überprüfung der Gültigkeit einer Aussage und ihre

Nachvollziehbarkeit durch das Fach garantiert. Gewisse Deutungen können

daher jeweils ausgeschlossen werden. Doch sie ist auch eine narrative
Wissenschaft, deren logische Kohärenz und Stringenz sprachlich über Plausibilität
hergestellt wird. Mitunter sind mehrere Deutungen Gegenstand des fachlichen
Streites. Selbstverständlich geht es hier nicht darum, einem billigen Relativismus

das Wort zu reden, sondern um die eigentlich banale, aber in der öffentlichen

Diskussion nicht immer zur Kenntnis genommene Feststellung, dass

historische Wertungen nie definitiv sind. Wenn also Historiker ihre traditionelle

Rolle mit derjenigen von Richtern vertauschen, wie das Mitglied der

Unabhängigen Expertenkommission Schweiz– Zweiter Weltkrieg, HaroldJames,

schreibt, wenn sie zu einem endgültigen historischen Urteil mit juristischer
Konsequenz kommen sollen,6 so handelt es sich um den berechtigten Versuch,
unter den oben genannten Bedingungen historische Gerechtigkeit herzustellen –
nicht historische Wahrheit. Was Aussenstehenden vielleicht als akademische

Wortklauberei erscheinen mag, stellt für die Geschichtswissenschaft immerhin
eine epistemologische Grundsatzfrage dar. Ausserdem – das kann hier nur kurz
angemerkt werden – untersteht die neue Funktionszuschreibung einfachen
Nützlichkeitserwägungen: Sobald die Krisensituation vorüber ist, ver)schwindet

auch der Bedarf nach Orientierungswissen.
Für den vermeintlichen, aber letztlich doch wieder höchst relativen Bedeutungszuwachs

der Geschichtswissenschaft liesse sich noch ein weiteres Exempel

anführen. In den letzten Jahren hat auch die Rolle der Historiker als
Sachverständige vor Gericht an Wichtigkeit gewonnen, sei es als Verfasser von
Gutachten, sei es als Zeugen der Anklage oder der Verteidigung. Die Fertigung
historischer Expertisen, eine Aufgabe, die das Institut für Zeitgeschichte im
Vorfeld des Frankfurter Auschwitz-Prozesses von 1963 erstmals inne hatte,

beschäftigt die Geschichtswissenschaft immer häufiger.7 Und im Prozess gegen

den Franzosen Maurice Papon 1997 sagten über ein halbes Dutzend Historiker
vor der Justiz aus. Auch in diesem Fall stellt sich freilich die bereits angetönte

doppelte Frage – dies allenfalls noch verschärft: Wie kompatibel erweist sich

die neue Aufgabe mit der Logik und der Methodik der Geschichtsschreibung
und wie real ist die vermeintliche Status- und Einflusssteigerung der Historiker?
Wenn die historische Kompetenz symbolisch eine deutliche öffentliche
Aufwertung erfuhr, so zeigte insbesondere der Papon-Prozess gleichzeitig die Grenzen

des Rollentausches für die Historiker respektive die Geschichtswissenschaft.

Ein solcher Befund mag erstaunen, folgt man dem italienischen Historiker

Carlo Ginzburg, der 1979 mit Brillanz auf die Methodenähnlichkeit
zwischen Historie und polizeilichem Ermittlungsverfahren hingewiesen hat, da

beide auf dem «Indizienparadigma» beruhen, das aufgrund von Spuren das



101

STUDER: WIE JUSTIZIABEL IST DIE HISTORIE?

«Ganze» je nachdem den Fall, das Ereignis, den Kontext …) rekonstituiert.8

Wo die Vorgehensweise zwischen Historiker und Untersuchungsrichter indessen

durchaus zu Recht verglichen werden kann, so gilt dies für den Richter nicht
mehr. Als oberster Interpret der juridischen Normen und Quellen besteht seine

Tätigkeit im hierarchisch organisierten Feld der Justiz darin, «richtig» oder

«wahr» von « falsch» zu scheiden, «erlaubt» von «verboten» Recht von
Unrecht, wie diese auch vom jeweiligen Normensystem definiert seien. Raum für
die Koexistenz unterschiedlicher Interpretationen wie im vergleichsweise
horizontal strukturierten Feld der Wissenschaft ist nicht vorhanden.9

Zwischen der gerichtlichen und der historischen Untersuchung zeichnen sich
noch weitere methodologische Differenzen ab: Erstens erstrecken sich die
Kompetenzen der Geschichtswissenschaft auf Ereignisse und Vorgänge, die
naturgemäss nur einmalig sein können, während die Justiz im Kontext ihres eigenen
Rechtssystems Einzelfälle im Hinblick auf eine allgemein gültige Norm bewerten

muss.10 Hiermit steht – zumindest idealtypisch – das Prinzip Singularität
dem Prinzip Universalität gegenüber. Zweitens unterscheiden sich die jeweiligen

Bewertungen grundlegend in ihrem Status: Während die historische
Erkenntnis einen Plausibilitätsanspruch erhebt, mithin gleichsam als wahrscheinliche

«Wahrheit» bezeichnet werden kann, entscheidet der Richter verbindlich.
Seine «Wahrheit» ist «gültig» sie ist sozusagen absolut, denn sie hat konkrete
Folgen. Zudem existieren daneben nicht noch andere mögliche Interpretationen.

Schliesslich ist mit dem Urteilsspruch – zumal der Höchstinstanz – das

Verfahren abgeschlossen, wohingegen die Ergebnisse der Geschichtswissenschaft

in einen Prozess permanenter Revision eingebettet sind. Im Verfahren
gegen Papon wirkten sich diese Differenzen so weit zu Ungunsten der Historiker

aus, dass sie nach der Meinung von Henry Rousso, der eine Aussage vor
Gericht aus diesen Gründen verweigert hat, an einer sachkundigen Ausführung
ihrer Arbeit gehindert waren. In der Tat erhielten sie weder Einblick in die
Akten und Zeugenaussagen noch durften sie für ihr Zeugnis schriftliche Unterlagen

beiziehen. Ihre Rolle beschränkte sich darauf, eine allgemeine Einführung

in die Vichy-Zeit zu geben, den Kontext darzustellen. Nun gibt es aber,

wie die Historiker und Historikerinnen wohl wissen, keinen Kontext «an sich»

ohne Fragestellung, ohne Problematisierung.11 Unter diesen Bedingungen, so

lässt sich folgern, fiel der Historie vor Gericht nicht mehr als eine

hilfswissenschaftliche Funktion zu.
Rousso seinerseits spricht von Konkurrenz zwischen Justiz und Historie. In
dem Zusammenhang sei noch kurz auf eine weitere Facette der Frage nach

Macht und Ohnmacht der Geschichte hingewiesen: auf den Fall, wenn die
Justiz über die Methoden und Aussagen der Historie zu Gericht sitzt, wie
dies in der Schweiz kürzlich in zwei prägnanten Bundesgerichtsentscheiden



MACHT UND OHNMACHT / POUVOIR ET IMPUISSANCE TRAVERSE 2001/1

102

geschehen ist. Ohne auf den Rechtskonflikt Hofer – Frick und die Beanstandung

des Westschweizer Dokumentarfilms «L’honneur perdu de la Suisse»
durch die Unabhängige Beschwerdeinstanz für Radio und Fernsehen und
danach das Bundesgericht eingehen zu können, sei nur gesagt, dass hier
offensichtlich mit der Logik der Justiz politische Entscheide gegen neuere
Fragestellungen, Methoden und Erkenntnisse der Geschichtswissenschaft gefällt
worden sind.12 In beiden Fällen wurde von der juristischen Seite die Sachlichheit
der Aussagen nicht in Frage gestellt, allenfalls aber die Forschungs- und

Meinungsäusserungsfreiheit gegen Rechtsgüter wie der Schutz von
Privatinteressen und von Persönlichkeitsrechten sowie das Recht der Fernsehzuschauer

auf «objektive Information» minder gewichtet. Die Historiker täten

gut daran, solche Entwicklungen breit zu diskutieren und ihre Sichtweise

öffentlich einzubringen. Denn der Streit um Geschichtsbilder ist Teil dessen,

was Eric Hobsbawm einmal als «säkulare Religionskriege des 20. Jahrhunderts

» bezeichnet hat. Die öffentlichen Reaktionen, wenn die Ergebnisse
öffentlich mandatierter Historiker an bewährten Geschichtsbildern rütteln, geben
beredtes Zeichen davon. Die Geschichte und ihre Produzenten sitzen somit, ob
sie es nun wahrhaben wollen oder nicht, keineswegs im akademischen
Elfenbeinturm. Sie befinden sich im Gegenteil an einer Schlüsselstelle zwischen

Wissenschaft, Politik, Justiz und Herrschaft.

Anmerkungen

1 Walter Benjamin, «Geschichtsphilosophische Thesen» in Ders., Zur Kritik der Gewalt und
andere Aufsätze, Frankfurt a. M., Edition Suhrkamp, 2. Aufl., 1971, 83.

2 Auf die Tatsache, dass die antisemitische rassenbiologische Vernichtungspolitik lange nur
als ein Aspekt unter vielen anderen der nationalsozialistischen Verbrechen betrachtet wurde,
verweisen jüngst Norbert Frei, Dirk van Laak u. Michael Stolleis Hg.), Geschichte vor
Gericht. Historiker, Richter und die Suche nach Gerechtigkeit, München, 2000. Vgl. auch

Annette Wieviorka, Le Procès de Nuremberg, Caen/Rennes 1995. Zu Frankreich: Henry
Rousso, «L’épuration en France: une histoire inachevée» Vingtième Siècle 33 1992),
78–106.

3 Eine radikale Kritik an der zögerlichen Entnazifizierung in Europa bringt Tony Judt «Die
Vergangenheit ist ein anderes Land. Politische Mythen im Nachkriegseuropa» Transit,
europäische Revue 6 [1993], 87–120) an. Der Verfasser bezeichnet die auf dieser Grundlage
konstruierten Geschichtsbilder als «Mythenbildung der Nachkriegszeit» und er spricht von
der «Fehlerinnerung» an die Kriegsjahre.

4 Nr. 284, 5. Dezember 1996.
5 «Geschichtsschreibung als Legitimationswissenschaft 1918–1945. Einleitende Bemerkungen

» in Ders. Hg.), Geschichtsschreibung als Legitimationswissenschaft 1918–1945,
Frankfurt a. M 1997, 21.

6 «Die Bergier- Kommission als Wahrheits-Kommission » in Frei, van Laak u. Stolleis Hg.)
wie Anm. 2), 130–140, hier 139.

7 Vgl. Norbert Frei, «Der Frankfurter Auschwitz-Prozess und die deutsche Zeitgeschichts-



103

STUDER: WIE JUSTIZIABEL IST DIE HISTORIE?

forschung» in Fritz Bauer Institut Hg.), Auschwitz. Geschichte, Rezeption und Wirkung.
Jahrbuch 1996 zur Geschichte und Wirkung des Holocaust, Frankfurt a. M./ New York
1996, 123–138.

8 Hier nach der deutschen Übersetzung: «Spurensicherung. Der Jäger entziffert die Fährte,
Sherlock Holmes nimmt die Lupe, Freud liest Morelli – die Wissenschaft auf der Suche
nach sich selbst» in Ders.,Spurensicherung. Die Wissenschaft auf der Suche nach sich
selbst, Berlin 1995, 7–44.

9 Für eine soziologische Analyse der Kräfte- und Machtverhältnisse auf dem juristischen Feld
vgl. Pierre Bourdieu, «La force du droit. Eléments pour une sociologie du champ juridique»
Actes de la recherche en sciences sociales 64 1986), 3–19, hier bes. 4.

10 Henry Rousso, «Justiz, Geschichte und Erinnerung in Frankreich. Überlegungen zum Papon-
Prozess» in Frei, van Laak u. Stolleis wie Anm. 2), 141–163, hier 158; Michael Stolleis,
«Der Historiker als Richter – der Richter als Historiker» in ebd., 173–182, hier 178; Bourdieu

wie Anm. 9), 5.
11 Rousso wie Anm. 10).
12 Zum Fall Hofer – Frick vgl. insbesondere unter den zahlreichen Beiträgen Beatrix Mesmer,

«Geschichte und Gerichte: Der ‹Fall Wilhelm Frick›» Der Bund, 12. Oktober 1998. Zur
Verurteilung der Télévision Suisse Romande mit der Sendung von Temps présent, vgl. Peter
Hug und Brigitte Studer, «‹Historische Wahrheit› contra ‹Thesen› zur Zeitgeschichte. Zum
Entscheid der Unabhängigen Beschwerdeinstanz für Radio und Fernsehen gegen eine historische

Dokumentation» traverse 3 1998), 128–139 sowie die Replik von Georg Kreis,
«‹Wahrheitsfindung› – zweite Runde. Wieviel Spielraum für zeitgeschichtliche Dokumentarfilme?

» traverse 1 2000) 1, 150–154. Zum Bundesgerichtsentscheid: Neue Zürcher
Zeitung, 20. 12. 2000.

RESUME

LE TRIBUNAL DE L’HISTOIRE – L’HISTOIRE DEVANT
LES TRIBUNAUX. L’HISTOIRE EST-ELLE JUSTICIABLE?

La question du pouvoir de l’histoire se pose aujourd’hui avec plus d’acuité que
jamais. D’une part, les historiens doivent servir de plus en plus fréquemment
d’experts en matière de «politique de l’histoire» de même que dans des

procédures de réhabilitation et d’indemnisation des victimes. D’autre part, ils se

sont trouvés récemment eux-mêmes accusés devant les tribunaux. Que l’histoire
se découvre ainsi au centre d’un réseau de tensions entre la science, le pouvoir
politique et la société ne représente rien d’autre que les conditions de production

propres à la connaissance historique. Toutefois, ce n’est que récemment
que cette configuration est apparue au grand jour, dès lors que le potentiel
conflictuel entre ses différents pôles se réveille. Cette contribution jette quelques

éclairages sur les origines contradictoires de l’augmentation de cette conflictualité.

Elle s’interroge aussi sur la position de l’histoire face à la justice.
Deux aspects sont à retenir quant au rapport de l’histoire au pouvoir politique.



MACHT UND OHNMACHT / POUVOIR ET IMPUISSANCE TRAVERSE 2001/1

104

Le premier souligne le rôle de l’histoire au moment où, avec l’implosion du
régime soviétique, la fin de la Guerre Froide et la formation de l’Europe, les

cadres politiques et mentaux doivent être recomposés. Recours encore accru à

l’histoire par l’action de la société civile, notamment les organisations de

défense des victimes «de l’histoire» Dans ce contexte, plusieurs pays ont vu la
constitution de commissions d’historiens, officiellement mandatées de faire la
lumière sur le passé. Or cette nouvelle fonction attribuée à l’histoire arrive à un

moment paradoxal puisqu’elle coïncide avec une évolution internede la discipline
historique, celle-ci ayant largement optée pour une posture théorique et

méthodologique de distance critique face au pouvoir depuis les années soixante.
Ce qui, de prime abord, apparaît comme un incontestable gain d’influence et de
puissance de l’histoire doit toutefois être relativisé. En réalité, il semble que le

public et les pouvoirs politiques considèrent l’histoire comme une productrice
de vérité et ne comprennent donc pas toujours la nature des résultats produits.
Les réactions, si ceux-ci ne correspondent pas aux attentes, s’ils mettent en

question les interprétations traditionnelles, n’en sont que plus violentes. La

fragilité du prétendu nouveau pouvoir de l’histoire se manifeste également dans

un autre domaine, celui du judiciaire. Même si des historiens sont de plus en

plus souvent appelés comme experts au secours de la justice, leur rôle se limite
parfois à celui d’une science auxiliaire. En dépit de certaines similarités, les
méthodes d’investigation entre le juge et l’historien diffèrent. Le procès Papon

en France a été particulièrement frappant à cet égard. Enfin, il faut mentionner

le cas où l’histoire elle-même, ses méthodes et ses interprétations passent

en tribunal. Quoique de natures différentes, les deux récents jugements du

Tribunal fédéral à propos du dossier Hofer-Frick et celui de l’émission télévisée
«L’honneur perdu de la Suisse» posent problème pour la liberté de recherche et
d’expression. Tant que les interprétations du passé restent des enjeux de société,

l’histoire se trouvera au centre des conflits entre science, politique, justice et
pouvoir.


	Geschichte als Gericht - Geschichte vor Gericht. Oder: wie Justiziabel ist die Historie?

