
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 8 (2001)

Heft: 1

Artikel: Die Historie und das jüngste Gericht

Autor: Fisch, Jörg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-19995

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-19995
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


89

FISCH: DAS JÜNGSTE GERICHT

DIE HISTORIE UND DAS JÜNGSTE GERICHT

JÖRG FISCH

Art und Ausmass des Einflusses der Historie auf das, was Nietzsche emphatisch
das Leben nannte, können sich rasch ändern. In den 70er- und 80er-Jahren galt
die Historie eher als lebensbehindernd, schien sie doch lediglich die Veränderung

der Gesellschaft durch Rückbindung an das Vergangene zu erschweren.

Die in erster Linie sozialtechnisch gesehenen Sozialwissenschaften standen in
höherem Ansehen. Die Auswirkungen reichten bis in die Stundenverteilung der

Lehrpläne an den Schulen hinein. In den letzten Jahren hat sich das Blatt
gewendet wenn auch noch nicht in den Stundenplänen), und das Wissen um die
Vergangenheit gilt weitherum als zentrale Voraussetzung für die Bewältigung
gegenwärtiger und künftiger Probleme.
Es wäre reizvoll zu untersuchen, in welchen Zeiten die Historie aus welchen
Gründen jeweils grossen oder geringen gesellschaftlichen und politischen
Einfluss hatte. Und es wäre noch reizvoller, nach der Art dieses Einflusses zu
fragen. Jedenfalls haben sich spätere Generationen von Historikern nicht immer
nur darüber gefreut. So dürfte kräftiger Nationalismus meistens mit verstärktem
Einfluss der Historie verbunden sein, ob er nun in der Form von Imperialismus,
nationaler Befreiung oder Sezessionismus oder sonstwie auftritt. Die Betonung
der eigenen Geschichte scheint leicht zu aggressiver Einstellung nach aussen zu
führen.
Es ist verständlich, dass sich die professionellen Historiker unter normalen
Umständen vor allem fragen, wie sie den Einfluss ihrer Wissenschaft – und

damit ihren eigenen Einfluss – möglichst aufrechterhalten, verstärken oder

zurückgewinnen können. In einer Zeit, in der Historiker als Autoritäten mit
Absicherungsfunktion für vielfältige politische Projekte beinahe so gefragt sind
wie Ethiker, sollte aber auch einmal die Frage gestellt werden, wie beschaffen

solcher Einfluss sein sollte. Welche Einwirkung auf das öffentliche Bewusstsein

und die Politik ist der Natur der Geschichtswissenschaft angemessen? Gibt
es auch Formen des Einflusses, die mit dem Charakter der Historie nicht
vereinbar sind, die zu Behinderungen der Wissenschaft führen oder sie gar
zerstören? Muss sie sich bestimmte Beschränkungen auferlegen, wenn sie sich
selber treu bleiben und ihre eigenständige Stellung wahren will? Man braucht



MACHT UND OHNMACHT / POUVOIR ET IMPUISSANCE TRAVERSE 2001/1

90

nicht so weit zu gehen wie Jacob Burckhardt und Macht als an sich böse zu

bezeichnen. Aber sie führt nicht nur professionelle Politiker in Versuchung,

Grenzen zu überschreiten. Die folgenden Überlegungen versuchen, einige solche

Grenzen anzudeuten. Die zentrale These lautet: historische Urteile sind der
permanenten Revision fähig und bedürftig – hierin liegt das Besondere der als

Wissenschaft verstandenen Historie. Werden sie als abschliessende Urteile mit
unwiderruflichen Folgen behandelt, so werden sie zu juristischen Urteilen.
Während die Grundlage der historischen Urteile die wissenschaftliche Wahrheit

ist, müssen sich juristische Urteile in letzter Instanz auf Macht stützen.
Beides gleichzeitig ist nicht zu haben. Ich werde diese These anhand zweier

Beispiele entwickeln. Das erste stammt aus meiner eigenen Forschungspraxis,

das zweite aus unmittelbarer Aktualität.

DIE LANDFRAGE IN SÜDAFRIKA

Bis vor kurzem war in Südafrika unter Weissen die Auffassung weit verbreitet,
dass in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts grosse Teile des heutigen
Staatsgebietes infolge von Kriegen und Vertreibungen unter den Schwarzen nahezu

menschenleer wurden, bis dann die Buren in diese Gebiete einströmten. Die
Forschung hat inzwischen gezeigt, dass zu keinem Zeitpunkt von menschenleeren

Ländern die Rede sein konnte, dass die Weissen durchaus an den Kämpfen

beteiligt waren und dass sie danach keineswegs ohne auf Widerstand zu

stossen in die Gebiete einströmten. Wieder andere kamen nicht als Eroberer,

sondern als Schutzsuchende in die Gemeinwesen der Schwarzen.

Mit dieser Kontroverse hat sich ein anderer wissenschaftlicher Streit um

Siedlungsfragen verbunden. Als die Niederländer im 17. Jahrhundert am Kap

zu siedeln begannen, stiessen sie auf die Khoisan, eine Urbevölkerung, die
sich deutlich von den Schwarzen, die heute die grosse Mehrheit der
südafrikanischen Bevölkerung ausmachen, unterschied. Die Schwarzen drangen erst

im Verlauf der folgenden Zeit von Nordosten immer weiter gegen das Kap vor.

Die Frage, wo die Weissen und wo die Schwarzen früher waren, ist für manche

Gebiete noch durchaus offen oder jedenfalls umstritten.
Hier liegt ein geradezu klassischer Fall vor für potenziellen und, in der Zeit der

Apartheid, auch aktuellen Einfluss der Geschichtswissenschaft: diese vermag

mit ihren Methoden zu entscheiden, wer jeweils in einem Gebiet früher siedelte

und infolgedessen Rechte auf das betreffende Land hat. Die Frage ist, ob die
Historiker sich freuen sollen, wenn ihre Forschungsergebnisse solche Wirkungen

haben. Mir graut bei der Aussicht, dass Ergebnisse der Wissenschaft auf

diese Weise in juristische und politische Entscheidungen umgesetzt werden.



91

FISCH: DAS JÜNGSTE GERICHT

Der erste Grund ist systematischer Art. Die Vorstellung, die Siedlungsräume
der Welt würden generell gemäss ihrer Erstbesiedlung verteilt, ist erschreckend.

Selbst unter der Annahme, die Erstbesiedlung liesse sich überall zweifelsfrei
ausmachen, wären die Folgen katastrophal. Es müsste zu Völkerwanderungen
ungeahnten Ausmasses und zu endlosen Kämpfen kommen. Hier ist ein
falsches, sich auf die Historie stützendes Prinzip zur Grundlage gemacht worden.
Selbst Eroberer werden, wenn ihre Verbindung zu ihrem Herkunftsgebiet
abreisst, irgendwann zu Einheimischen. Ausgangspunkt müsste in diesem Falle

vielmehr die Gegenwart sein, mit der Frage, wer aufgrund seiner jetzigen
Stellung ein Wohnrecht in dem Gebiet, in dem er sich befindet, haben soll.
Vielleicht wird die Anwesenheit über eine bestimmte Zeit hinweg verlangt oder

ein sonstiges Erfordernis aufgestellt werden. Wichtig ist, dass diese
Entscheidungsgrundlage sich nicht aus den Ergebnissen historischer Forschung ableiten
lässt, sondern ihr vorausgeht.

Das Beispiel lässt noch keine Verallgemeinerung zu. Aber es fordert zumindest

zu Vorsicht auf. Die Berufung auf Zustände oder Ereignisse in der Vergangenheit

ist nicht automatisch geeignet, gegenwärtige Streitpunkte und zukünftige

Verhältnisse zu regeln. Wer dies trotzdem tun will, muss nachweisen, dass

das Kriterium, das sich auf die Vergangenheit stützt, zu gerechten Ergebnissen

führt.
Der zweite Grund, der Skepsis, ja Zurückweisung des Prinzips empfiehlt, ist
methodischer Natur. Gerade die Art von historisch-archäologischer Untersuchung,

die im Zusammenhang der südafrikanischen Siedlungsgeschichte nötig
ist, ist notorisch unsicher und variabel. Mit jeder neuen Schicht, die entdeckt und
ausgegraben wird, können sich die Auffassungen über die Frage, wer denn nun
zuerst hier gewesen ist, wieder ändern. Das bedeutet, dass entweder die
Entscheidung immer wieder revidiert werden muss, dass immer wieder Umsiedlungen

erfolgen, oder aber dass mit einer Entscheidung immer wieder zugewartet
werden muss, weil ja noch keine abschliessende Gewissheit erreicht worden
ist. Also geschieht entweder zu viel oder gar nichts. Dieses Dilemma spiegelt

lediglich eine methodische Grundtatsache der Geschichtswissenschaft: sie stellt
einen grundsätzlich unabgeschlossenen und unabschliessbaren Forschungsprozess

dar, der stets nur zu provisorischen und überholbaren Ergebnissen führt, und

zwar in doppelter Hinsicht. Einerseits kann zu jeder beliebigen Frage an die

Vergangenheit jederzeit neues Material zum Vorschein kommen. Dieses neue

Wissen kann, ja es muss manchmal sogar, zu neuen Auffassungen und Urteilen
führen. Wer das verhindern will, muss die Geschichte für abgeschlossen erklären.

Dann braucht nicht mehr geforscht zu werden – was in der Praxis heisst,
dass nicht mehr geforscht werden darf. Andererseits ändern sich die historischen
Urteilskriterien und die historischen Urteile selber im Lauf der Zeit, verändert



MACHT UND OHNMACHT / POUVOIR ET IMPUISSANCE TRAVERSE 2001/1

92

doch der unaufhörlich wachsende zeitliche Abstand permanent die Perspektive.

Häufig konkurrieren ausserdem zur gleichen Zeit verschiedene Kriterien und

Urteile miteinander. So lassen sich aus der Tatsache der Erstbesiedlung eines

Landes ganz unterschiedliche Schlüsse ziehen. Man kann sie für belanglos

erklären; man kann den Nachfahren der Erstbesiedler Sonderrechte verleihen,

die mit dem Prinzip der Rechtsgleichheit unvereinbar sind; man kann die später
Gekommenen vertreiben usw. – und jede dieser Massnahmen lässt sich
aufgrund bestimmter Kriterien rechtfertigen. Diese prinzipielle Unabgeschlossenheit

des historischen Urteils bedeutet weder, dass es beliebig ist, noch, dass es

nicht erfolgen soll. Wohl aber bedeutet sie, dass es im Bewusstsein um seine

Revidierbarkeit und Revisionsbedürftigkeit erfolgen soll. Das gilt selbst in den

scheinbar eindeutigsten Fällen. Selbst die grössten Verbrechen werden zumindest

in ihrem weiteren Zusammenhang auch von ernst zu nehmenden
Betrachtern nicht immer gleich eingeschätzt. Die Goldhagen-Kontroverse ist ein

Beispiel dafür. In ihr ging es nicht um die Frage der Tatsache und des Umfangs
der nationalsozialistischen Judenvernichtung, sondern um die Frage der
Täterschaft und des Ausmasses der Verantwortung.

Die südafrikanische Siedlungsgeschichte zeigt schliesslich noch, wie der
permanente Wandel der Ergebnisse der historischen Forschung den Versuch,
daraus unmittelbare Konsequenzen zu ziehen, ad absurdum führen kann.
Angenommen, die Ausgrabung eines Dorfes trägt Schicht um Schicht ab und stösst

dabei auf Spuren immer wieder anderer Erstbesiedler. Früher oder später werden

diese in der Gegenwart gar nicht mehr oder nur noch hypothetisch
rekonstruierbar sein. Dann ist die Historie so weit wie in Johann Peter Hebels
Geschichte Vater und Sohn, die, um es allen recht zu machen, den Esel nach

Hause tragen: man muss alle aktuell irgendwo siedelnden Gruppen vertreiben,

weil sie nicht die Erstbesiedler sind, während diese nicht mehr greifbar sind,
sodass niemand das Recht hat, irgendwo zu siedeln.

DIE SÜNDEN DER KATHOLISCHEN KIRCHE

Der Papst hat neulich sein Bedauern über verschiedene Handlungen und
Unterlassungen, welche die katholische Kirche im Verlauf ihrer Geschichte begangen

hat, ausgesprochen. Dieses Vorgehen wirkt – auf den ersten Blick – ausgesprochen

sympathisch, verschafft es doch den Opfern, oder jedenfalls einigen
Kategorien von ihnen, späte Genugtuung. Bei genauerem Hinsehen aber wirkt die
Sache problematisch. Der Papst hat nicht als Privatmann oderals Wissenschaftler

gesprochen, sondern als Oberhaupt einer Institution. Damit hat er, was inhaltlich
gesehen ein historisches Urteil ist, von der Form her betrachtet als offizielle



93

FISCH: DAS JÜNGSTE GERICHT

Stellungnahme abgegeben. Seine Aussage wird künftig nicht, wie ein
wissenschaftliches Urteil, lediglich nach Massgabe neuer Erkenntnisse und sich
wandelnder wissenschaftlicher Urteilskriterien geändert werden, sondern in erster

Linie nach Massgabe der Auffassungen und Bedürfnisse der katholischen
Kirche. Die Rolle der Historie ist von der Politik usurpiert worden.

Damit hat der Papst, je nachdem, zu viel oder zu wenig gesagt. Wenn es um
historische Urteile über die katholische Kirche geht, dann sollten diese Urteile
als wissenschaftliche abgegeben werden, von Wissenschaftlern und entsprechend

dem jeweiligen historischen Wissensstand und den unterschiedlichen zu
Grunde liegenden Urteilskriterien. So ist etwa Vieles von dem, wofür sich die

Kirche jetzt entschuldigt hat, nach den Auffassungen nicht nur der Päpste, unter
denen es erfolgt ist, sondern auch der grossen Mehrheit der zum jeweiligen
Zeitpunkt lebenden Katholiken durchaus erlaubt, ja sogar geboten gewesen, und

nichts spricht dafür, dass nicht auch die Kriterien der heutigen Urteile sich

früher oder später wandeln werden. Gerade manche Kriterien, die der Papst

verwendet, sind ja selbst innerhalb der katholische Kirche derzeit keinesfalls
unumstritten. Historische Urteile sollen und können sich nicht auf
ausserwissenschaftliche Autorität stützen.

Zu wenig hat der Papst gesagt, wenn es nicht lediglich um historische Aussagen

und Urteile gegangen ist, sondern darum, die Opfer in irgendeiner Weise zu
entschädigen und die Täter zu bestrafen. In Tat und Wahrheit konnte er als

Oberhaupt einer Institution gar kein wissenschaftliches, sondern nur ein seiner

Struktur nach juristisches Urteil abgeben: er hat als Amtsträger ein Urteil über
seine Vorgänger und darüber hinaus über seine Institution zu vergangenen

Zeitpunkten gefällt. Ein juristisches Urteil aber hat Folgen. Doch von Strafe

oder Entschädigung hat der Papst nicht gesprochen. Nun wäre eine solche eine

schwierige Sache. Die unmittelbar Geschädigten sind in den meisten Fällen
längst tot, und die Bestimmung ihrer Rechtsnachfolger ist, nach Jahrhunderten,

nicht mehr wirklich möglich. Dazu ergeben sich weitere Komplikationen. Was

soll etwa im Falle von Zwangsbekehrten erfolgen, deren Nachfahren zu glühenden

Katholiken wurden? Müssen sie für Handlungen entschädigt werden, über

deren Folgen sie glücklich sind? Ähnliches gilt bei derartigen Entschuldigungen
seitens anderer Institutionen, insbesondere bei Staaten. Wann und in welchem
Umfang etwa soll den nordamerikanischen Indianern Land zurückgegeben
werden? Wenn sich umgekehrt jemand angesichts vergangener Untaten seiner

Vorgänger oder Vorfahren schuldig fühlt, sollte er nach Massgabe aktueller
Bedürfnisse und nicht nach Massgabe vergangener Schuld Hilfe leisten. Noch
schwieriger wird die Sache, wenn es um Bestrafungen nach dem Tode der Täter

geht. Sollen deren Nachfolger und Nachkommen zur Rechenschaft gezogen

werden? Nach welchen Gesichtspunkten?



MACHT UND OHNMACHT / POUVOIR ET IMPUISSANCE TRAVERSE 2001/1

94

Ein juristisches Urteil ist an bestimmte Voraussetzungen gebunden. Vor allem
müssen die Täter greifbar sein. Deshalb können juristische Urteile in Form von
Gerichtsurteilen nicht beliebige Zeit nach den zu behandelnden Ereignissen
gefällt werden. Selbst wo keine formellen Verjährungsfristen gegeben sind, ist

ein Prozess irgendwann nicht mehr möglich.
Hier liegt nun der zentrale Unterschied zwischen dem juristischen und dem

historischen Urteil. Das historische Urteil ist unabgeschlossen und unabschliessbar;

das juristische ist endgültig und unwiderruflich. Zwar sind vielfältige
Instanzenzüge und Revisionen möglich. Doch vom Anspruch her ist das Urteil
irgendwann, wenn alle Instanzen durchlaufen sind, endgültig. Verglichen mit
dem historischen Urteil mit seiner dauernden Revidierbarkeit und der Konkurrenz

unterschiedlicher und immer neuer Urteilskriterien ist das juristische Urteil
starr und anfällig für Irrtümer und Fehlurteile. Das ist der Preis für seine

Endgültigkeit, und diese ist wiederum der Preis für seine Folgenhaftigkeit. Es

wird zur Grundlage von Strafe und Entschädigungen oder auch zum Freispruch.
Dadurch übt es Macht und Zwang aus. Beides fehlt dem historischen Urteil.

WEM GEHÖRT DAS JÜNGSTE GERICHT?

Aus diesem Verhältnis der beiden Urteilsarten zueinander ergibt sich eine

grosse Gefahr, die zugleich eine grosse Versuchung ist. Jede Seite hat etwas,

was der anderen fehlt, und sie leidet an einer Einschränkung, die für die andere

nicht gilt. Das legt den Versuch nahe, die Vorteile der anderen Seite zu gewinnen,

ohne auf die eigenen, ursprünglichen Vorteile verzichten zu müssen. Für
die juristische Seite würde das bedeuten, dass ihr Urteil in jeder Hinsicht als

unüberholbar gilt, dass es zur abschliessenden Wahrheit über den Sachverhalt

wird. Das ist möglich, aber es kann nicht im Voraus garantiert werden – die Zeit
schreitet über solche Urteile hinweg und lässt sie als Fehlurteile oder gar

Unrecht erscheinen, wie die Entschuldigung des Papstes, die auch bei Staaten

bzw. Staatsoberhäuptern zunehmend in Schwang kommt, gezeigt hat.

Die historische Seite kann für sich beanspruchen, dass sie der Wahrheit immer
näher kommt, dass sie ihr Urteil dank der Einbringung einer Vielzahl von
Perspektiven und der Berücksichtigung immer wieder neuer Fakten immer besser

begründen kann. Der Preis dafür ist die juristische Folgenlosigkeit des Urteils.
Würde es zur Grundlage von Bestrafungen und Entschädigungen, dann müsste

es für alle Zeiten als abschliessend und unveränderbar gelten. Das historische

Urteil ist Sache der Wissenschaft, das juristische ist Sache des Staates.

Die Vorstellung einer Vereinigung von historischem und juristischem Urteil ist

die Vorstellung des Jüngsten Gerichts. Darin fällt ein Geist, dem alles bekannt



95

FISCH: DAS JÜNGSTE GERICHT

ist, was sich seit Anbeginn der Welt bis zu ihrem Ende abgespielt hat, ein
abschliessendes Urteil. Dieses ist nicht mehr überholbar, weil dem urteilenden
Geist schlechthin alles bekannt ist, selbst das aus menschlicher Sicht Künftige.
Diese Allwissenheit aber ist dem Menschen in seiner geschichtlichen Existenz
verwehrt. Er kann das Jüngste Gericht nicht vorwegnehmen, und deswegen

lässt sich der Charakter gegenseitiger Unvereinbarkeit der beiden Urteilsarten
niemals überwinden. Die Historie muss sich bei den Urteilsgrundlagen
zwischen Wissenschaft und Wahrheit auf der einen Seite und Autorität und Macht
auf der anderen entscheiden.

HISTORIE UND STAAT

Ungeachtet dieser klaren Unterscheidungen lassen sich die beiden Arten von
Urteilen in der Praxis nicht strikt auseinander halten. Niemand kann die
staatlichen Autoritäten daran hindern, historische Urteile zur Grundlage juristischer
zu machen oder sie sogar einfach in solche umzuwandeln. Was kann die Historie
in dieser Situation tun? Sie sollte zunächst auf die Problematik eines solchen

Vorgehens hinweisen und die Zeitbedingtheit und Überholbarkeit ihrer Ergebnisse

betonen. Vor allem aber sollte sie darauf achten, nicht in das juristische
Urteil involviert zu werden. Sonst ist ihre künftige wissenschaftliche Freiheit
gefährdet. Denn hier kann sich eine eigentümliche, dialektische Symbiose von
Staat und Wissenschaft ergeben. Indem der Staat die Ergebnisse der Wissenschaft

als Grundlagen für wichtige Entscheidungen übernimmt, macht er sich

von ihr abhängig. Wenn es um die reale Macht geht, ist aber selbstverständlich
der Staat stärker. Also besteht die Gefahr, dass er seine Macht gegen die

Wissenschaft einsetzt, um sie daran zu hindern, ihre von ihm in juristische
umgewandelten und fixierten Urteile zu revidieren. Das aber ist nichts anderes

als eine Einschränkung der Freiheit der Wissenschaft und bedeutet letztlich
deren Ende. Aus der Abhängigkeit des Staates von der Wissenschaft ist die

Abhängigkeit der Wissenschaft vom Staat geworden. Die Wissenschaft, als die

schwächere Seite, kann eine solche Entwicklung nicht verhindern. Aber sie kann
wenigstens Vorkehrungen zu ihrer Erschwerung treffen. Zentral ist dabei die

konsequente Freihaltung der Wissenschaft von staatlichen Vorgaben.
Wissenschaftliche Urteile und Befunde, die in direktem oder indirektem Auftrag des

Staates gefällt bzw. gemacht werden, verzichten auf einen Teil der notwendigen
Distanz zum Staat. Sie haben die Tendenz, zu einer Art offizieller Geschichtsschreibung

zu führen. Deren Ergebnisse brauchen nicht formell verbindlich
erklärt zu werden – sie haben auch so immer schon ein Gewicht und eine

Autorität, die sonstige Geschichtsschreibung nicht haben kann. Die staatlich



MACHT UND OHNMACHT / POUVOIR ET IMPUISSANCE TRAVERSE 2001/1

96

bestellten oder sanktionierten Historiker werden tendenziell zu staatlich bestellten

Richtern. Mit noch grösserer Entschiedenheit zurückzuweisen sind Versuche,

historischen Aussagen gar Gesetzeskraft zu verleihen und sie entsprechend

zu sanktionieren. Hier wird endgültig versucht, die Geschichtswissenschaft zur

abschliessenden Weltenrichterin zu machen. Die Historie muss für ihre
politische Machtlosigkeit kämpfen, wenn sie ihre eigentliche, ihr angemessene

wissenschaftliche Macht und ihren gesellschaftlichen Einfluss behalten oder gar

verstärken will. Sonst hat sie nur noch vom Staat geborgte Macht.

RESUME

L’HISTOIRE ET LE JUGEMENT DERNIER

La situation actuelle des sciences historiques est un moment opportun pour faire
un examen de conscience: en tant que science, quel crédit accorder à l’histoire?
Y a-t-il des formes du pouvoir et des actions publiques qui sont mal reçues et

peuvent se révéler incompatibles avec ses objectifs? Ces questions sont
examinées au moyen de deux exemples: d’une part la polémique sur la première

colonisation et la propriété de la terre en Afrique du Sud et d’autre part les

excuses récentes du pape pour les actes de l’église catholique qui aujourd’hui
sont jugés négativement.
Cela conduit à la caractérisation générale des résultats de la recherche historique.
Les déclarations et jugements historiques sont toujours ouverts, dépassable et

nécessitant révision; ils dépendent de l’état des connaissances du moment et

de critères d’évaluation toujours changeants. De cette façon, l’histoire entre en

conflit avec la société et la politique, avides de déclarations définitives et

irrémédiables. Cet état de fait n’incombe pas aux jugements historiques, mais à

ceux en provenance de la sphère juridique. Dans cette sphère, les sentences sont

définitives car c’est la condition de leur capacité à durer, puisqu’elles
déterminent sans appel pour chaque cause, une faute et une responsabilité.
Leurs fondements sont le pouvoir et l’autorité de l’Etat, tandis que la base de

l’analyse historique relève d’une démarche scientifique. Chercher à conjuguer
les caractéristiques des deux approches reviendrait à anticiper le jugement dernier

et à présumer une omniscience des humains. C’est pourquoi l’histoire doit
veiller à se limiter aux jugements et déclarations qui lui sont accessibles. Surtout,
elle doit se ménager une distance par rapport à l’Etat. Sinon, l’histoire sera mise

dans la position où la vérité scientifique sera subordonnée au pouvoir de l’Etat.

Traduction: Frédéric Sardet)


	Die Historie und das jüngste Gericht

