
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 7 (2000)

Heft: 3

Artikel: Beim Lesen zweier Bücher über den katholischen Antisemitismus

Autor: Weiss, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-19461

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-19461
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TRAVERSE 2000/3

122

DEBATTE / DEBAT

BEIM LESEN ZWEIER BÜCHER
ÜBER DEN KATHOLISCHEN ANTISEMITISMUS

OTTO WEISS

Es war längst überfällig, dass in historischen Arbeiten der katholische
Antisemitismus in all seinen Schattierungen zur Sprache kam. Dank also an Olaf
Blaschke für seine in jahrelanger Forschungsleistung auf breiter Quellenbasis

erarbeitete und – was einer deutschen Dissertation wohl ansteht – im Gerüst

letztgültiger Wissenschaftlichkeit auf hoher Reflexionsebene mit dem Anspruch
auf Vollständigkeit einherschreitende Dissertation. Dank auch an Urs Altermatt
für seine weitaus schmälere, mit der Erzählung religiöser Alltagsgeschichte
Karfreitagsliturgie etc.) ins Essayistische ausschweifende Studie, die den

katholischen Antisemitismus in der Schweiz zur Sprache bringt.1 Eines ist jedenfalls
nach diesen beiden Büchern eindeutig: Es gab unter den Katholiken aller sozialen

Schichten Antisemiten, mehr noch, der Katholizismus als solcher, besonders

so weit er sich im 19. und 20. Jahrhundert in seinem Hauptstrom als

Ultramontanismus und Integralismus präsentierte, war grundsätzlich intolerant
gegenüber allem, was fremd und daher bedrohlich war. Diese Intoleranz galt
auch gegenüber dem Judentum, wobei im Einzelfall abzuklären wäre, ob ein

Katholik, wie Blaschke glaubt, so gut wie immer antisemitisch war, um katholisch

zu sein – sein Antisemitismus also, wie Altermatt meint, stets Mittel zum
Zweck war – oder ob er andere Wurzeln hatte, wobei auch hier die Mittel-
Zweck-Beziehung mitgespielt haben mag: Mancher Katholik war sicher auch

«antisemitisch» um zu beweisen, dass er ein guter Deutscher war und dass er es

mit der protestantisch-deutschen Kultur aufnahm. Für das 20. Jahrhundert gilt
dies zweifellos.2

Ehe wir uns nun den beiden Büchern zuwenden, eine persönliche Vorbemerkung,

die den Blickwinkel aufzeigt, unter dem sie gelesen wurden. In die
historische Wissenschaft eingeführt bei einem Lehrer, der seine Schüler zur

Struktur- und Mentalitätsgeschichte anregte, hatte ich in frühen Gehversuchen
das katholische Milieu mit seinen Riten und Mentalitäten als in sich geschlossen

beschrieben – damals redete man noch nicht von Milieu oder Subkultur,
sondern vom Getto3 –, habe aber allmählich, auch dank der Begegnung mit dem
Poststrukturalismus Michel Foucaults und dem «schwachen Denken» Gianni
Vattimos, gelernt, dass die historische katholische Wirklichkeit viel komplexer



123

WEISS: KATHOLISCHER ANTISEMITISMUS

ist und dass es nicht angeht, getäuscht von der Semantik, Strukturen und
Kontinuitäten zu erfinden und allzu unbeschwert Traditionslinien zu ziehen. Die
Ideologiekritik Poppers und die Beschäftigung mit Mythenbildungen in der
Geschichtsschreibung belehrten mich zudem, dass jede historische Aussage und
jedes Deutungsmuster stets der Überprüfung bedarf, wieweit vorwissenschaftliche

Vorentscheidungen mit in die Deutung eingeflossen sind. So habe ich denn mit
Interesse, aber auch mit Kritik, den Fortgang der Katholizismusforschung und
insbesondere das Engagement der Bielefelder Schule für die Erforschung von

Religion und Kirche verfolgt.4 Das zum besseren Verständnis meines
Blickpunkts, der sich im übrigen auch durch die Beschäftigung mit italienischen und

österreichischen Quellen geweitet hat.

IDENTISCHE ERGEBNISSE

Bemerkenswert, dass beide Autoren für Deutschland und die Schweiz trotz
verschiedener Ansätze und eines unterschiedlichen Untersuchungszeitraums zu
ähnlichen, ja, bis in die Formulierung hinein, identischen Ergebnissen kommen.
So findet sich bei beiden die Feststellung, dass es nach katholischem Verständnis

grundsätzlich zwei Arten von Antisemitismus gab, einen «schlechten»
abzulehnenden «Rassenantisemitismus» und einen «guten» erlaubten) religiös
oder sozial begründeten, wobei faktisch der religiös motivierte katholische
«Antijudaismus» durch Erfindung und «Modernisierung» antitalmudischer
Traditionen und durch Duldung des «schlechten» Antisemitismus selbst zum
Antisemitismus wurde. Beide Autoren sind sich auch darüber einig, dass der

Antisemitismus der Katholiken, ähnlich wie ihr Antiliberalismus, mit ihrer
Ablehnung der «Moderne» zu tun hatte, näherhin, dass er den antimodernen
Katholiken dazu diente, die «Komplexität der Moderne» zu reduzieren, indem
sie diese im «Juden» personalisierten; ferner, dass der Antisemitismus bei der

Ausbildung des katholischen «Milieus» mitbestimmend war und seinerseits

von diesem Milieu gefördert wurde. Eine Reihe weiterer Übereinstimmungen,
insbesondere was die Interpretationsraster anlangt, lassen sich feststellen.
Offensichtlich sprechen die Quellen eine eindeutige Sprache. Was merkwürdig
berührt, ist allerdings die Tatsache, dass Altermatt, der mit dem Anspruch
auftritt, ein «neues kohärentes Interpretationsmuster» zum Verständnis des

katholischen Antisemitismus vorzulegen, häufig die von Blaschke aufgestellten
Kriterien bis in den Wortlaut wiedergibt, ohne Blaschke zu zitieren. Wenn er

beispielsweise darlegt, er wolle eine «Anatomie des katholischen Antisemitismus

» bieten, so scheint diese Formulierung, wie im übrigen auch Altermatts
Definition des Antisemitismus eine nahezu wörtliche Übernahme aus dem Buch



TRAVERSE 2000/3

124

DEBATTE / DEBAT

Blaschkes.5 Ist dies nur dadurch zu erklären, dass beide Autoren sich der

gleichen Thematik zuwenden, von gleichen Quellen und gleicher Literatur
ausgehen, sich in den gleichen Lexika informiert haben und in gleicher Weise
gesellschaftsgeschichtliche Modelle auf Religion, Konfession und Kirche in
Anwendung bringen? Tatsächlich gibt es in der Zwischenzeit zu dieser Frage

eine öffentliche Kontroverse, bei der es letztlich um den Vorwurf geht, Altermatt

habe abgeschrieben, mehr noch, er habe die innovativen Ansätze Blaschkes

übernommen,habe das von Blaschke verwendete Koordinatensystem, gewiss

mit einigen notwendigen Abweichungen, auf die Schweiz angewandt und nachher

erklärt, bei ihm sei alles ganz neu. Darüber kann man sich in der Schweizer
Tagespresse und jetzt auch in einer wissenschaftlichen Zeitschrift informieren.6

Blaschke hat seine Anfragen an Altermatt detailliert ausgebreitet. Altermatt hat
dazu Stellung genommen, sich von hoher Warte aus gegen «Monopolisierung
von Begriffen» gewandt und seine differenzierte Sicht hinsichtlich der Schweiz

vorgetragen. Vieles, was er schreibt, leuchtet ein. Anderes hätte er besser nicht
geschrieben.7 Nur ein Eingeständnis vermisst der Lesende: Es hätte ja doch sein

können, dass da einer exzerpiert hat und nachher nicht mehr so recht wusste,

woher er es hatte. Der Schreiber dieser Zeilen könnte eine Reihe ähnlicher Fälle
nennen. Das kann vorkommen, vor allem, wenn man in Eile ist. Altermatt
war in Eile. Aufgerüttelt durch den Vorwurf, er habe bisher den katholischen
Antisemitismus zu wenig berücksichtigt, was zu seinem Verzicht auf die
Präsidentschaft der «Unabhängigen Expertenkommission Schweiz – Zweiter
Weltkrieg» führte, schrieb er relativ schnell sein Buch.8 Doch wie immer dem

gewesen sein mag, was er schrieb, ist wichtig. Wir sind jetzt unter anderem

darüber informiert, dass rechtskatholisch-konservative Katholiken in der

Schweiz, aber auch als modern geltende Männer wie Urs von Balthasar und

Mario von Galli die These vom doppelten Antisemitismus, einem abzulehnenden

und einem erlaubten, bejahten.

Lassen wir die Kontroverse auf sich beruhen. Wissenschaftlich bringt sie

nichts, und es wäre schade, wenn sie zu Solidarisierungen auf beiden Seiten

und zu einem Kulturkampf der Katholizismushistoriker führen würde: hie

Bielefelder Gesellschaftsgeschichte, da katholische) Kommission für
Zeitgeschichte. Stellen wir lieber bei beiden Autoren heraus, was uns gefallen hat,
aber auch das, wo wir kritische Anfragen haben, wobei vorausgesetzt wird,
dass der Leser durch die bisher erschienenen Besprechungen9 mit dem Inhalt
der Bücher grundsätzlich vertraut ist. Nicht so sehr dieser als die verwendeten

Deutungsmuster, Raster und theoretischen Zugriffe stehen im Mittelpunkt
unserer Anmerkungen. Wenn wir uns dabei im wesentlichen auf die zuerst

erschienene Dissertation von Blaschke beschränken, so deswegen, weil Altermatt

sich, falls er sich nicht bewusst oder unbewusst an Blaschke anhängte,



125

WEISS: KATHOLISCHER ANTISEMITISMUS

zum mindesten dessen Vorstellungen von der Struktur des katholischen
Antisemitismus und von Milieu, Mentalität und Modernisierung teilt, auch wenn er

in der Zwischenzeit eine grössere Durchlässigkeit des katholischen Milieus zu
vertreten scheint.

EIN LOB FÜR BLASCHKE

Zunächst ein Lob für Blaschke wegen einer Beobachtung, die aus dem Rahmen

üblicher Katholizismusforschung fällt und sich bei Altermatt nicht findet. Es

ist der Hinweis auf den metaphysischen) Dualismus, der eigentlich jedem
auffallen müsste, der sich der Geschichte katholischer Theologie und
Frömmigkeit zuwendet, ausgehend von den Ignatianischen Exerzitien, aufgipfelnd in
der «Mystik» des Joseph Görres: hier das Reich Gottes, dort die böse Welt, hier
Christus, dort Satan und der Antichrist. Wer immer sich mit dem Rückzug der

Kirche vor der Moderne in eine Gettomentalität befasst, müsste hier ansetzen.

Sicher ging es immer auch um die Sicherung «starker Wahrheiten» zur Erhaltung

von Machtstrukturen, aber die Kehrseite des Machtstrebens war die tief
wurzelnde Angst vor dem Verlust der eigenen Identität: ja keine Berührung mit
dem, was seit Beginn der Moderne ausserhalb der eigenen geschlossenen
Bastion vor sich ging. Deshalb verteufelte und bekämpfte man alles, was fremd
und daher bedrohlich erschien, ob es nun Protestantismus, Liberalismus,
moderne Philosophie und Wissenschaft oder auch Judentum hiess. Die ganze

katholische Kirchengeschichte des 19. Jahrhunderts mit all ihren Verurteilungen

der modernen Welt ist dafür eine Veranschaulichung. Dass ein
Gesellschaftshistoriker das hinter solchen Verurteilungen liegende «theologische»

Konzept aufgreift, ist zu begrüssen.

Ein weiteres Lob gilt – auch dies ein «Sondergut» Blaschkes – dessen

vergleichender Methode. Verschiedene katholische Milieus – ich möchte lieber sagen

verschiedene Katholizismen – werden verglichen und in Beziehung gesetzt,

sowohl innerhalb Deutschlands als auch, wenigstens ansatzweise, im Blick über

die Grenzen. Zum mindesten wird dabei sichtbar, dass von den Katholiken
wahrgenommen wurde, was ringsherum geschah. Auch die Art, wie über die
Juden jenseits der Grenzen gesprochen wurde, wurde rezipiert. Dies gilt für
Frankreich, wobei der Hinweis auf den innerkirchlichen antidemokratischen)
Code im französischen katholischen Antisemitismus besonders wichtigerscheint.

Dies gilt erst recht für Österreich, auch wenn es nötig gewesen wäre, noch
ausführlicher auf das Nachbarland einzugehen, schon deswegen, weil Österreich

bis 1866 ein Teil Deutschlands war, wie auch wegen der fortdauernden
«grossdeutschen» Tendenzen im deutschen, zumal im bayerischen Katholizis-



TRAVERSE 2000/3

126

DEBATTE / DEBAT

mus. Zu nennen ist vor allem das Jahr 1848, auch was die Ausformung des

milieubedingten deutschen katholischen Antisemitismus betrifft. Symptomatisch

war die Situation in Wien. Hier entstand damals die «gesamtdeutsche»
katholische Aversion gegen das, was man später die «jüdische Presse» nannte

die gab es tatsächlich!). Liberale jüdische Intellektuelle wie der Philosoph

Herman Jellinek, der deswegen hingerichtet wurde, kämpften in ihren Blättern,
heftig befehdet von den Katholiken unter Führung Sebastian Brunners, gegen

staatliche und kirchliche Unterdrückung.10 Auch später war in Österreich die

führende liberale Neue Freie) Presse in jüdischer Hand, was Karl Kraus um
1900 veranlasste, seinen «Antisemitismus» in der Fackel nicht nur an den

Börsenjuden, sondern auch an der «jüdischen Skriblern» auszulassen.11 Freilich,

und darauf weist Blaschke mit Recht hin: der österreichische katholische
Antijudaismus war auf Grund lokaler Gegebenheiten und eines anders gearteten

Milieus weitaus radikaler als der «reichsdeutsche» und – dies sei in
Weiterführung der Beobachtungen Blaschkes angefügt – entwickelte sich im
christlichsozialen Populismus unter Lueger in der Konkurrenz mit den Pangermanisten

und «Rasseantisemiten» Schönerers trotz der Warnungen Kardinal
Rampollas zum Rassismus schlimmster Art. Hier tauchte schon sehr früh das

Schlagwort der «Überfremdung» auf, und bereits 1904 meinte ein christlichsozialer

Abgeordneter, die Juden könne man nur «mit Schwefelsäure» taufen.12

Damit überbot er noch Schönerers Parole: «Ob Jud, ob Christ ist einerlei, in der

Rasse liegt die Schweinerei.» Trotz einiger Arbeiten von Erika Weinzierl und

ihrer Schule,13 trotz der literarischen Verarbeitung durch Arthur Schnitzler bis
Thomas Bernhard, trotz erhellender Bemerkungen von Friedrich Heer bis Ernst
Hanisch14 ist der massive österreichisch-katholische Antisemitismus bis heute

nicht aufgearbeitet.

KRITISCHE ANMERKUNGEN

Nach dem Lob kritische Anmerkungen. Sie gelten im Grunde für alle Historiker,

die das Modernisierungsmodell und den Milieubegriff überstrapazieren.

Zu ihnen gehört so ziemlich die gesamte «Bielefelder Schule» aber auch der

Begründer der «Fribourger Schule» Altermatt, der es offensichtlich schon

immer liebte, auf fahrende Züge aufzuspringen, um sich dann als Lokführer zu

präsentieren.

1. Nicht nur die römische Kirche, auch Blaschke und ähnlich Altermatt) lieben,
wie viele Historikerinnen und Historiker, die sich einem mehr oder weniger
wertenden Modernisierungsbegriff verschrieben haben und als verkappte Hegelianer

noch immer an den Fortschritt glauben, die starken Wahrheiten. Was sie



127

WEISS: KATHOLISCHER ANTISEMITISMUS

fürchten, ist die Dekonstruktion, die postmoderne Unverbindlichkeit. Um sie zu
vermeiden, nehmen sie bewusst überspitzte Thesen in Kauf. Zu nennen wäre in
diesem Zusammenhang Blaschkes «Kompensationsthese» Sie besagt: auf
katholischer Seite lastete man eigenes Versagen und eigene Rückständigkeit den
Juden an. Andere Thesen betreffen nicht nur den Antisemitismus der Katholiken.

An erster Stelle sei die schon früher von Altermatt und anderen vorgetragene

und von Blaschke wiederholte These von der prinzipiellen Antimodernität
der Katholiken genannt. Zum mindesten wäre nachzuhaken und zu analysieren:

Was ist gemeint: der konkrete «Katholizismus» als gesellschaftliche
Gruppierung, der Ultramontanismus, einzelne Katholiken, die katholische «
Weltanschauung» die katholische Theologie oder was auch immer? Mit Thesen ist es

wie mit den kirchlichen Dogmen: Es lassen sich immer Belege finden, alles
lässt sich interpretieren, und sollten die Quellen einmal nicht so recht dem

vorgefassten Urteil entsprechen, um so schlimmer für die Quellen! Zu fragen

wäre jedoch: Ist es überhaupt Aufgabe derer, die sich mit Geschichte befassen,

letztgültige Thesen aufzustellen? Es können doch höchstens für Falsifizierung
offene Untersuchungsmodelle, also Hypothesen, sein, welche die Forschung

voranbringen und den wissenschaftlichen Diskurs anregen.

2. Für Blaschke wie für Altermatt nimmt das Milieukonzept eine zentrale Stellung

ein. Was zum Milieu gehört, ist definitorisch festgelegt. Blaschke etwa

unterscheidet zum einen das eigentliche katholische Milieu, das ultramontan
und integralistisch ist, zum andern die Dissidenten: den Rechts- und
Linkskatholizismus oder auch den «Kulturkatholizismus» für den eine Traditionslinie

von den Deutschkatholiken über die Altkatholiken bis zu den «
Reformkatholiken» gezogen wird. Verschiedene real existierende Katholizismen werden

nur partiell wahrgenommen oder ausgegrenzt. Die lebendigen Mikromilieus
an den Rändern der Gruppen, die oft wichtiger sind als der häufig erstarrte

Hauptstrom, geraten aus dem Blickfeld. Aus dem Blickfeld geraten aber auch

jene Katholiken, die es auf Grund äusserer Anlässe vorzogen, vorerst in die
innere Emigration zu gehen nach dem Ersten Vatikanum waren es ganze

Fakultäten).
3. Zu fragen ist: Hatte das katholische Milieu und die katholische «
Weltanschauung» wirklich die definierte ideologische Geschlossenheit, wie sie
Altermatt und Blaschke in seltenem Einklang mit dem alteingesessenen Hüter
katholischer Identität in der «Kommission für Zeitgeschichte» Heinz Hürten
propagieren, und das nicht nur hinsichtlich des Antisemitismus? War
Katholischsein in Deutschland wirklich mit dem sogenannten «deutschen Katholizismus

» identisch, oder gab es, trotz der ständig zunehmenden Verkirchlichung
und Engführung durch Rom und trotz der geschlossenen Phalanx des

Zentrumskatholizismus, nicht doch mehrere Katholizismen? Ähnliches gilt für



TRAVERSE 2000/3

128

DEBATTE / DEBAT

die Schweiz, und zwar ganz allgemein, wobei ausdrücklich frühere Studien
Altermatts zur Moderne und zum katholischen Schweizer Milieu mit in die

Kritik einbezogen seien. Wenn, wie Blaschke feststellt, Mentalitäten zäh sind,
sollte man sich beispielsweise daran erinnern, dass bis über die Mitte des

19. Jahrhunderts im ehemaligen Vorderösterreich und einstigen Bistum
Konstanz der josephinische Reformkatholizismus fortlebte. Ganz allgemein ist
festzuhalten: Wer Katholischsein mit einem bestimmten Katholizismus und

einem bestimmten Milieu identifiziert, übersieht nicht nur den qualitativen
Charakter des Katholizismusbegriffes, er klammert auch von vorne herein
einen Teil der Wirklichkeit aus. Auch das ist mitzudenken, wenn über
katholischen Antisemitismus nachgedacht wird.
4. Auf jeden Fall gilt, dass die gelebte Wirklichkeit sich von geschriebenen

Programmen unterscheidet. Wenn ein Hettinger und sonstige ultramontane

Ideologen den katholischen Antijudaismus predigten,15 ist zu fragen: Von wem
wurden ihre Schriften gelesen? Der Verfasser dieser Überlegungen weiss aus

der Tradition seiner Familie, einer kirchentreuen katholischen Arbeiterfamilie,
dass sie nicht gelesen wurden, dass es jedoch trotz kirchlicher und sonstiger

Propaganda sehr konkrete unterschiedliche Erfahrungen mit jüdischen Mitbürgern

gab, die zur Solidarität und Freundschaft mit dem kleinen jüdischen, von
Haus zu Haus reisenden Händler führten, der jede Woche bei uns am Tisch sass,

während der jüdische Kapitalist abgelehnt wurde, nicht weil er Jude, sondern

weil er Kapitalist war. Zugegeben sei, dass dabei natürlich die – nicht nur

katholische – Stereotype vom «jüdischen Wucherer» mit am Werk war man

dachte, zu Recht oder Unrecht, ähnlich wie schon Heine über den Baron

Rothschild).

WICHTIGE MEILENSTEINE
UND EINE ÜBERSEHENE PERSPEKTIVE

Trotz alledem: Aufs Ganze gesehen wird man Blaschke, der eine immense

Menge von Quellen sondiert hat, und auch Altermatt, der in der
Antisemitismusforschung in seinem Fahrwasser paddelt, zugestehen müssen, dass sie wichtige

Meilensteine gesetzt haben. Auch wenn in Deutschland das Eis schon

zuvor gebrochen war,16 lagen doch bisher keine so umfassenden Studien zu der

Thematik vor. Es sind Meilensteine, den Endpunkt der Antisemitismusforschung
bilden sie jedoch nicht, sondern einen Ausgangspunkt, auch wegen der darin
vorgetragenen «starken Wahrheiten» der Verallgemeinerungen und
Einseitigkeiten, die wir anmerkten, oder auch wegen einiger widersprüchlicher
Aussagen Blaschkes, etwa bezüglich der Gründe für die Dichte des katholischen



129

WEISS: KATHOLISCHER ANTISEMITISMUS

Milieus in Württemberg einerseits, in Baden andrerseits. Keine Historikerin und

kein Historiker ist vollkommen. Gerade das regt die Debatte an und hat sie

bereits angeregt.

Allerdings kann man sich schon jetzt fragen, ob man mit Rücksicht auf die
tatsächliche Pluralität der Katholizismen nicht doch besser von «Ultramontanismus

und Antisemitismus» oder von «kirchlichem Integralismus und
Antisemitismus» reden sollte. Tatsächlich begegnen denen, die sich mit dem
Ultramontanismus befassen, ständig die von Blaschke aufgezeigten antijudaischen,
in Richtung auf Antisemitismus zielenden Stereotypen. Es zeigt sich auch, dass

es nicht nur verschiedene Katholizismen, sondern auch verschiedene
Ultramontanismen gab. Johann Emanuel Veith, Konvertit aus dem Judentum, von
Blaschke als liberal gepriesen, verstand sich selbst als «gemässigt ultramontan

» und vertrat in seinen Predigten einen gemässigten Antijudaismus,17 der
extreme Ultramontane Carl Schmöger hingegen war auch in seinem Antisemitismus

extrem: Er schreibt 1874: «Das Judentum ist jetzt die furchtbare sociale
Macht geworden, es ist der Vampyr, der das dem Gerichte verfallene Europa
aussaugt, so dass bereits alle Macht und alles Geld in seinen Händen liegt, wie
nie seit der Zerstörung Jerusalems. So wäre also die letzte Stufe erklommen, um
unter Führung des Antichrist die letzte kurze Weltmonarchie zu errichten.»18

Solche Sätze passen in das Koordinatensystem Blaschkes, sie passen auch zu
den Ergebnissen Altermatts, besonders wo er über «Kulturkrise und
Weltverschwörung» nachdenkt.

Bleibt noch übrig auf eine übersehene Perspektive bei beiden Autoren
hinzuweisen. Wie häufig in Veröffentlichungen deutscher Gesellschaftshistoriker
das gleiche scheint für die Schweizer zu gelten) wird Italien, sieht man vom

Papsttum als kirchlicher Institution ab Fall Mortara etc.), ausser acht gelassen.

Dabei ist bereits 1983 eine italienische Forscherin den katholischen Wurzeln
eines autochthonen italienischen Antisemitismus in der Zeit des Faschismus

nachgegangen und hat sie bei den Vertretern des intransigenten Katholizismus
geortet.19 Nicht eine biologische Rassenlehre stehe bei ihnen im Vordergrund,
auch nicht religiöse Momente, vielmehr die Vorstellung von einer Verschwörung

jüdischer Wirtschaftsimperialisten, der jüdisch geführten Internationale
und der Freimaurer zur Eroberung der Welt. Nicht uninteressant ist, dass es sich

bei einer der vorgestellten Personen um Umberto Benigni handelt, der unter
Pius X. eine antimodernistische römische Spionageorganisation leitete, die sich
gegen jede demokratische Regung in der Kirche und gegen katholische
demokratische Parteien richtete. In ihnen, einschliesslich dem deutschen Zentrum,
sah Benigni die Freimaurer und Juden am Werk, welche die monarchischhierarchische

Ordnung in Staat und Kirche zu zerstören drohten, wie 1870 in
Italien, so um 1900 in Frankreich, anschliessend in Deutschland und anders-



TRAVERSE 2000/3

130

DEBATTE / DEBAT

wo. Dass Benigni sich für Charles Maurras begeisterte und zum glühenden

Faschisten wurde, ist nur folgerichtig. Anzufügen ist allerdings, dass die Träger

der nationalen Einigung in Italien, die 1870 der weltlichen Herrschaft des

Papstkönigs ein Ende bereitete, häufig tatsächlich Juden und Freimaurer waren

und dass es auch in Italien so etwas wie eine antiklerikale, von jüdischen

Direktoren Giacomo Dina, Eduardo Arbib) geleitete Presse gab. Wenn Pius IX.
1873 sich gegen Juden und Freimaurer erboste und wenn die deutschen Katholiken

einstimmten, ist dies mit zu sehen. Vieles, was sich im 19. Jahrhundert im
Katholizismus, bis hin zum Dogma der Unfehlbarkeit, ereignete, findet nur
durch die politischen Vorgänge in Italien seine volle Erklärung.

Anmerkungen

1 Olaf Blaschke, Katholizismus und Antisemitismus im Deutschen Kaiserreich Kritische
Studien zur Geschichtswissenschaft, 122), 2. Aufl., Göttingen 1999; Urs Altermatt,
Katholizismus und Antisemitismus. Mentalitäten, Kontinuitäten, Ambivalenzen. Zur
Kulturgeschichte der Schweiz 1918–1945, Frauenfeld 1999.

2 Vgl. Claus Arnold, Katholizismus als Kulturmacht. Der Freiburger Theologe Joseph Sauer
1872– 1949) und das Erbe des Franz Xaver Kraus Veröffentlichungen der Kommission für

Zeitgeschichte. B: Forschungen, 86), Paderborn 1999, 328 f.
3 Otto Weiss, «Der Rückzug der Kirche in das selbstgewählte Getto» Orientierung 32 1968)

261–265; Ders., «Der Ultramontanismus. Grundlagen – Vorgeschichte – Struktur»
Zeitschrift für bayerische Landesgeschichte 41 1978), 821–878.

4 Vgl. Otto Weiss, « Chiesa cattolica, religione e società nella più recente storiografia tedesca»
Ricerche di storia sociale e religiosa 52 1997), 169–197; deutsch: «Religiöse Geschichte
oder Kirchengeschichte? Zu neuen Ansätzen in der deutschen Kirchengeschichtsschreibung
und Katholizismusforschung. Ein Forschungsbericht» Rottenburger Jahrbuch für
Kirchengeschichte 17 1998), 289–312.

5 Blaschke wie Anm. 1), 27; Altermatt wie Anm. 1), 51.
6 Siehe Olaf Blaschke und Urs Altermatt, «‹Katholizismus und Antisemitismus›. Eine Kontroverse

» Schweizerische Zeitschrift für Geschichte 50 2000), 204–236.
7 Peinlich berührt der gegen Blaschkes Kritik gerichtete Satz Altermatts, ebd., 232: «Dass Sie

dies aber im Zusammenhang mit der Erinnerung an die Shoah […] tun, ist sehr schmerzlich.

»
8 Ebd., Altermatt, 219, Anm. 2.
9 Vgl. zu Blaschke: Wilfried Loth, Historische Zeitschrift 267 1998), 515–517; Klaus Schatz,

Frankfurter Allgemeine Zeitung, 1. 7. 1998; Claus Arnold, «Antisemitismus – Ultramontanismus

– Kulturkatholizismus» RJKG 18 1999), 243–251. – Zu Altermatt: Michael Meier,
«Der doppelte Antisemitismus der Katholiken» Tages-Anzeiger Zürich), 18. 11. 1999;
Katharina Kerr, «Die Spuren zum Wahnsinn. Erste grössere Aufarbeitung des katholischen
Antisemitismus in der Schweiz » Jüdische Rundschau, 2. 12. 1999.

10 Wolfgang Häusler, Das Judentum im Revolutionsjahr 1848 Studia Judaica Austriaca,
Bd. 1), Wien 1974.

11 Vgl. Reichspost Wien) 8 1901), Nr. 70, 24. Febr., 8; Arbeiter-Zeitung Wien) 13 1901),
Nr. 53, 5.

12 [P. Pöcksteiner], «Christlichsozial und ‹ klerikal›» Historisch-politische Blätter 136 1905),
106–128, hier 112.



131

WEISS: KATHOLISCHER ANTISEMITISMUS

13 Vgl. u. a. Erika Weinzierl, «Stereotypen christlicher Judenfeindschaft» in dies., Ecclesia
semper reformanda. Beiträge zur österreichischen Kirchengeschichte im 19. und 20.
Jahrhundert, Wien 1985, 254–270.

14 Evelyn Adunka, Friedrich Heer. Eine intellektuelle Biographie, Innsbruck 1995, 292, 315;
Ernst Hanisch, Der lange Schatten des Staates 1890–1990. Österreichische Gesellschaftsgeschichte

im 20. Jahrhundert, Wien 1995, 31.
15 Blaschke wie Anm. 1), 80 u. ö.
16 Vgl. Michael Langer, Zwischen Vorurteil und Aggression. Zum Judenbild in der deutsch¬

sprachigen katholischen Volksbildung des 19. Jahrhunderts, Freiburg i. B. 1994.
17 Vgl. Johann E. Veith, «Eine harmlose Exhorte an die Plenarversammlung des Katholiken-

Vereins am 1. August» Aufwärts 1 1848), 93–96; Sebastian Brunner, Kanzel und Politik für
Dr. Veiths Freunde und Feinde, Wien 1850; ders., Woher? Wohin? Geschichten, Gedanken,
Bilder und Leute aus meinem Leben, Bd. 2, Wien 1855.

18 Otto Weiss, Die Redemptoristen in Bayern 1790–1909). Ein Beitrag zur Geschichte des
Ultramontanismus Münchener Theol. Studien, I.: Hist. Abt., 22), St. Ottilien 1983, 1093.

19 Maria Teresa Pichetto, Alle radici dell’odio. Preziosi e Benigni antisemiti, Mailand 1983.


	Beim Lesen zweier Bücher über den katholischen Antisemitismus

