
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 7 (2000)

Heft: 3

Artikel: Konsolidierung und Legitimation politischer Macht zur Zeit der
helvetischen Revolution : die Rolle der Religion beim Bürgereid von
1798

Autor: Römer, Jonas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-19456

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-19456
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


67

RÖMER: BÜRGEREID 1798

KONSOLIDIERUNG UND LEGITIMATION
POLITISCHER MACHT ZUR ZEIT
DER HELVETISCHEN REVOLUTION

DIE ROLLE DER RELIGION BEIM BÜRGEREID VON 1798

JONAS RÖMER

Welche Rolle spielte Religion für die Ausübung politischer Macht in einem
revolutionären Regime? Stellt man sich die Frage in bezug auf die Schweiz,
bieten sich die fünf Jahre der Helvetischen Republik an, denn weder vorher
noch nachher gab es hier ein politisches Regime, das sich als revolutionär
verstand. Konnte die Kirche nach dem Bruch von 1798 ihre Funktion als

ideologisches Gerüst weltlicher Macht beibehalten oder büsste sie diese ein?

Untersuchungsgegenstand ist der Bürgereid, ein Ereignis, das sich aus folgenden

Gründen besonders eignet: Zum einen war seine Durchsetzung die erste

grosse Bewährungsprobe für das helvetische Regime, zum andern berührte er –

trotz oder gerade wegen des ihm zugedachten zivilen Charakters – religiöse
Empfindlichkeiten in besonderem Masse.

Der helvetische Bürgereid ist zwar auf regionaler oder kantonaler Ebene mehrfach

beschrieben worden, eine umfassende Untersuchung, die auch theoretische

Aspekte und den europäischen Kontext berücksichtigen würde, steht aber noch
aus. Auch der vorliegende Beitrag kann dieses Desiderat nicht einlösen,
sondern versucht, die eingangs erwähnte Fragestellung mit Hilfe regionaler
Vergleiche anzugehen. Dabei liegt das Hauptaugenmerk auf der katholischen
Schweiz. Eher am Rande und mehr im Sinne weiterführender Fragestellungen
werden auch Reaktionen in protestantischen Gebieten erwähnt. Es geht im
Folgenden aber weniger um den Bürgereid als staatsbürgerlichen Akt, sondern

um die Haltung der Kirchenvertreter zum Bürgereid und damit um die
legitimitätsstiftenden Funktion von Religion im Kontext der «grossen» Revolution.
Die Helvetische Republik von 1798 litt seit ihrer Gründung an einem
Legitimationsdefizit, denn sie war im wesentlichen auf Anordnung des französischen
Direktoriums entstanden. In vielen Gegenden wurde die vom Basler Peter Ochs

verfasste und von Paris «korrigierte» Verfassung nur angenommen, weil man
hoffte, dadurch einer Besetzung durch französische Truppen zu entgehen.1 Für
das helvetische Regime, das seine Existenz Frankreich verdankte, war die

Präsenz des westlichen Nachbarn eine schwere Hypothek. Um innenpolitisch
bestehen zu können, versuchten die Repräsentanten des neuen Staats auf
verschiedene Arten, sich mehr Glaubwürdigkeit und Legitimation bei der Bevöl-



TRAVERSE 2000/3

68

RELIGION UND MACHT / RELIGION ET POUVOIR

kerung zu verschaffen. Nationale Feiern und zivile Rituale wie der Bürgereid
waren neben der «Volkserziehung» die bevorzugten Mittel. Dass der Einfluss
der Geistlichen auf die öffentliche Meinung gefürchtet war, davon zeugt der

Artikel 26 der Verfassung: Er untersagte ihnen jegliche politischen Aktivitäten
und schloss sie sogar von den Urversammlungen aus.2

DER HELVETISCHE BÜRGEREID

Die unnachgiebige religionspolitische Haltung des Direktoriums und der
helvetischen Volksvertreter ist charakteristisch für die Frühphase der Helvetischen

Republik. In sie fällt auch der Bürgereid, der im August 1798 zur Durchführung
kommen sollte.
Stärker als in Frankreich versuchte die Regierung der Helvetischen Republik,
die neue Ordnung in eine Tradition zu stellen und die Revolution dadurch zu

konsolidieren. Diese Tradition musste allerdings zunächst «erfunden» werden.3

Man griff auf bekannte Versatzstücke eidgenössischer Tradition zurück und

«bastelte» sie zu einer neuen Sinneinheit zusammen.4 Beispielsweise wurde die
Helvetische Republik selbst als Renaissance der Zeit der «Alten Eidgenossen»
dargestellt – eine Epoche, die schon von den Aufklärern zum goldenen Zeitalter
der Schweiz verklärt worden war.5 Der Bürgereid wurde denn auch bewusst

in die Tradition des mythischen Rütlischwurs eingereiht und der Bevölkerung
als Erneuerung alteidgenössischer Solidarität gepriesen. Die kollektive
Vereidigung weltlicher und geistlicher Bürger auf die Nation kann als Weiterentwicklung

des französischen serment civique verstanden werden.6 In Frankreich
fand eine «Kollektivvereidigung» genau genommen nie statt: die Fête de la
Fédération vom 14. Juli 1790 war kein Bürgereid im eigentlichen Sinn, die
1791er Verfassung kannte das allgemeine Männerwahlrecht noch nicht, und
weder in der Verfassung vom 24. Juni 1793 Constitution montagnarde) noch in
der Direktorialverfassung vom 22. August 1795, auf deren Grundlage die erste

helvetische Verfassung fusste, war ein Bürgereid vorgesehen.

Die helvetische Verfassung vom 12. April 1798 schrieb einen Bürgereid für
eingebürgerte Ausländer und für Jungbürger vor Art. 20 und 24) und enthielt
die Schwurformel. Die kollektive, einmalige Vereidigung aller männlichen
helvetischen Bürger wurde erst mit dem Gesetz vom 12. Juli festgelegt, in der

Verfassung steht dazu noch nichts. Mit dem Gesetz wurde der Wortlaut leicht
angepasst, der schliesslich wie folgt lautete: «Wir schwören dem Vaterlande zu

dienen und der Sache der Freiheit und Gleichheit als gute und getreue Bürger
mit aller Pünktlichkeit und allem Eifer, so wir vermögen, und mit einem gerechten

Hass gegen die Anarchie und Zügellosigkeit anzuhangen.»7



69

RÖMER: BÜRGEREID 1798

Die Formel hat wenig Revolutionäres an sich, denn gegen Freiheit im
hergebrachten, alteidgenössischen Sinn), Vaterlandstreue und Verurteilung von

Anarchie mochte auch ein Anhänger des Ancien régime kaum etwas
einzuwenden haben. Während Eidgegner die Formel als zweideutig kritisierten,8

hätten es einige revolutionär eingestellte Parlamentarier wohl vorgezogen,

ihrem Hass gegen die Aristokratie Ausdruck zu verleihen. François de Capitani

geht davon aus, dass der Bürgereid aufgrund seines eher konservativen
Charakters so reibungslos über die Bühne ging.9

Die Entstehung des Bürgereidgesetzes hat im helvetischen Archiv nur wenig
Spuren hinterlassen, weil – so kann man vermuten – das Projekt in den Räten
und in der Regierung unumstritten gewesen sein dürfte. Am 11. und 12. Juli
1798 verabschiedeten der Grosse Rat und der Senat die entsprechende
Gesetzesvorlage mit «einigen Verbesserungen» Um den 14. Juli Jahrestag des

Sturms auf die Bastille) nicht zu verpassen, sollten Regierung und Räte bereits

zwei Tage später in Aarau vereidigt werden. Entgegen der ursprünglichen
Absicht verzichtete man also darauf,Regierende undRegierte gemeinsam schwören

zu lassen. Die Vereidigung der Bürger wurde auf den August verlegt. Dass

der Eid keine blosse Formalität, sondern ein Glaubensbekenntnis zum
helvetischen Staat und seiner Verfassung sein sollte, daran liess die vom protestantischen)

Minister der Künste und Wissenschaften Stapfer entworfene Bürgereidrede

keinen Zweifel. 10 Die Eidesleistung war kein freiwilliger Akt, sondern

obligatorisch. Gleichwohl war sie als eine Art Plebiszit für die neue Ordnung
gedacht, als Schlusspunkt unter die Revolution. Die gegenrevolutionäre
Propaganda der eidverweigernden Priester Frankreichs, von denen viele in die
Eidgenossenschaft geflüchtet waren, hatte jedoch vor allem in katholischen
Kreisen erhebliches Misstrauen gegen den Eid geweckt. Dass man die
Geistlichen, denen die Verfassung ja das volle Bürgerrecht vorenthielt, wie alle
anderen Bürger schwören liess, war ein Widerspruch, der nicht überall auf
Verständnis stiess. Mit Widerstand aus kirchlichen Kreisen musste das helvetische

Regime also rechnen, denn die Gegner der Revolution rührten die Trommel

der Religionsgefahr nach Kräften. Religion spielte beim überwiegenden

Teil der Vorbehalte eine wichtige Rolle:
1. Bei der grundsätzlichen Ablehnung der Helvetischen Republik.
2. Bei formellen Gründen, beispielsweise dem Fehlen einer Anrufung Gottes

in der Eidesformel.
3. Bei der Weigerung religiöser Minderheiten, etwa der Täufer, einen Schwur

zu leisten, selbst wenn diese der neuen Ordnung gegenüber grundsätzlich
positiv eingestellt waren.11

4. Bei der Weigerung Geistlicher, vor allem katholischer Ordensgeistlicher,
öffentlich und zusammen mit den übrigen Bürgern zu schwören.



TRAVERSE 2000/3

70

RELIGION UND MACHT / RELIGION ET POUVOIR

Direktorium und Räte waren auf einen rein weltlichen Charakter der Bürgereidzeremonie

bedacht: Sie sollte im Freien oder in einem öffentlichen Gebäude

stattfinden, und die Bürgereidrede sollte nicht von einem Geistlichen, sondern
von einem helvetischen Beamten verlesen werden. Die Warnung einiger
Senatoren, ein Schwur ohne Anrufung Gottes würde bei der Bevölkerung von

vornherein auf Ablehnung stossen, wurde ebenso übergangen wie der
Vorschlag, auf den Eid mit der rechten erhobenen und flachen Hand zu verzichten
und statt dessen wie gewohnt mit den drei erhobenen Schwurfingern zu schwören.

Selbst unter den überzeugten Revolutionären, den Patrioten, gab es nicht
wenige, die den weltlichen Charakter der Feier kritisierten. Viele wünschten

sich ein stärkeres Zusammenwirken von Kirche und Staat.12 Im Kanton Léman

Waadt) wurde beispielsweise ein spezieller Gottesdienst gefordert, wo der

Pfarrer die Begriffe anarchie et licence erläutern sollte. Die Beteiligung der

Pfarrer an politischen Geschäften war dort anlässlich der Abstimmung über die

helvetische Verfassung, erfolgreich erprobt worden.13

STELLUNGNAHME DER BISCHÖFE

Viele Katholiken waren beunruhigt und warteten auf eine Weisung ihrer
Kirchenobern. In Freiburg Bistum Lausanne) und in Sitten, den einzigen
Bischofssitzen innerhalb der Helvetischen Republik Chur beziehungsweise Rätien

wurde erst im April 1799 mit der Helvetischen Republik vereinigt), standen

die Bischöfe in regem Kontakt mit den kantonalen Behörden und wurden von
letzteren zu einer Stellungnahme gedrängt. Mit einem generellen Verbot des

Bürgereids hätten sie sich gegen die Regierung gestellt und sich angesichts

der politischen Kräfteverhältnisse in eine heikle Lage gebracht. Eine Spaltung
Schisma) des Klerus wie in Frankreich galt es ebenso zu vermeiden. Die

eigentliche Frage war deshalb, ob ein Vorbehalt für den katholischen Glauben

in der Bürgereidformel einzubauen sei oder nicht. In Hirtenbriefen, die inhaltlich

zum Teil erheblich divergierten und auch nicht zeitgleich erschienen sind,

richteten sich die Bischöfe an die Gläubigen. Die Bischöfe von Konstanz und

Chur, deren Sitz ausserhalb helvetischen Territoriums lag, konnten es sich
erlauben, eine Stellungnahme hinauszuzögern oder mehrdeutige Aussagen zu

machen. Von den Bischöfen von Como und Mailand, die für das Tessin
zuständig waren, liegen gar keine Stellungnahmen vor.
Der Bischof von Lausanne, Jean-Baptiste Odet – zwar kein Anhänger der

Revolution, aber schon bei der Abstimmung über die Verfassung durch eine

pragmatische, vermittelnde Haltung aufgefallen14 – forderte die Gläubigen
seiner Diözese am 2. August auf, den Bürgereid vorbehaltlos zu leisten. Hierin



71

RÖMER: BÜRGEREID 1798

stützte er sich auf den Rat seines Kapitels, wo prohelvetisch eingestellte
Kleriker den Ton angaben.15 Odet liess sich jedoch nicht davon abhalten, in
seinem Hirtenbrief implizit einen Religionsvorbehalt anzubringen, indem er
nämlich die Garantien hinsichtlich der katholischen Religion in Erinnerung
rief, die ihm im März von der provisorischen Regierung Freiburgs und den

französischen Generälen gemacht worden waren und die er weiterhin als
bindend betrachtete. 16

Im Wallis17 schlug Regierungsstatthalter de Rivaz auf Druck des Bischofs und

vieler Geistlicher eine alternative Eidesformel vor, die dem ursprünglichen Text
ein katholisches Glaubensbekenntnis und eine Vorbehaltsklausel hinzufügte.18

Die Regierung ging nicht darauf ein, sollte der Bürgereid doch gerade
konfessionelle Neutralität markieren.19 Bischof Blatter schwenkte aber schliesslich
auf die Linie Odets ein und verabschiedete am 17. August einen Hirtenbrief
nach Freiburger Vorbild: «[…] Die Römisch-katholische Religion bleibt uns

dann in ihrem Ganzen [erhalten]. Zeiget also durch diesen Eid, welcher auch

eine Religionsübung ist, ein guter Katholik sei auch ein guter Bürger: ja desto

bessere Bürger, je bessere Katholiken.»20

Weniger eilig hatte es der Fürstbischof von Konstanz Maximilian von Rodt),
der mit der Herausgabe eines Hirtenbriefs zuwartete, dem Direktorium aber zu
verstehen gab, einerseits bestehe er auf der Vorbehaltsklausel «unnachteilig
der katholischen Religion» andererseits wolle er den Priestern den Eid auch

nicht verbieten. Das Direktorium erwiderte, der Eid enthalte nichts der Religion

Nachteiliges.21 Das Konstanzer Schreiben war denn auch wenig geeignet,

die Bevölkerung zu beschwichtigen, was wiederum Folgen für die Durchführung

des Bürgereids haben sollte. Erst am 16. September,22 also nach dem
Bürgereid und eine Woche nach der brutalen Niederschlagung des Nidwaldner
Aufstands, erklärte der Fürstbischof, das katholische Glaubensbekenntnis werde

durch den abverlangten Eid «nicht bekränkt» und niemand entsage damit
der Pflichten und Glaubenslehren «zu welchen [er] sich bishero im Schosse

[der] h[eiligen] Mutter, der Kirche, bekannt habe» 23

Das lange Schweigen des Konstanzer Prälaten veranlasste die betroffenen
Regierungsstatthalter, die bischöflichen Kommissare um eine öffentliche
Stellungnahme zu bitten. So erklärte Karl Krauer, Kommissar von Luzern, seinen

«lieben Mitbürgern» am 17. August, dass sie «nach Urteil der Vorgesetzten,
auch höchsten geistlichen Obern, ohne Verletzung des Gewissens den verlangten

Eid ablegen könnt[en]»; dem Vaterland zu dienen und die Zügellosigkeit
zu hassen könne ja «keinem gutkatholischem Herzen missfallen» 24 Dies war
aber offenbar bloss ein Lippenbekenntnis, denn insgeheim soll Krauer den

Religionsvorbehalt empfohlen und sogar beste Kontakte mit den geistlichen
Führern des Widerstands in Nidwalden unterhalten haben.25 Engagiert bemühte



TRAVERSE 2000/3

72

RELIGION UND MACHT / RELIGION ET POUVOIR

sich Thaddäus Müller, Luzerner Stadtpfarrer und Nachfolger Krauers, religiöse
Bedenken zu zerstreuen und liess dafür eigens eine Broschüre drucken.26

Vom Churer Fürstbischof Karl Rudolf von Buol, zu dessen Diözese der

konfessionell gemischte Kanton Linth gehörte, ist die Erklärung an das Kommissariat

in Weesen erhalten, wonach ein Bürgereid «durch kein Gesetz Gottes

oder die Religion verboten» sei, sofern er sich wirklich «nicht auf Gegenstände

der Religion» beziehe und die Eidesformel unzweideutig sei.27 Diese Formulierung

liess jede Interpretation zu und zeigt, dass sowohl der Churer als auch

der Konstanzer Fürstbischof eine eindeutige Stellungnahme zu vermeiden suchten.

Klartext sprachen einzig der nach Süddeutschland geflohene Fürstbischof
von Basel, der vertriebene Fürstabt von St. Gallen und der ausgewiesene Nuntius:

Sie alle sollen einem Bürgereid nur unter Vorbehalt der Religion
zugestimmt haben.28

Die widersprüchlichen Verlautbarungen der kirchlichen Würdenträger waren

wohl ein Grund dafür, dass die Auseinandersetzung über den Bürgereid im
Schweizer Teil des Bistums Konstanz besonders heftig geführt und in einigen
Gegenden zu einem regelrechten Glaubenskrieg wurde.

DER EINFLUSS DES NIEDEREN KLERUS

IM KANTON WALDSTÄTTEN

Der bischöfliche Kommissar Uris, Pfarrer Karl Joseph Ringold, ein gemässigter

Gegner der Helvetik, erklärte den Eid – wie auch sein Schwyzer und sein

Luzerner Amtskollege – für unbedenklich. Ringolds Einsatz trug offenbar
wesentlich dazu bei, dass der Bürgereid in Uri verhältnismässig reibungslos über

die Bühne ging.29 Im ehemaligen Kanton Obwalden der wie Nidwalden zum

Kommissariat Luzern gehörte) wurde das Priesterkapitel auf den 22. August
nach Sarnen berufen. Die Frage, ob der Bürgereid ohne Nachteil für Gewissen

und Religion geleistet werden könne, beantworteten die Obwaldner Priester mit
einem klaren Ja. Viele vertraten die Ansicht, es sei sogar ihre Pflicht, den Eid zu

leisten und die Bevölkerung aufzuklären, damit die Republik nicht durch ihre

Schuld in Not käme.30

Anders im Distrikt Stans, wo Distriktstatthalter Ludwig Kaiser das Nidwaldner
Priesterkapitel einberufen liess:31 Entgegen den offiziellen Bestimmungen
beabsichtigte er, die im Kapuzinerkloster versammelten Priester auch gleich den

Eid schwören lassen, da «nie das Volk dafür zu bereden wäre, wenn nicht zuerst

seine Geistlichen schwören würden» 32 Bereits am 10. August hatte Kaiser
einen Hilferuf «an alle Pfarrer und Kapläne» gerichtet und forderte diese auf,

ihr möglichstes zu tun «dass durch die sanften Waffen der Überzeugung die



73

RÖMER: BÜRGEREID 1798

Ruhe des Staates erhalten werde» 33 Die Nidwaldner Priester hielten es aber für
klüger, die politisch äusserst heikle Entscheidung dem Bischof zu überlassen

und den Bürgereid vorerst nicht zu leisten. Dies war für die Führer der
Gegenrevolution ein klares Signal: Noch am gleichen Tag kam es zu tätlichen
Übergriffen gegen Kaiser, der zusammen mit weiteren Vertretern der Republik unter

Hausarrest gestellt wurde. Das Direktorium in Aarau reagierte mit der Verhängung

einer Blockade 22. August) gegen die aufrührerischen Distrikte Stans und

Schwyz, die ihrerseits Landsgemeinden einberiefen, provisorische Behörden

und einen Kriegsrat einsetzten. Während Schwyz aber auf das von Aarau
gestellte Ultimatum reagierte, scheiterte eine Vermittlung mit Nidwalden, worauf

der französische General Schauenburg mit der Niederschlagung des

Aufstands betraut wurde.
Nicht alle Gemeinden des Distrikts Stans weigerten sich, den Eid zu leisten. So
hatten ihn Hergiswil und Engelberg bereits vor der Gewalteskalation
anstandslos abgelegt. Hier hatten der Abt des Klosters Engelberg und der Priester

von Hergiswil massgeblichen Einfluss ausgeübt.34 Aber auch auf Seite der

Aufständischen von Schwyz und Nidwalden spielten Geistliche namhafte Rollen,

so der «Kapuzinergeneral» Paul Styger, um nur den Prominentesten zu
nennen.

DIE SICHT DER HELVETISCHEN BEHÖRDEN

In vielen Regionen, besonders in den Landsgemeindekantonen, konnte der

Bürgereid nur dank französischer Truppenpräsenz durchgesetzt werden. In
anderen Gegenden war die Zeremonie hingegen ein grosser Erfolg, wie ein
Blick in die – zugegebenermassen sehr optimistischen – Lageberichte der

Regierungsstatthalter bestätigt. Viele Statthalter sind voll des Lobes über die
Pfarrer, die viel zum ungestörten Verlauf des Bürgereids beigetragen hätten.
Die Aargauer Pfarrer gäben kaum Anlass zur Klage – sie seien «meistens

passiv und gut» 35 Sowohl im Aargau wie in der Waadt wurde der Vorschlag
laut, den pfarrherrlichen Patriotismus öffentlich zu loben.36 Im Kanton Freiburg

habe der Bürgereid überall «willig und mit Freuden stattgefunden» was

dem günstigen Einfluss des Klerus und dem Hirtenbrief des Bischofs zu
verdanken sei.37

Gab es Widerstand gegen die Eidesleistung – wie etwa in der konfessionell
durchmischten Ostschweiz –, so wurden ebenfalls die katholischen Geistlichen
dafür verantwortlich gemacht: Um die «immer noch durch Pfaffen- und Mön-chen-

Einfluss fanatisiert[en]» katholischen Gemeinden «im Zaume [zu] halten

» so der Thurgauer Regierungsstatthalter, habe er katholische und refor-



TRAVERSE 2000/3

74

RELIGION UND MACHT / RELIGION ET POUVOIR

mierte Gemeinden gemeinsam schwören lassen.38 Und im Kanton Säntis wurde
befürchtet, dass das «unaufgeklärte Volk» von Priestern «unbeschränkt
beherrscht» und «zur Verletzung des bürgerlichen Gehorsams verleite[t]» werde.

39 Hingegen ist in den Berichten selten die Rede vom Widerstand der
reformierten Pfarrer gegen den Eid. Vieles deutet darauf hin, dass sie sich in dieser

Frage mehrheitlich «regierungskonform» verhielten. Stellvertretend sei hier
auf den Fall der reformierte Gemeinde Trogen Appenzell Ausserrhoden,
damals Kanton Säntis) hingewiesen, wo die in der Kirche abgehaltene
Eideszeremonie von Gegnern der neuen Ordnung unterbrochen und der helvetischen
Agent aus der Kirche vertrieben wurde – dies trotz eines prohelvetisch
eingestellten Gemeindepfarrers.40

SCHLUSS

Ob der Bürgereid insgesamt zur Konsolidierung des helvetischen Regimes

beitrug, ist ungewiss. Misst man den möglichen Legitimitätsgewinn am Erfolg
der Durchführung, so ist die Bilanz jedenfalls getrübt. Für den relativen Erfolg
spricht, dass die Patrioten auch nach 1798 am Prinzip des Bürgereids
festhielten, wie der Verfassungsentwurf vom 5. Juli 1800 zeigt. In den nachfolgenden

Verfassungsprojekten, die mehr und mehr zum Föderalismus und zum
Zensuswahlrecht übergingen, fehlt ein entsprechender Passus aber gänzlich,
wobei die Kantone Bern und Zürich 1802 immerhin am Amtseid für
Behördenmitglieder festhielten.
Der relative Erfolg des Bürgereids war wesentlich auf das Zusammenwirken
von staatlichen und kirchlichen Instanzen zurückzuführen, und zwar auf Kan-tons-

und Gemeindeebene. Dort waren die helvetischen Behörden zu «formellen

» Kompromissen eher bereit Durchführung des Eids in der Kirche, aktive
Beteiligung der Geistlichen etc.). Falls nötig konnten sie mit der Rückendekkung

Frankreichs aber auch erheblichen Druck auf die Kirchenvertreter
ausüben. Entscheidend war schliesslich, ob es gelang, allfällige Ängste in bezug

auf den Glauben zu entkräften. Allein waren die helvetischen Beamten dazu

nicht in der Lage, die Zusammenarbeit mit den Geistlichen war unabdingbar.41

Die helvetische Regierung, die ihren Herrschaftsanspruch gerade nicht mit
religiösen Argumenten legitimieren wollte, sondern auf die Überzeugungskraft

ziviler Rituale setzte, war zur erfolgreichen Durchführung dieser Rituale
paradoxerweise gerade auf religiöse Argumente und auf die Fürsprache der
Kirchenvertreter angewiesen.



75

RÖMER: BÜRGEREID 1798

Anmerkungen

1 Die annehmenden Kantone sprachen sich ausserdem für das von der Basler
Nationalversammlung revidierte Verfassungsprojekt und nicht für die «Pariser Verfassung» aus.

Regierungskommissär Lecarlier erlärte letztere jedoch am 28. 3. 1798 für verbindlich. Zur
Helvetischen Republik allgemein: Holger Böning, Der Traum von Freiheit und Gleichheit.
Helvetische Revolution und Republik 1798–1803), Zürich 1998; Allgemeine Geschichtforschende

Gesellschaft der Schweiz Hg.), Die Helvetik. Der Anfang der modernen
Schweiz, CD-ROM, Aarau 1998; Helvetik – neue Ansätze, Itinera 15 1993); die von Christian

Simon u. a. herausgegebene Reihe Dossier Helvetik; Wilfried Ebert, Der frohe Tanz

der Freiheit. Der Freiheitsbaum in der Schweiz 1798–1802, Zürich 1992. Chantal Lafontant

und Thomas Christian Müller danke ich für zahlreiche Hinweise und Anregungen.
2 Der Basler Entwurf gestand den Geistlichen immerhin das Stimmrecht in den Urversammlungen

zu.
3 Eric Hobsbawm, Terence Ranger Hg.), The Invention of Tradition, Cambridge 1983, 1–14.
4 Claude Lévi-Strauss, La pensée sauvage, Paris 1962, 30 f. Für die Schweiz fruchtbar

gemacht haben dieses Konzept vor allem Guy P. Marchal und Bernard Crettaz.
5 Guy P. Marchal, «Die ‹Alten Eidgenossen› im Wandel der Zeiten» in Historischer Verein

der Fünf Orte Hg.), Innerschweiz und frühe Eidgenossenschaft, Bd. 2, Olten 1990, 338 f.
6 Ein Vergleich des Bürgereids mit den anderen Schwesterrepubliken, wäre lohnend. Im

Gegensatz zu Frankreich kannte die Schweiz keine Zivilverfassung des Klerus. Für Frankreich

siehe Claude Langlois, «Le serment révolutionnaire, archaïsme et modernité » in Jean-

Claude Martin Hg.), Religion et Révolution, Paris 1994, 25 f.
7 Art. 2 des Gesetzes vom 12. 7. 1798, siehe Johannes Strickler, Aktensammlung aus der Zeit

der Helvetischen Republik ASHR), Bd. 2, Nr. 104.
8 So der Walliser Pfarrer Anne-Joseph de Rivaz in seinen Mémoires historiques sur le Valais

1798–1834), Bd. 1, hg. von André Donnet, Lausanne 1961, 81, 85.
9 François de Capitani, «Rituale der ‹Religion civile›. Zur Selbstdarstellung der Helvetischen

Republik» in Helvetik – neue Ansätze. Itinera 15 1993), 27. Zum Huldigungseid im Ancien
régime siehe Andreas Suter, Der Schweizerische Bauernkrieg, Tübingen 1997, 131 f.

10 ASHR, Bd. 2, Nr. 173.
11 Den Täufern wurde zugestanden, statt «das schwören wir» «das geloben wir » zu sprechen.

Zum Ausschluss der Juden vom helvetischem Bürgerrecht und Bürgereid: Holger Böning,
«Die Emanzipationsdebatte in der Helvetischen Republik» in Aram Mattioli Hg.),
Antisemitismus in der Schweiz. 1848–1960, Zürich 1998, 83–110, hier 91 f.

12 In Pfarreien mit aufklärerischen Pfarrern wurde die Kirche intensiver in den Festablauf
eingespannt, so Paul Bernet, Der Kanton Luzern zur Zeit der Helvetik, Basel 1993, 678.

13 Dazu Danièle Tosato-Rigo, «Février 1798, le premier ‹vote› des Vaudois» in François
Flouck et al. Hg.), De l’Ours à la Cocarde. Régime bernois et révolution en pays de Vaud
1536–1798), Lausanne 1998, 367–380.

14 Marius Michaud, La contre-révolution dans le Canton de Fribourg, Fribourg 1978, 199.
15 Michaud wie Anm. 14), 201.
16 Mandement/Hirtenbrief Odet, Freiburg, 2. 8. 1798, Schweiz. Bundesarchiv BAR), B 534, f.

84. Odet wie Blatter bezeichnen den Bürgereid als «acte de religion»
17 Zum Wallis siehe die unpublizierte Lizentiatsarbeit von Patrick Maye, Le clergé valaisan

face aux défis de l’Helvétique 1798–1803), Fribourg 1997, 196–225.
18 ASHR, Bd. 2, Nr. 173/1a.
19 ASHR, Bd. 2, Nr. 173/1b.
20 BAR, B 433a, f. 25.
21 BAR, B 534, f. 69. Am 20. 8. 1798 sprach sich auch der Grosse Rat gegen einen Vorbehalt

der katholischen Religion aus, ASHR, Bd. 2, Nr. 173/49.
22 Eine Erklärung der bischöflichen Kanzlei vom 31. 8. 1798 liess noch jede Interpretation zu:



TRAVERSE 2000/3

76

RELIGION UND MACHT / RELIGION ET POUVOIR

Die Geistlichen und das Volk sollten den Bürgereid nicht verweigern, man empfehle aber,
den Entscheid Roms abzuwarten. BAR, B 3385, f. 49. Vgl. ASHR, Bd. 2, Nr. 173/65 sowie
Franz Joseph Gut, Der Überfall in Nidwalden im Jahre 1798, Stans 1862, 238–239.

23 Gut wie Anm. 22), 613.
24 ASHR, Bd. 2, Nr. 173/17.
25 Bernet wie Anm. 12), 660.
26 Bürgerbibliothek Luzern, H 1460/35; erwähnt bei Bernet wie Anm. 12), 660.
27 Chur, 13. 8. 1798, Erklärung des geistigen Offizials, BAR, B 534/169. Vgl. ASHR, Bd. 2,

Nr. 137/68.
28 Siehe Gut wie Anm. 22), 223 sowie ASHR, Bd. 2, Nr. 173/29, Nr. 173/39, Nr. 173/53.
29 Stefan Röllin, Pfarrer Karl Joseph Ringold 1737– 1815). Der Geschichtsfreund 137 1984),

117 f.
30 Gut wie Anm. 22), 225–226.
31 Dazu ausführlicher: Hansjakob Achermann, «Unruhiger Sommer im Distrikt Stans» in

Historischer Verein Nidwalden Hg.), Nidwalden 1798, Geschichte und Überlieferung,
Stans 1998, 76–100.

32 Kaiser an das Direktorium, 27. 8. 1798, ASHR, Bd. 2, Nr. 236/17.
33 Kreisschreiben vom 10. 8. 1798, zit. in Gut wie Anm. 22), 212.
34 Siehe Ernst Weber, Einsiedeln und Engelberg. Zwei Aspekte helvetischer Klosterpolitik

1798–1803, Sarnen 1981, 50.
35 ASHR, Bd. 3, Nr. 40/12.
36 BAR, B 534, f. 95, 227, sowie Paul Wernle, Der Schweizerische Protestantismus zur Zeit

der Helvetik, Zürich 1938, 281 f.
37 ASHR, Bd. 2, Nr. 173/27.
38 ASHR, Bd. 2, Nr. 260/13b.
39 BAR, B 879, f. 355.
40 Walter Schläpfer, Appenzell Ausserrhoden von 1597 bis zur Gegenwart), Herisau 1972,

294.
41 Bernet und Michaud sprechen von einer Appeasement-Haltung des oberen Klerus.

Aufgrund von Prozessakten kommt Bernet zum Schluss, dass der Ungehorsam vieler Luzerner
Gemeinden nicht auf das Konto der Kleriker ging, jedenfalls nicht vordergründig. Bernet
wie Anm. 12), 673.

RESUME

CONSOLIDATION ET LEGITIMATION DU POUVOIR POLITIQUE
SOUS LA REVOLUTION HELVETIQUE. DU ROLE DE LA RELIGION
LORS DE LA PRESTATION DU SERMENT CIVIQUE DE 1798

Quel rôle joua la religion pour l’exercice du pouvoir politique d’un régime
révolutionnaire? Se poser cette question dans le cas de la Suisse, c’est se référer

aux cinq années de la République helvétique, aucun autre régime politique, ni
avant, ni après, ne s’étant pensé comme «révolutionnaire»
Après la rupture de 1798, l’Eglise a-t-elle conservé sa foncion d’échafaudage

idéologique pour un pouvoir laïc ou a-t-elle fait les frais de ce nouveau régime?



77

RÖMER: BÜRGEREID 1798

On peut en discuter à la lumière du serment civique, un événement qui prévaut
pour les raisons suivantes: d’une part cette prestation de serment a été la
première grosse épreuve du régime helvétique, d’autre part elle a beaucoup irrité
les sensibilités religieuses – malgré ou précisément par son caractère civil.
Dans la mesure où les ecclésiastiques devaient également prêter serment, le
comportement du clergé revêt une signification particulière. Là où le haut et le
bas clergé considéraient le serment comme «non inquiétant pour la religion» en

général, celui-ci fut reçu sans grandes difficultés. Là où le clergé ne fut pas de
cet avis, son adoption fut subordonnée à l’exercice de la violence militaire.

Traduction: Frédéric Sardet)


	Konsolidierung und Legitimation politischer Macht zur Zeit der helvetischen Revolution : die Rolle der Religion beim Bürgereid von 1798

