
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 7 (2000)

Heft: 3

Artikel: Macht der Religion : zur Kontinuität religiöser Symbolik in der
amerikanischen Gesellschaft am Beispiel der Semantik des
Individuums

Autor: Matter, Christine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-19452

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-19452
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TRAVERSE 2000/3

24

RELIGION UND MACHT / RELIGION ET POUVOIR

MACHT DER RELIGION

ZUR KONTINUITÄT RELIGIÖSER SYMBOLIK
IN DER AMERIKANISCHEN GESELLSCHAFT AM BEISPIEL
DER SEMANTIK DES INDIVIDUUMS

CHRISTINE MATTER

Religion zielt, indem sie die Erfahrung von Grenzen thematisiert, die menschliches

Handeln gleichzeitig einschränken wie auch über es hinausverweisen, auf

ein grundlegendes Problem menschlicher Existenz. Die Erfahrung von
Transzendenz in einem allgemeinen, nicht per se schon religiösen Sinne bildet eine

Grunderfahrung unseres Daseins: Das Wissen um die Transzendenz der erfahrbaren

Welt ruht auf der Erfahrung von Grenzen, die sich in einigen Fällen

überschreiten lassen, in anderen nicht.1 Es sind vor allem die Grenzen, die den

Bereich der gegebenen, direkt oder indirekt erfahrbaren Welt von einem
ausserhalb davon liegenden Bereich trennen, die meist als unüberwindbar
gelten. Die Grunderfahrung von Transzendenz ist damit immer auch eine Erfahrung

des «ganz anderen» Sie macht die Unabschliessbarkeit der Welt und die
ihr inhärente Kontingenz bewusst: die Frage, warum vor dem Hintergrund des

grundsätzlich immer anders Möglichen gerade das, was ist, ist.2 Nicht nur die
Religion jedoch setzt sich mit dem Problem der Kontingenz auseinander. In der
modernen Welt findet sich das Kontingenzproblem auch als wissenschaftliche,

philosophische oder existentielle Frage.3 Es bleibt jedoch der Religion vorbehalten,

die Kontingenzfrage in bezug auf jenen Bereich zu stellen, der die diesseitige

Welt überschreitet und ihn sodann mit dem Anspruch, eine eigenständige,

«quasiontologische» Wirklichkeit4 zu repräsentieren, zu behandeln. Indem die

Religion dies tut, ordnet sie den einzelnen in einen über die gegebene Welt
hinausgehenden weiteren Weltzusammenhang ein und stellt Symboliken bereit,

die auch das Verhältnis zwischen Individuum und Gesellschaft bestimmen.

INDIVIDUALISIERUNG UND RELIGION

Dieses Verhältnis erfährt im westlichen Kulturkreis seit dem Beginn der Neuzeit

eine neue Ausrichtung. Während der einzelne Mensch im vormodernen

Weltbild im Sinnganzen des christlichen Kosmos letztgültig und unhinterfragt
verankert war und damit auch in der Gemeinschaft als dem Ausdruck der

göttlichen Ordnung seinen festen Platz fand, ändert sich dies mit der strukturell-



25

MATTER: MACHT DER RELIGION

funktionalen Ausdifferenzierung der modernen Gesellschaft. Mit dem Übergang

in die moderne Gesellschaft rückt das Individuum als Folge eines
komplexen Zusammenspiels von kulturellen und strukturellen Faktoren von seinem
ihm durch die christliche Heilslehre zugeschriebenen Ort im Kosmos zunehmend

ins Zentrum einer am Diesseits orientierten Welt. Es lässt sich als Folge

funktionaler Ausdifferenzierungsprozesse nicht mehr ohne weiteres als Ganzes

einer einzigen gegebenen Welt und Gemeinschaft zuordnen, da es in
keinem der neu entstehenden gesellschaftlichen Subsysteme voll aufzugehen
vermag. Vielmehr hat das Individuum in der modernen, ausdifferenzierten Gesellschaft

unterschiedliche, sich ändernde und oft nur schwer miteinander zu
vereinbarende Rollen zu spielen und muss seine Identität in Abgrenzung von
der – beziehungsweise «gegen» die – Gesellschaft, jedoch mit den semantischen

und symbolischen Mitteln, die ihm diese dazu zur Verfügung stellt,
immer wieder neu definieren.5 Als Folge dieses Restrukturierungsprozesses

sowie in Verbindung mit der Auflösung des religiösen Weltbildes entwickelt
sich das moderne Individualitätsverständnis: Auf sich allein als Sinnproduzenten

zurückgeworfen wird das moderne Individuum sich selbst in seiner

«Einzigartigkeit» zunehmend zum «religiösen Gegenstand» 6 Diese Entwicklung

hin zu einer «Sakralisierung des Subjekts»7 findet heute – unter anderem –

Ausdruck in dem, was Thomas Luckmann auf der strukturellen Ebene als

«Privatisierung» der Religion bezeichnet hat, womit das «Fehlen allgemein
glaubwürdiger und verbindlicher gesellschaftlicher Modelle für dauerhafte,
allgemein menschliche Erfahrungen der Transzendenz»8 und eine entsprechende

Vielfalt verschiedener Formen der Transzendenzerfahrung von mehr oder weniger

hohem Institutionalisierungsgrad gemeint sind, oft unter Anlehnung an

nichtwestliche religiös-kulturelle Traditionen.9

Die These, die ich im folgenden vertreten möchte, ist die, dass die religiöse
Absolutsetzung des Individuums und die institutionelle Loslösung und
Subjektivierung der religiösen Erfahrung, die auf der Selbsterfahrung des einzelnen als

isoliert und «ausserhalb» der Gesellschaft Stehendem aufbaut, mit Blick auf die

westeuropäischen Gesellschaften entwickelt wurde und auf den Fall der
Vereinigten Staaten im Kern nicht zutrifft. Die Besonderheit der amerikanischen
Gesellschaft lässt sich vielmehr in der historisch ungebrochenen Kontinuität der
Bedeutung der Religion erkennen, die nicht für sich selbst betrachtet schon
bemerkenswert wäre – die Kontinuität religiöser Weltbilder ist für den grössten

Teil der Welt mit Ausnahme Westeuropas die Normalität –, sondern erst vor
dem Hintergrund einer gemessen an den üblichen sozialstrukturellen Parametern

voll modernisierten Gesellschaft erklärungsbedürftig wird und die Frage

aufwirft – die hier nicht beantwortet werden kann –, mit welcher Art Moderne
wir es im amerikanischen Fall überhaupt zu tun haben. Im folgenden soll am



TRAVERSE 2000/3

26

RELIGION UND MACHT / RELIGION ET POUVOIR

Beispiel des lebensweltlichen Konzepts der journey angedeutet werden, wie
eine historisch bis in die amerikanische Kolonialzeit zurückreichende, ursprünglich

religiöse identitätsstiftende Semantik nach wie vor Bestandteil sowohl
individueller wie auch kollektiver Selbstbeschreibung geblieben ist und damit
bis heute auf die Rolle der Religion als grundlegendem kulturbildendem Faktor,

der auch im politischen System nach wie vor seine Wirkung entfaltet, verweist.

DIE KONTINUITÄT RELIGIÖSER SEMANTIK:
DAS BEISPIEL DER «JOURNEY»

Die Kontinuität von Religion in der amerikanischen Gesellschaft lässt sich –
neben ihren zahlreichen weiteren Erscheinungsformen – an Elementen des

amerikanischen Individualitätsverständnisses ablesen. Dies wird am Beispiel
des Begriffs der journey deutlich. Amerikanerinnen und Amerikaner bringen
diesen Begriff oft ins Spiel, wenn sie sich selbst als Individuen im Leben

«positionieren» 10 Sie erklären, dass sie sich auf einer journey befinden
beziehungsweise dass ihr Leben eine journey darstellt. Das Wort führt zwei
elementare Bedeutungen mit sich.
1. Im Rahmen individueller Biographien verweist der Begriff auf ein
Unterwegssein, das sowohl räumlich als auch zeitlich zwar einen Anfangspunkt,
meist jedoch keinen Endpunkt aufweist. Der Begriff journey umschreibt
vielmehr einen Prozess, der ziellos verläuft, sofern unter «Ziel» ein klar definiertes,
anvisiertes und erreichbares Endresultat der Bewegung verstanden wird. Die
journey ist jedoch nicht richtungslos. Es liegt ihr eine Zeitstruktur zugrunde, die
am Horizont der Zukunft orientiert ist. Der Begriff wird oft im Kontext einer

spirituellen Suche – als spiritual seeking – verwendet, wobei damit kein
Religionsbezug im engeren, institutionellen Sinn gemeint sein muss. Vielmehr geht

es bei einer solchen Suche darum, das Selbst als Teil einer harmonischen Welt
zu begreifen. Zwischen Welt und Ich besteht kein fundamentaler Bruch.
Zwischen beiden herrscht Einklang, was sich besonders auch im Alltagsleben
manifestieren soll. Das Erreichen dieses «Zustandes» setzt die Entwicklungsfähigkeit

des einzelnen voraus, was in sprachlichen Formeln wie growing the

self und spiritual growth zum Ausdruck kommt. In einem nie endenden
Prozess der Selbstperfektionierung geht es nicht darum, «sich selbst zu finden» und

sich in seinem innersten Wesenskern zu entdecken. Vielmehr ist das Individuum

Aktor in einer sich permanent wandelnden Welt, die ihre Struktur nicht
von einer gegebenen, statischen Ordnung ableitet, sondern von den Individuen
selbst, die durch ihr Handeln Ordnung hervorbringen. Der einzelne ist so aktiver

und wesentlicher Träger eines über ihn hinausweisenden transzendenten



27

MATTER: MACHT DER RELIGION

Prozesses. Er geht in einem grösseren Zusammenhang auf, ohne darin
verlorenzugehen oder – «postmodern» gesprochen – ohne dadurch einer Fragmentierung

seiner Identität anheimzufallen, worauf dann mit einer Sakralisierung
des Selbst geantwortet werden könnte.

2. Das zweite Bedeutungselement des Begriffs der journey steht mit dem ersten

in enger Verbindung und betrifft die Vorstellung eines immer wieder möglichen
Neuanfangs. Jede Biographie eröffnet immer wieder die Möglichkeit, von neuem

anzufangen – to start over again –, ein Vorgang, der durch Lebenskrisen oder

allgemein durch Prozesse biographischer Neuorientierung ausgelöst werden
kann. Hohe Konversionsraten in den Vereinigten Staaten und eine ausgeprägte

Intensität spiritueller Suche sind Anzeichen eines permanenten individuellen
Transformationsprozesses, der auf die «Erneuerung der Person» – to become a

new person – abzielt.11

Die Kernelemente dieser Semantik – so die These – sind historisch alt und
haben ihre gültige Form im 18. Jahrhundert gefunden, als sich in den amerikanischen

Kolonien ein symbolischer Zusammenhang herausgebildet hat, in dessen

Zentrum ein «Mythos» steht, der im Symbol «Amerika» Ausdruck findet.
Amerika wird dabei zum Inbegriff einer von der göttlichen Vorsehung
auserwählten Nation, die als Hauptakteurin einen im Transzendenten verankerten,

jedoch innerweltlich ablaufenden Heilsprozess zur Entfaltung bringt. An die

Stelle des Jenseits als letztem Referenzpunkt, auf den sich alles menschliche
Tun richtet und das noch für die puritanischen Kolonisten bestimmendes
Element ihres Weltbildes war, tritt mit der Erweckungsbewegung des Great
Awakening in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts eine stärkere Betonung des

Diesseits als Ort des Heilsprozesses. Das Great Awakening lässt sich als Beginn
eines Prozesses der «Verweltlichung» des Heilsgedankens sowie gleichzeitig
als Anfang von dessen geographischer Ausdehnung über das puritanische
Neuengland hinaus identifizieren. Eine für die weitere Entwicklung zentrale
Fortschrittsidee verbindet sich mit einem religiös inspirierten Erlösungsglauben,

der schliesslich von Amerika aus in Form des American Dream auch auf
die übrige Welt übergreifen soll.12 Den Höhepunkt dieser Entwicklung bildet
die amerikanische Revolution und die durch diese errungene Unabhängigkeit
von der Alten Welt. Die Revolution etabliert in ihren politischen und
philosophischen Idealen das Prinzip des gesellschaftlichen Fortschritts in Form einer

innerweltlich angestrebten, jedoch im Transzendenten verankerten Erlösung
und nicht – wie etwa in Frankreich – als weltliche Ideologie und als
Verselbständigung des nicht länger der Religion bedürfenden und sich seiner eigenen

Vernunft bedienenden aufgeklärten Menschen. Sie ist vielmehr die Fortsetzung
eines ursprünglich lokalen, von den Puritanern getragenen und auf Neuengland
beschränkten Ordnungsgefüges, das sich im Verlauf des 18. Jahrhunderts zu-



TRAVERSE 2000/3

28

RELIGION UND MACHT / RELIGION ET POUVOIR

nehmend in ein nationales Prinzip verwandelt, welches im Symbol «Amerika»
die Vorstellung eines auserwählten Volkes zum Ausdruck bringt. Religion und

Geschichte verbinden sich und geben die Richtung des am Diesseits
orientierten, jedoch nie den transzendenten Hintergrund aus den Augen verlierenden
historischen Prozesses vor. Amerika spielt die gleichzeitig weltgeschichtliche

wie religiöse Rolle, die Perfektionierung sowohl der eigenen Gesellschaft wie
auch der übrigen Welt voranzutreiben. Die Revolution ist Ende und Neuanfang

in einem. Der von ihr verkörperte «Mythos» bestimmt im amerikanischen

Selbstverständnis den weiteren Verlauf der Geschichte und erfüllt – so Sacvan

Bercovitch – für die Integration der jungen Nation eine wichtige Funktion: “It
gave the country a past and future in sacred history, rendered its civic institutions

a fulfillment of prophecy, elevated its so-called true inhabitants, the
Anglo-Saxon Protestants who had immigrated within the past century or so, to

the status of God’s chosen, and declared the vast territories around them to be

their promised land.” 13

Im 19. Jahrhundert dann erfährt die amerikanische Gesellschaft einen in seinem

Ausmass beträchtlichen Schub der Demokratisierung. Im Unterschied zu den

europäischen Demokratisierungsprozessen findet die amerikanische Entfaltung
der Demokratie jedoch auf der Grundlage der Religion statt und nicht in
Opposition zu ihr. Während sich in Europa die Kräfte der Moderne über weite

Strecken entweder gegen die Religion oder aber vor dem Hintergrund einer
«aufgeklärten» Religion durchsetzen, ist es in den Vereinigten Staaten das

evangelikale, stark erfahrungsbetonte Christentum, das zu Beginn des 19.
Jahrhunderts in einer neuerlichen, breit ausgreifenden und die Menschen emotional
aufwühlenden Erweckungsbewegung zur sozialen Trägerbewegung von Demokratie

und Liberalismus wird.14 Nachdem im 18. Jahrhundert die das Land und

die Nation definierenden symbolischen Grundlagen entwickelt worden sind,

können in der Frühphase der amerikanischen Republik eine ganze Reihe neu

entstandener religiöser Gruppierungen – Mormonen und Methodisten etwa – an

diese Symbolik anknüpfen und sich selbst als Teil eines göttlichen Planes

begreifen, der sich letztlich im Werdegang der Nation als ganzer offenbart.15

«Amerika» stand und steht dabei nicht für eine feste, gegebene, sondern für eine

immer wieder von neuem hervorzubringende, sich stetig wandelnde Ordnung,
deren Triebkräfte die Individuen und Gruppen sind. Sie streckt sich nach einem

Horizont des Perfekten, der jedoch nie ganz zu erreichen ist – es ist ein Horizont
– und damit bleiben Erfüllung und Erlösung immer aufgeschoben. So ist auch

dieses wie alle irdischen Projekte, die im Namen Gottes durchgeführt werden,
unabschliessbar, solange von einer irdischen Welt ausgegangen werden muss.

Es ist jedoch gerade diese Unabschliessbarkeit – die Unmöglichkeit, das Ideal
in dieser Welt zu verwirklichen –, die dieses Modell erfolgreich macht, indem



29

MATTER: MACHT DER RELIGION

Transzendenz und Immanenz so eng miteinander verflochten werden, dass sich

die Unterscheidung selbst dadurch tendenziell auflöst und das transzendente

Potential sich immanent in der Welt voll entfalten kann. Der unabschliessbare,
jedoch gerichtete Prozess verleiht dem Mythos seine fortdauernde Macht und

treibt den sozialen Prozess an.16

In bemerkenswerter Weise war – wie Nathan Hatch aufzeigt – die Religion
daran beteiligt, die moderne Gesellschaft in den USA hervorzubringen, indem
sich auf ihrer Grundlage eine besondere, typisch amerikanische Form des

Individualismus ausgeprägt hat. Die Vision des common good verbindet sich
mit der Vorstellung eines nach Glück, Wohlergehen und Perfektion strebenden

Individuums. Das erfolgreiche Fortkommen jedes einzelnen ist Ausdruck einer

sich bewährenden, von der Vorsehung Gottes beziehungsweise später dann –

angesichts eines pluralisierten, längst nicht mehr so deutlich nur durch das

protestantische Christentum dominierten Amerikas – von einer in einem allgemeineren

Sinn höheren Macht auserwählten Nation. Die Ironie ist dann freilich –

worauf Hatch hinweist –, dass die Religion letztlich mit dafür verantwortlich
ist, dass sich die traditionellen Strukturen der Gesellschaft vor dem Hintergrund
von Wettbewerb und freiem Unternehmertum zunehmend auflösen.17

Im Konzept der journey lebt bis heute – so die These – auf der Ebene individueller

Identitätskonzeptionen eine in «grosser» Transzendenz18 verankerte
religiöse Ressource amerikanischer Kultur fort, die das Individuum als Teil eines

Ganzen begreift und es in seinem individuellen Leben derselben Logik eines

übergreifenden, transzendenten, offenen, jedoch gerichteten Heilsprozesses

unterwirft: “[…] under the most diverse conditions, the major spokesmen for a

self-proclaimed people of God subsumed the facts of social pluralism ethnic,
economic, religious, even personal) in a comprehensive national ideal, transferred

the terms of conflict normally inherent in that idea from history to rhetoric, and
secured the triumph of that rhetoric by identifying it with the assertion of a

representative American self.”19 Der für das europäische Individualitätsverständnis

als wesentlich identifizierte Gegensatz von Individuum und Gesellschaft

findet in der amerikanischen Semantik keinen Ausdruck. Das amerikanische

Individuum bestimmt sich vielmehr als konstitutiven Teil einer Gesellschaft,

in der Transzendenz und Immanenz zu einem innerweltlichen, von
religiöser Semantik vorangetriebenen historischen Prozess amalgamieren.
Man verkennt die «Macht» der Religion beziehungsweise die Mächtigkeit
religiöser, transzendenzerschliessender Symboliken, wenn man das Sichtfeld im
Fall der amerikanischen Gesellschaft auf die evangelikalen und auf die «
fundamentalistischen» Strömungen innerhalb des Protestantismus eingrenzt. Man
kann letztere als Gegen- oder Subkultur innerhalb einer von diesen Gruppen als

weltanschauliche Herausforderung empfundenen modernen Gesellschaft ver-



TRAVERSE 2000/3

30

RELIGION UND MACHT / RELIGION ET POUVOIR

stehen und trifft damit einen wichtigen Aspekt des religiösen Lebens in den

USA. Man legt dabei jedoch den Akzent auf den Gegensatz von moderner

Gesellschaft einerseits sowie der durch diese Gesellschaft ausgelösten Reaktion
auf sie andererseits und läuft so Gefahr, zwar die Gegenkulturen, nicht aber die
historisch gewachsenen kulturellen Besonderheiten der untersuchten Gesellschaft

gerade in ihrem Charakter als moderne Gesellschaft über die Identifizierung

allgemeiner struktureller Kennzeichen moderner, funktional differenzierter

Gesellschaften hinaus in den Blick zu bekommen.

Was am amerikanischen Fall Interesse erregen kann, ist, dass sich die religiösen
Gegenbewegungen hier gegen eine Gesellschaft mobilisieren, die, indem sie

den religiösen Heilsprozess in die diesseitige Welt verlagert hat, weit religiöser
und weit weniger säkularisiert ist, als dies ihre Gegner und Kritiker – und

manche Kritiker dieser Kritiker – wahrnehmen. Die zukunftsorientierte
gesellschaftliche Dynamik, die durch den besonderen amerikanischen Weg in die
Moderne ausgelöst wurde, findet Ausdruck in einem Individualitätsverständnis,
das den einzelnen nicht nur zu einem Erfüllungsgehilfen in einem übergeordneten

Heilsplan macht, indem ihm darin eine Rolle zugewiesen wird. Vielmehr
entfaltet sich dieser kollektive Heilsplan als je individueller im Falle jedes

einzelnen Amerikaners und setzt so den gesellschaftlichen mit dem individuellen

Fortschritt bis zur Ununterscheidbarkeit in eins. Der eine ist für den anderen

konstitutiv – es ist das gleiche. Was sich darin zeigt, ist eine besondere

Form der Modernität, die keine Schwierigkeiten damit hat, einen pragmatischen

mit einem metaphysischen Weltzugang zu vereinen. Dies sind vielmehr die
zwei Seiten der einen gleichen amerikanischen Medaille. Dass sich die Welt so

lesen lässt und dass es möglich ist, ihr auf diese Weise Sinn abzugewinnen,

deutet auf die ungebrochene Macht der Religion im amerikanischen Fall hin.
Damit ist aber auch klar, dass ein politischer Machtbegriff nicht ausreicht, da

religiöse Macht mehr ist als ein politischer Machtfaktor und sich nicht in der

öffentlichen Präsenz und Dominanz einzelner religiöser Gruppen erschöpft,
sondern sich umfassender in Form kultureller Symboliken manifestiert.

Anmerkungen

1 Thomas Luckmann, Die unsichtbare Religion, Frankfurt a. M. 1991, 166 f.
2 Vgl. Detlef Pollack, «Was ist Religion? Probleme der Definition» ZfR 3 1995), 184.
3 Pollack wie Anm. 2).
4 Hubert Knoblauch, «Transzendenzerfahrung und symbolische Kommunikation. Die

phänomenologisch orientierte Soziologie und die kommunikative Konstruktion der Religion» in
Hartmann Tyrell, Volkhard Krech, Hubert Knoblauch Hg.), Religion als Kommunikation,
Würzburg 1998, 181.

5 Vgl. Herbert Willems, Alois Hahn, «Einleitung. Modernisierung, soziale Differenzierung



31

MATTER: MACHT DER RELIGION

und Identitätsbildung» in dies. Hg.), Identität und Moderne, Frankfurt a. M. 1999, 9–29;
Marianne Willems, «Vom ‹blossen Menschen› zum ‹einzigartigen Menschen›. Zur
Entwicklung der Individualitätssemantik in Rationalismus, Empfindsamkeit und Sturm und
Drang» in Herbert Willems, Alois Hahn Hg.), Identität und Moderne, Frankfurt a. M. 1999,
102–137.

6 Hans-Georg Soeffner, «Das ‹Ebenbild› in der Bilderwelt – Religiosität und die Religionen»
in Walter M. Sprondel Hg.), Die Objektivität der Ordnungen und ihre kommunikative
Konstruktion. Für Thomas Luckmann, Frankfurt a. M. 1994, 292; siehe auch Hans-Georg Soeffner,

«Luther – Der Weg von der Kollektivität des Glaubens zu einem lutherisch- protestantischen

Individualitätstypus» in ders., Die Ordnung der Rituale. Die Auslegung des Alltags 2,
Frankfurt a. M. 1992, 20–75.

7 Hubert Knoblauch, «Die Verflüchtigung der Religion ins Religiöse» in Luckmann wie
Anm. 1), 31.

8 Luckmann wie Anm. 1), 182.
9 Inwieweit wir es dabei vor dem Hintergrund eines Rückgangs traditioneller Kirchenreligiosität

tatsächlich mit einer neuen, individuellen Sozialform der Religion zu tun haben, ist
umstritten, siehe Detlef Pollack, «Individualisierung statt Säkularisierung? Zur Diskussion
eines neueren Paradigmas in der Religionssoziologie» in Karl Gabriel Hg.), Religiöse
Individualisierung oder Säkularisierung. Biographie und Gruppe als Bezugspunkte moderner

Religiosität, Gütersloh 1996, 57–85.
10 Die folgende zusammenfassende Beschreibung des Konzepts der journey beruht auf Daten

aus nichtstandardisierten, offenen Interviews, die mit 40 der Mittelschicht angehörenden
Amerikanerinnen und Amerikanern im Rahmen eines Forschungsprojektes zur Rekonstruktion

von Individualitätskonzeptionen im amerikanischen Kulturkontext geführt wurden. Für
eine detaillierte Diskussion des empirischen Materials siehe Christine Matter, Individualität
und Religion Arbeitstitel; erscheint nächstens).

11 Vgl. Frances FitzGerald, Cities on a Hill. A Journey through Contemporary American Cul¬
tures, New York 1986, 387. Siehe auch Wade Clark Roof, A Generation of Seekers. The
Spiritual Journeys of the Baby Boom Generation, San Francisco 1993.

12 Zur Bedeutung des Great Awakenings und hier besonders zur Rolle von Jonathan Edwards
als dessen Wortführer siehe Sacvan Bercovitch, The Rites of Assent. Transformations in the
Symbolic Construction of America, New York, 1993, 147 f.

13 Bercovitch wie Anm. 12), 41.
14 Siehe Nathan O. Hatch, «The Democratization of Christianity and the Character of American

Politics» in Mark A. Noll, Hg.), Religion and American Politics. From the Colonial Period
to the 1980s, New York 1990, 92–120.

15 Hatch wie Anm. 14), 102 f.
16 Daniel Walker Howe streicht die Bedeutung heraus, die dem evangelikalen Christentum

mit seinem Individualitätsverständnis, das auf Eigeninitiative, Disziplin und Gewissen
des einzelnen aufbaut, für die sozialen Reformbewegungen im 19. Jahrhundert zukommt,
vgl. Daniel Walker Howe, «Religion and Politics in the Antebellum North» in Mark A. Noll
Hg.), Religion and American Politics. From the Colonial Period to the 1980s, New York

1990, 130.
17 Hatch wie Anm. 14), 109.
18 Luckmann wie Anm. 1).

19 Sacvan Bercovitch, The Puritan Origins of the American Self, New Haven 1975, 186. Auch
die politische Rhetorik zehrt von dieser Semantik, wie Präsidentschaftswahlkämpfe immer
wieder deutlich machen. Die Referenzen auf Neubeginn, Auserwähltheit und Reformbedarf
der Nation gehören zum Standardrepertoire eines jeden Kandidaten, unabhängig von
parteipolitischer Zugehörigkeit und unbeeinflusst von den Differenzen tagespolitische Sachfragen
betreffend.



TRAVERSE 2000/3

32

RELIGION UND MACHT / RELIGION ET POUVOIR

RESUME

LE POUVOIR DE LA RELIGION. LA CONTINUITE
DE LA SYMBOLIQUE RELIGIEUSE DANS LA SOCIETE
AMERICAINE À L’EXEMPLE DE LA SEMANTIQUE DE L’INDIVIDU

Le débat mené au sein des sciences sociales à propos de l’individualisme
moderne met celui-ci en lien avec le développement de la religion au cours des

temps modernes. Du fait de la perte de signification des systèmes de croyance

religieux traditionnels depuis le début de l’Epoque moderne et dans le sillage de

processus de différenciation sociale, l’individu est ramené à lui-même en tant
qu’«ultime producteur de sens» et devient son propre «objet religieux» Le

clivage entre individu et société s’élargit dans la mesure où le premier ne

parvient à définir son identité plus que «contre» la société. La présente

contribution se propose de montrer que la société américaine n’entre pas dans

une telle logique. L’étude de la sémantique de la journey, qui est un élément

constitutif de la description que l’Américain d’origine anglo-saxonne donne de

lui-même, permet de déceler l’influence durable d’une symbolique religieuse,
dont les traits essentiels remontent à l’Amérique coloniale du 18e siècle. Elle ne

s’exprime pas seulement dans les conceptions de l’individualité, mais apparaît

également en tant que composante de la rhétorique politique, et ce jusqu’à nos

jours. De surcroît, elle a joué un rôle important dans la formation de la démocratie

américaine au 19e siècle.

Traduction: Thomas Busset)


	Macht der Religion : zur Kontinuität religiöser Symbolik in der amerikanischen Gesellschaft am Beispiel der Semantik des Individuums

